
Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

498 

DE HUSSERL A SARTRE: UMA PROPOSTA ONTOFENOMENOLÓGICA 

 
FROM HUSSERL TO SARTRE: A PROPOSAL ONTOPHENOMENOLOGICAL 

 
 

Neide Coelho Boëchat 

 
RESUMO 
 
Este trabalho trata dos princípios fundamentais da fenomenologia de Edmund Husserl 

e de seu reflexo no pensamento ontofenomenológico de Jean-Paul Sartre. Pretende-se 

aqui acentuar o fato de que este último ultrapassa o terreno da singularidade humana, 

própria da pesquisa fenomenológica husserliana, para o âmbito da história, 

investigando o homem em sua individualidade, sem perder de vista seu movimento 

histórico-político que o coloca no âmbito do universal e, consequentemente, na 

possibilidade de uma construção moral. 

 

PALAVRAS-CHAVES: Fenomenologia. Consciência. Liberdade. Escassez. Moral. 

 
ABSTRACT 

This work deals with the fundamental principles of the phenomenology of Edmund 

Husserl and his reflection in ontofenomenological thought of Jean-Paul Sartre. It is 

intended here to emphasize the fact that the latter goes beyond the realm of human 

uniqueness, own the phenomenological research husserliana, into the realm of history, 

investigating the man as an individual, without losing sight of its historical and 

political movement that puts within the universal and therefore the possibility of a 

morale construction. 

 

KEYWORDS: Phenomenology. Consciousness. Freedom. Scarcity. Morale. 

 

 

 

 

 
                                                 
 Professora no Centro Universitário Assunção – UNIFAI. E-mail: neideboechat@hotmail.com  

mailto:neideboechat@hotmail.com


Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

499 

Introdução 
 

A fenomenologia despontou no fim do século XIX, com Edmund Husserl (1859-1938), 

um matemático, portador de uma racionalidade voltada para a exatidão e para o rigor da 

metodologia científica, mas que se interessou pela filosofia, ao conhecer o pensamento de 

Franz Brentano (1838-1917).  

Brentano foi um grande pesquisador da filosofia aristotélica e que mais tarde voltou-se 

para a psicologia, tentando introduzir em suas pesquisas o elemento empírico. Ele almejava a 

construção de uma filosofia científica e, com esse objetivo, desenvolveu seus trabalhos nas 

esferas da psicologia, apoiando-se no método descritivo. Em 1874, publica sua conhecida 

obra: Psicologia do ponto de vista empírico, na qual ressalta o caráter intencional da 

consciência, deixando, dessa forma, uma abertura para a fenomenologia. 

Husserl interessou-se pela psicologia descritiva de Brentano e aplicou seus 

conhecimentos às pesquisas que vinha desenvolvendo acerca da matemática. O resultado 

dessa aproximação se concretizou na publicação da obra Filosofia da aritmética, em 1891.  

Mais tarde, em 1900, em suas Investigações lógicas, Husserl dá início à sua luta contra 

o psicologismo. Segundo Stegmüller (1997, p. 58-59), o ponto de partida de sua refutação ao 

psicologismo é a ideia  de uma lógica pura como disciplina teórica. 

 
A corrente caracterizada por ele como psicologista afirma que a lógica é uma técnica 

do pensamento correto e que as leis lógicas são leis reais de nosso pensar, obtidas 

através de análises empírico-psicológicas, sendo verdadeiro o que corresponde a 

tais leis do pensar [...]. O psicologismo afirma que o pensar e o conhecer são 

eventos psíquicos e que, por isso a lógica trata de leis psicológicas. 

 

Husserl destaca o absurdo dessas teorias, pois considerando que psicologia é uma 

ciência natural que se desenvolve sob um método explicativo, apoiado na causalidade, tais 

proposições acabam por desembocar, ao mesmo tempo, no ceticismo, e no relativismo como 

consequência. Mais objetivamente, o que estava em questão era a relação entre a objetividade 

do objeto conhecido e o pensamento elaborado acerca desse conhecimento. O que interessava 

a Husserl era a constituição desse pensamento, ou seja, os modos de consciência que 

conduzem ao pensamento.  

Entretanto, apesar de toda a crítica desenvolvida ao psicologismo brentaniano,  o 

conceito de intencionalidade da consciência ainda despertava seu interesse. É pois, com esse 

objetivo que ele aprofunda suas investigações acerca das estruturas dos atos intencionais.  



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

500 

Enquanto crítico do psicologismo em suas  Investigações lógicas, encontramos em 

Husserl um filósofo realista. Contudo, alguns anos mais tarde, uma virada teórica se impõe 

em seu pensamento, e suas ideias acerca da relação do homem com o mundo passa por uma 

nova apreensão. Vejamos algumas de suas afirmações:   

 

[...] nenhum ser real, nenhum ser que se exiba e ateste por aparições à consciência, é 

necessariamente, para o ser da própria consciência (no sentido mais amplo do 

vivido).O ser imanente é, portanto, indubitavelmente ser absoluto no sentido de que 

ele, por princípio, nulla “re” indigest ad existendum1. Por outro lado, o mundo da 

“res” transcendente é inteiramente dependente da consciência, não da consciência 

pensada logicamente, mas da consciência atual. (HUSSERL, 2006, § 49).  

 

Sem dúvida, o resultado dessas novas investigações surpreendeu até mesmo seus 

antigos discípulos que o acompanharam em seu período realista. O mestre assumia então uma 

postura inteiramente idealista ao expor suas novas premissas, em sua obra de 1913:  Ideias 

para uma fenomenologia pura. 

 

1 A orientação natural e a orientação fenomenológica 

 

Husserl pretendia fazer da filosofia uma ciência rigorosa e bem fundamentada. Contudo, 

como crítico do positivismo, sua proposta em tudo se distanciava das ciências naturais e 

positivas cujo rigor reduzia a simples fatos o que pertencia à esfera do humano. 

Dessa forma, a fenomenologia se manifesta como a possibilidade de escapar, ao mesmo 

tempo, do positivismo e do psicologismo subjetivista e manter-se como uma ciência dos 

fenômenos, ou seja, uma ciência descritiva que se afirmaria – diferentemente das ciências 

naturais -  pelas esferas da intuição. 

Essa nova forma de fazer filosofia adota como ponto de partida uma dupla orientação: a 

orientação natural e a orientação fenomenológica. Husserl entende por orientação natural a 

forma espontânea e imediata com que o homem se coloca no “mundo da vida” entre os 

demais seres animais, humanos e não humanos que o cercam, entre os objetos que lhes 

servirão como utensílios, sem que seja sequer necessário que estes se encontrem em seu 

campo perceptivo, pois na medida em que ele “sabe” que fazem parte do seu meio 

circundante e que está cônscio deste saber, tal saber se transforma em uma intuição clara 

(HUSSERL, 2006, § 27). Isto não significa, entretanto, que este “mundo da vida” não seja 

                                                 
1 “Não carece de coisa alguma para existir” (Nota do tradutor Marcio Suzuki) 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

501 

passível de dúvida. Ao contrário, podemos duvidar dos dados do mundo natural e essa dúvida 

pode, inclusive, tornar mais apurada a nossa percepção imediata. O que não se altera é a tese 

intrínseca à atitude natural. É exatamente por isso que Husserl pode considerar as 

investigações científicas como provenientes desse tipo de atitude. De fato, toda ciência 

começa com uma hipótese e uma tese que se origina do mundo. Logo, não só o senso comum, 

mas também os cientistas partem de uma orientação natural. 

 

Todas as chamadas ciências da natureza, tanto em sentido mais estrito, como as 

ciências da natureza material, quanto também em sentido mais amplo, como as 

ciências dos seres animais com sua natureza psicofísica, portanto também a 

fisiologia, a psicologia, etc. são ciências do mundo, ou seja, ciências da orientação 

natural (HUSSERL, 2006, § 1). 

 

Contudo, numa referência à dúvida metódica de Descartes2, Husserl coloca a 

possibilidade de nos colocarmos de uma outra forma diante do mundo, ou seja, de suspender 

esta atitude natural em função de uma orientação fenomenológica e empreender uma 

modificação na tese anterior. Todavia, não se trata de uma conversão de tese em antítese, da 

posição em negação. Não é o caso de abandonar a tese anterior, aliás, não modificamos em 

nada a nossa convicção. Do que se trata é de tirar de circuito ou de colocarmos entre 

parênteses a tese já conhecida. Ela não é eliminada, ao contrário, continua presente mas, ao 

lado dela, desponta um determinado modo específico de consciência que modifica o valor da 

tese original. (HUSSERL, 2006, § 31), ou seja, a atenção se volta, não mais para as coisas, ou 

objetos do mundo, mas para os fenômenos. Esse movimento é o que Husserl reconhece como 

redução fenomenológica, isto é, realiza-se uma epoché, ou melhor, suspendemos o juízo 

referente à tese natural do mundo. Estamos, portanto, diante de dois tipos de objetos cujos 

surgimentos estão vinculados aos modos pelos quais a consciência se coloca no mundo. Na 

orientação natural, ela se coloca, espontaneamente, diante do objeto “puro e “simples”, com 

suas determinações naturais. Na orientação fenomenológica, os objetos não são apreendidos 

pela consciência como “puro” e “simples”, mas como fenômenos da existência, ou seja, como 

algo que nos aparece e ao qual damos um significado. Pela fenomenologia, a realidade da 

natureza desaparece, mas retém seu significado; ou seja, retém o sentido de tudo aquilo com o 

qual estamos vinculados. 

 

                                                 
2 - Husserl (2006, § 31) esclarece que em seu ensaio de dúvida universal Descartes procurou empreender um fim 

inteiramente outro, diverso do seu. A referência a este ensaio, diz o filósofo, “nos serve apenas como expediente 

metódico.   



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

502 

 

2 A intencionalidade da consciência 

 

Husserl já havia iniciado sua investigação acerca da consciência com Brentano. 

Entretanto, segundo ele, Brentano não considerou a origem da função objetivante da 

consciência, enquanto consciência de algo e, de fato, ser consciência de algo diz respeito ao 

ser mesmo da consciência. Mas o que significa ser consciência de alguma coisa? 

Significa que a consciência está sempre voltada para um ser objetivado por ela; um ser 

do qual ela é consciência. É exatamente isso que Husserl quer dizer quando afirma que a 

consciência humana é sempre intencional. Nas Meditações cartesianas, ele afirma:  

 
A palavra intencionalidade não significa outra coisa a não ser esta particularidade 

fundamental e geral que a consciência tem, de ser consciência de qualquer coisa, de 

levar, na qualidade de cogito, um cogitatum em si mesma. (HUSSERL, 1997, §14) 

 

Esse conceito-chave do pensamento de Husserl precisa ser esclarecido com cuidado, 

pois ao afirmá-lo, ele afirma também o aspecto transcendente da consciência, ou seja, ela está 

sempre em movimento, sempre voltada para fora de si mesma, isto é, para um fenômeno. A 

questão é que, quando um fenômeno me aparece, eu o percebo a partir de uma certa 

perspectiva, o que significa que ao percebê-lo, ele é apreendido pela minha subjetividade e 

dou a ele um determinado significado. Além disso, tenho também clareza que esse fenômeno 

que percebo está fora de mim e não em mim.  Nada há no interior de uma consciência; ela é 

sempre vazia, não tem conteúdo. Não podemos afirmar que tal coisa está na minha 

consciência, pois ela não é uma caixa, ou um pacote, melhor dizendo, ela não tem 

materialidade. Estamos aqui diante de dois temas fundamentais na fenomenologia de Husserl: 

a subjetividade e a transcendência. 

Resumindo, podemos afirmar que a consciência é dotada de transcendência e portadora 

de uma subjetividade. Pela transcendência, ela está sempre voltada para as coisas do mundo 

que, sejam elas quais forem – objetos, seres naturais, artificiais vivos ou inanimados –, não 

têm, em si mesmas significado algum. No momento de encontro da consciência com a coisa, 

imediatamente acontece um ato noético: a percepção. A percepção é a noese, isto é, o ato pelo 

qual ela se coloca diante da coisa. Por outro lado, pela subjetividade, ela significa todas essas 

coisas, e tais coisas significadas são o que Husserl identifica como noema, isto é, um correlato 

do objeto intencional percebido pela consciência. 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

503 

A importância dessa noção elaborada por Husserl está no fato de que é, exatamente 

através dela, que o filósofo pôde afirmar que toda consciência é sempre consciência de 

alguma coisa. 

  

3 Ontologia e fenomenologia 

 

Ao fundamentar sua hermenêutica na fenomenologia, Ricoeur o faz através da ontologia 

da compreensão. E, de fato, tanto Heidegger, por ele citado, como também Sartre e os demais 

discípulos de Husserl que acabaram por perseguir a filosofia da existência, se desvencilharam 

da dualidade sujeito-objeto ao investigar a questão do conhecimento, tratando desta 

problemática como um modo de ser, ou como afirma Ricoeur: 

 

Não se entra pouco a pouco nesta ontologia da compreensão [...] transportamo-nos a 

ela através de uma súbita inversão da problemática. A questão: em que condição um 

sujeito que conhece pode compreender um texto, ou a história? é substituída pela 

questão: o que é um ser cujo ser consiste em compreender? (RICOEUR, 1988, p. 8). 

 

A essa questão Heidegger responde, em Ser e tempo, da seguinte forma: “esse ser se 

chama sentido3. ‘Sentido do ser’ e ‘verdade do ser’ dizem a mesma coisa” (HEIDEGGER, 

1973, p. 259).  

Contudo, Ricoeur argumenta que essa ontologia da compreensão nos exige 

“compreender bem o sentido da revolução de pensamento que ela propõe”, o que significaria, 

segundo ele, operar uma inversão que vai das Investigações lógicas de Husserl a Ser e Tempo 

de Heidegger e “considerar em toda a sua radicalidade a inversão da própria questão” 

(RICOEUR, 1988, p.9). Na verdade, o problema de Ricoeur não se refere à ontologia da 

compreensão em si mesma, mas sim à “possibilidade de fazer uma ontologia direta, 

imediatamente subtraída a toda exigência metodológica” (RICOEUR, 1988, p. 8). 

Todavia, o que não podemos perder de vista e que já foi aqui apontado, é o fato de que o 

pensamento de Husserl a partir de 1903 já coloca o homem no “mundo da vida”;  antes, 

portanto, da epoché fenomenológica. Sem dúvida, Husserl deixou para seus discípulos um 

espaço para se pensar a possibilidade de uma ontologia da compreensão. 

Sartre reconhece em L’être et le néant o movimento traçado no decorrer do século XIX ao 

século XX, em função de um esforço por parte dos filósofos em abandonar o postulado 

                                                 
3 Cf. ainda, em Ser e tempo, p. 151. 



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

504 

sujeito-objeto, estabelecendo “no próprio âmago das consciências um nexo fundamental e 

transcendente em relação ao outro” (SARTRE, 2001, p.271) e, considerando a fenomenologia 

de Husserl, ele afirma: 

 

Para Husserl, o mundo, tal como se revela à consciência, é intermonadário. O outro 

não está presente somente como tal aparição concreta e empírica, mas como 

condição permanente de sua unidade e sua riqueza [...]; em suma, como a verdadeira 

garantia de sua subjetividade. (SARTRE, 2001, p. 303). 

 

Não há dúvida de que Husserl pretendia fazer de sua fenomenologia uma ciência 

fundamental e rigorosa, uma filosofia primeira. Nessa medida, o filósofo se empenhou em 

uma busca de princípios puros, radicais e necessários que revelassem o sentido ou o 

significado essencial das coisas e do mundo da vida. 

Com esse propósito, a pergunta que guiava suas investigações não poderia ser outra que 

não uma interrogação sobre o ser. A fenomenologia torna-se assim uma ontologia. 

 

4 O pensamento onto-fenomenológico no existencialismo de Jean-Paul Sartre 

 

O existencialismo foi uma corrente filosófica que despontou no século XX, entre as 

duas grandes guerras mundiais. Um momento de descrença, de desesperança e de desamparo 

que ameaçava a segurança dos povos europeus. 

Diante desse quadro, muitos pensadores se manifestaram, tentando compreender e 

manifestar seu pensamento. 

Jean-Paul Sartre foi um desses filósofos que atuou naquele momento, escrevendo em 

um jornal por ele fundado (Les Temps Modernes), escrevendo peças de teatro que refletiam as 

problemáticas do momento e vários escritos filosóficos que hoje compõem uma vasta obra ao 

alcance de todos que se interessam por seu pensamento. 

Sartre deu início a seus estudos pela área da psicologia, pesquisando alguns temas 

pedido por seus professores. Mais tarde, empenhou-se na construção de sua primeira grande 

obra: L’être et le néant, que foi seguida pelos dois volumes da Critique de la raison 

dialectique, e várias outras obras, compondo, enfim, uma grande produção filosófica. 

Em L’être et le néant, ainda vinculado à área da psicologia, ele se empenha em 

investigar a subjetividade humana. Para isso, foi para a Alemanha estudar fenomenologia com 

Husserl e, sem dúvida, assimilou muitas de suas propostas, mas também refutou várias de 

suas proposições. 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

505 

Entretanto, diferentemente dos demais, Sartre demonstrou desde o início de seus 

escritos um grande interesse pela questão moral. Podemos observar que todos os conceitos ou 

noções por ele desenvolvidos têm a moral como horizonte a ser alcançado. 

Ao voltar-se para as questões ligadas à subjetividade, Sartre partiu da noção de 

consciência proposta por Husserl e assimilou quase todos os princípios por ele colocados, mas 

divergia em um ponto fundamental, isto é, ao afirmar a consciência como vazia de conteúdo, 

Husserl deixou em seu interior o ego transcendental. Sartre foi bem mais rigoroso que seu 

mestre e esvaziou completamente a consciência. 

 

Seguimos Husserl em cada uma de suas admiráveis descrições, em que ele mostra a 

consciência transcendental constituindo o mundo e aprisionando-se na consciência 

empírica: estamos persuadidos tal como ele que o nosso eu psíquico e psicofísico é 

um objeto transcendente que deve ficar ao alcance da epoché . Mas fazemo-nos a 

seguinte pergunta: não é suficiente este eu  psíquico e psicofísico? Será preciso 

duplicá-lo por um eu transcendental? [...] O eu transcendental é a morte da 

consciência. [...] A consciência tornou-se pesada, ela perdeu esse caráter que fazia 

dela um absoluto à força de inexistência.  (SARTRE, 1994, p. 48-49). 

 

Ao negar essa proposta de Husserl, Sartre tira do homem a certeza de poder conhecer-se 

a si mesmo. Para ele, é impossível que possamos nos conhecer no momento mesmo em que 

agimos. Quando realizamos a epoché para refletirmos sobre uma situação passada que 

vivemos, isto é, quando pensamos sobre nossa atitude naquela situação, o eu que nos aparece 

não é o mais mesmo eu que agiu naquela situação. Por isso, diz Sartre (2001, p. 190): 

“Conhecer-se é fazer-se outro”. 

Contudo, o filósofo assimilou a noção de intencionalidade da consciência, tal como 

Husserl a propôs. Para ele, de fato, a consciência é intencional, vazia, translúcida, está sempre 

voltada para o mundo de forma imediata e espontânea e é, sobretudo sempre significante. 

As características de imediaticidade, de espontaneidade e seu caráter significante fazem 

do homem um ser responsável por todos os seus atos, pois se a consciência é sempre 

intencional, se não há nenhum de nossos atos que não esteja livre de intenção, somos, 

certamente, responsáveis por todos eles. Por outro lado, se as coisas do mundo não têm 

significado algum e se somos nós, portadores de uma consciência significante, que damos 

significado a tudo que nos cerca, esse mundo em que vivemos é um mundo criado por nós e, 

sendo assim, todos os seus obstáculos são resultado dos significados a ele conferidos.  Eis um 

exemplo do próprio filósofo que pode esclarecer melhor tal questão.   

  



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

506 

Eis-me aos pés de um rochedo que me aparece como “não escalável”. [...] Para o 

simples viajante que atravessa a estrada e que o projeto é pura ordenação estética da 

paisagem, o rochedo não se mostra nem como escalável, nem como não-escalável: 

manifesta-se apenas como belo ou feio (SARTRE, 2000, p.533). 

 

O rochedo em si mesmo é apenas um elemento da natureza, não tem significado algum, 

mas poderá ser significado como uma ótima oportunidade, continua Sartre mais adiante, “para 

um alpinista atlético que esteja procurando um rochedo para escalar”. O que ele pretende 

deixar claro é que o mundo significado por nós pode nos aparecer como favorável ou não 

dependendo das nossas finalidades. Somos, dessa forma, responsáveis por tudo o que nos 

acontece, e muito do que nos acontece é contingente. Mas, afirma ele, somos seres 

contingentes, assim como somos livres. A contingência é necessária, assim como é necessária 

a liberdade. A ação livre é um poder incondicionado em qualquer circunstância. Logo, diante 

de cada contingência somos livres para decidir o que fazer. 

A liberdade é o tema mais presente no pensamento desse autor. Segundo ele, o homem é 

ontologicamente livre, logo, não pode deixar de sê-lo; ele está condenado à liberdade, 

afirmava o filósofo em sua famosa conferência O existencialismo é um humanismo 

(SARTRE, 1973, p. 15). A liberdade, portanto, aparece em seu pensamento como 

absolutamente necessária. 

Por outro lado, não há uma essência de liberdade, a liberdade é, ela mesma, “o 

fundamento de todas as essências, posto que o homem desvela as essências intramundanas, ao 

transcender o mundo rumo as suas possibilidades próprias” (SARTRE, 2001, p. 506). Isso 

significa que a liberdade é apreendida através dos fatos, logo, ela é contingente; mas é 

também necessária, na medida em que não posso deixar de experimentá-la; é, portanto, uma 

necessidade de fato. Dizer que a liberdade é fundamento de todas as essências é conceber uma 

realidade humana que decide sobre seus próprios fins e escolhe os meios pelos quais pretende 

alcançá-los. Sejam quais forem os meus meios e os meus fins, eles serão sempre os meios e os 

fins que escolhi para mim. Ao mesmo tempo, dizer que a liberdade é uma necessidade de fato 

é dizer também que o homem escolhe a si mesmo, escolhendo seus próprios valores, pois 

como afirmava o filósofo, “não há valores inscritos em um céu inteligível” (SARTRE, 1978, 

p.15) e assim, escolhendo-se, o homem escolhe o mundo; o que ele não pode é deixar de 

escolher, pois não escolher já é, em si mesmo, uma escolha.  

O resultado de todo esse processo é o que Sartre caracteriza como situação e, por isso, 

ele afirma que a nossa liberdade é uma liberdade “em situação”. Ele afirma que:  

 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

507 

[...] qualquer que seja a situação em que se encontre, com seu coeficiente de 

adversidade próprio, ainda que insuportável, o para-si4 deve assumi-la com a 

consciência orgulhosa de ser o seu autor, pois os piores inconvenientes ou as piores 

ameaças que prometem atingir a minha pessoa só adquirem sentido pelo meu 

projeto; e elas aparecem sobre o fundo de comprometimento que eu sou (SARTRE, 

2001, p. 598). 

 

A situação é, portanto, o obstáculo necessário que devemos transpor para alcançar um 

fim; sem a situação, a liberdade não poderia ser exercida. Não se trata, portanto, de uma 

liberdade abstrata, ela é tratada na concretude de uma realidade humana em busca de seu 

projeto e se dá, portanto, no âmbito de um “fazer” humano. 

 Vimos até aqui a pesquisa sartriana voltada para o aspecto singular da existência. 

Entretanto, não podemos deixar de apontar que em dado momento, sem que houvesse uma 

ruptura com suas pesquisas anteriores, Sartre se empenha em uma tentativa de estabelecer, na 

práxis, uma síntese entre o singular e o universal. Dando continuidade às suas pesquisas, o 

filósofo se defronta com a problemática estabelecida entre o indivíduo singular e as demais 

consciências também livres que, em um processo de intermitente totalização, se constituem 

como formadoras do quadro social e político no qual este indivíduo, com sua subjetividade, 

está inserido.  

Sartre observa que a relação de um indivíduo com as demais consciências, na medida 

em que partem sempre de uma negatividade – o outro é sempre aquele que não sou eu -, vai 

inevitavelmente desembocar numa relação de conflito. Assim, numa “situação”, com a qual 

um homem se compromete, estão comprometidas, da mesma forma, inúmeras outras 

consciências, também ontologicamente livres e, ao mesmo tempo, imersas em um plano 

ôntico. Ou seja, são várias consciências presentes em suas temporalidades, carregando sua 

alteridade e sua negatividade. Estabelece-se aí o conflito, no interior do qual desenvolve-se a 

dialética das irredutibilidades e o fenômeno primário do terror como ameaça à supressão da 

alteridade.  

A questão da liberdade surge, a partir de então, sob novas feições que se destacam num 

processo dialético. Ou seja, a liberdade é ela mesma o ponto de partida pelo qual o homem 

pode se revoltar e, através de uma práxis, lutar contra os obstáculos que o oprimem nesse 

campo que nada mais é do que um “Mal a ser negado”. Dito de outra forma, a estrutura desse 

campo se apresenta como a base necessária ao surgimento de uma práxis de grupo que se 

organiza para negar uma negação. É, portanto, a pressão exercida por esse campo – que abriga 

                                                 
4 - Para-si é a denominação dada por Sartre à consciência humana. 



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

508 

a necessidade, a escassez e a inércia – que vai possibilitar a formação de grupos como agentes 

modificadores de uma situação objetiva. 

É diante dessa nova possibilidade de pesquisa que ele escreve a Critique de la raison 

dialectique e desenvolve uma investigação profunda acerca do fenômeno da escassez, 

estabelecendo como ponto de partida, o terreno conflitivo das relações humanas desde os seus 

primórdios. E sua primeira conclusão é que tais relações foram constituídas sob a forma de 

uma constatação ameaçadora: “não há o suficiente para todos” (SARTRE, 1985, p. 40). 

A tensão da escassez se dá através do aspecto quantitativo dos indivíduos. Na medida 

em que as condições econômicas da luta contra a escassez exigem da sociedade uma certa 

organização, essa sociedade terá que definir os limites da escassez para cada um dos seus 

grupos, isto é, ela precisa reduzir o número de seus componentes para poder subsistir. Logo, 

tais grupos serão definidos por seus excedentes.  

 

Essa redução numérica [...] não assume, de fato, a forma de homicídio, mas não há 

dúvida que cada sociedade escolhe discretamente seus mortos [...] não se mata, mas 

deixa-se  morrer [...] faz-se o controle de natalidade, pois, nesse caso, cada criança 

ao nascer é um futuro consumidor. (SARTRE,1985, p. 240).  

 

Com isso, a questão moral surge fundamentalmente assentada no aspecto quantitativo da 

humanidade e a forma histórica do maniqueísmo aparece aqui como o primeiro estágio da 

ética sob a forma de sociedade de classe. De fato, na medida em que a sociedade se organiza 

para combater a escassez, as classes se formam e, nesse caso, o Mal passa a existir no mundo 

sob a forma de práxis humana, como o inimigo de classe. 

O sentido moral da Critique é inteiramente realista: o homem é um ser material no meio 

de um mundo material que o esmaga. Assim sendo, ele age pela matéria e sob a ordem da 

materialidade para modificar, no interior dessa dialética, esse mundo que lhe é hostil. Na 

verdade, a estrutura dialética da ação individual é a única base concreta da dialética histórica. 

A realidade histórica surge, então, sob dois aspectos aparentemente contraditórios: a atividade 

pela qual o sujeito faz a história, e a passividade pela qual ele é constituído. Esses dois 

aspectos correspondem à duas referências do processo histórico de constituição do indivíduo, 

ou seja: ele interioriza as determinações objetivas e exterioriza essas mesmas determinações 

mas já transfiguradas pela sua subjetividade. Mas a questão que nos surge imediatamente 

diante desse quadro conceitual é: como fica a liberdade humana, enquanto fundamento dos 

valores, frente à inércia dessa materialidade circundante? A liberdade, como relação humana, 

descobrindo-se a si mesma no mundo da exploração e da opressão, descobre-se também como 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

509 

alienada, e os valores, não encontrando mais seus limites em sua própria estrutura ontológica, 

serão encontrados na inércia da materialidade. Sartre conclui, então, que: 

 

[...] todo sistema de valores repousa na exploração e na opressão, mas nega a 

exploração e a opressão; todo sistema de valores confirma a exploração e a opressão, 

mas contribui para a instalação de aparelhos que neguem a exploração e a opressão; 

todo sistema de valores deixa de ser sistema e os valores deixam de ser valores, 

porque as circunstâncias os transformam em valores superados e eles acabam sendo 

substituídos por novos valores descobertos. (SARTRE, 1985 p. 357). 

 

 Sem dúvida, a inteligibilidade desse processo vai depender da dialética entre as 

determinações históricas e a liberdade que, em seu limite, é a ação de constituir-se a si mesma 

e apropriar-se do mundo.  

Dessa forma, o pensamento filosófico sartriano que, em suas primeiras obras, 

apresentava o caráter originário da liberdade, identificado com o nada de uma consciência 

destotalizada, na busca inalcançável da totalidade, mantém agora sua continuidade na 

Critique, na medida em que essa liberdade, efetivada em um processo histórico, tenta escapar 

da alienação que lhe vem das exigências impostas pela escassez do mundo material inerte. 

Com isso, podemos concluir que a eliminação da escassez é a condição de possibilidade para 

uma relação autêntica entre os homens. A moral torna-se, portanto, o sentido mesmo da 

História como uma história de emancipação, e a ética toma, assim, a forma e o sentido de uma 

teleologia da humanidade. 

 

Considerações finais 

 

Em primeiro lugar, creio ser importante reafirmar a habilidade com que Sartre passou da 

ontologia fenomenológica pela qual ele investigou a subjetividade humana, para uma 

fenomenologia do ser social para investigar um fenômeno que hoje desponta como uma 

enorme preocupação em nosso corpo social, a saber, a escassez.  

É também interessante apontar que ele não trata da escassez como um fato, mas como 

um fenômeno, logo como algo que se manifesta e que é apreendido por cada um de nós como 

um noema, e que, assim sendo, é apreendido com as mais diversas significações. 

Sartre fez uma análise do movimento histórico desenvolvido em torno desse fenômeno 

até meados do século XX e observou que em nossa sociedade capitalista ele sofre seu 

momento mais violento, pois é dentro deste quadro que surge o que ele denominou escassez 



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

510 

objetiva mantida pela figura do homem-lucro: uma escassez assegurada por um sistema que só 

se sustenta pelo fortalecimento dessa figura. Sartre esclarece essa relação entre o lucro e a 

violência pelos seguintes paradoxos:  

 

[...] se entrava o progresso em direção à abundância (achados de petróleo para 

vendê-lo por alto preço ou não vendê-lo) porque o lucro nasce da não-suficiência de 

satisfação (trabalhador e salário) e da não-abundância. O homem do lucro 

(capitalistas e seus clientes em tal ou tal época) não é o homem feudal (homem da 

renda) mas tanto um como outro veem na abundância a impossibilidade de poder ter 

a satisfação sozinho se o sistema de escassez não alcançar seu objetivo (SARTRE, 

1985, p. 433). 

 

A questão se complica porque, numa escala global, o que se constata é a construção de 

uma ampla rede intrincada de interesses humanos empenhada em manter a escassez como um 

sistema que, em princípio, vem fundamentado numa não-distribuição de riquezas, e cujos 

limites precisam ser respeitados para que se mantenha a margem de lucro necessária à 

permanência da insatisfação, pois é exatamente nessa insatisfação que reside o motor gerador 

do movimento em direção à conquista de novos escalões cada vez mais altos no interior desse 

sistema.  

Mas é bem aí que Sartre pretendia chegar: as questões ligadas à moral que sempre foi a 

sua preocupação maior. Assim, em meio a todas as contradições que sempre fundamentaram 

seu pensamento, ele se coloca diante desse problema, partindo da contradição de onde ele 

mesmo, enquanto tal, despontava em sua exigência paradoxal: a moral é, ao mesmo tempo, 

impossível e necessária. De fato, é dessa forma que ela se desvelou ao filósofo, e foi assim 

que ele tentou introduzi-la no seio da história: em primeiro lugar, ele colocou a raiz de sua 

construção na necessidade, ou seja, tanto a práxis enquanto conteúdo especulativo da ética, 

como a ética enquanto construtora de sentido da práxis têm na necessidade seu ponto de 

partida. Em segundo lugar, ele fundamentou sua construção na liberdade absolutamente 

singular, com seu olhar voltado para o universal. Sendo assim, é desse quadro conflitivo que o 

filósofo empreende seu gigantesco esforço na procura de sua moral concreta e sem normas 

preestabelecidas, partindo de si mesmo e do mundo como dois absolutos existenciais, apoiado 

na facticidade de um passado, referenciado por um futuro, para buscar a possibilidade de um 

sentido para o presente.  

Trata-se, sem dúvida, de uma empresa problemática, e o nó que ata tais problemas está 

na exigência de concretude que ele implica, pois o absoluto encerrado no núcleo desse nó se 

estende como um leque sobre uma pluralidade de consciências singulares, cada uma delas 



Neide Coelho Boëchat 

 
Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

511 

presentes a si mesmas e presentes entre si. Sartre dialetizou o homem, fazendo de cada 

escolha individual o absoluto moral pelo qual cada um se faz criador de si mesmo. Sendo 

assim, essa moral de criador que se dá na construção incessante da realidade e que se afirma 

pela recusa da inércia, torna-se uma proposta viável a qualquer realidade, pois é na 

permanência da mudança que ela se efetiva. Dessa forma, talvez possamos reconhecer nas 

palavras do filósofo, o eco de nossas apreensões mais atuais:  

 

Há alguns decênios, nosso mundo se modifica [...]. Essa agitação tão nova, mas 

encarniçada para comunicar através do incomunicável, não é o desejo insípido e 

ingênuo de um universal inerte e já realizado: é antes o que eu designaria como o 

movimento de universalização [...]. Não se tem em vista ainda qualquer acordo entre 

os animais experimentais; os nossos universais separam-nos; [...]. Mas basta que um 

de nós, levado pela inquietação, se afaste da Idéia, que recuse o pensamento 

abstrato, [...] que procure nas circunstâncias sempre singulares e datadas, unir-se 

com outros [...] para tornar um pouco menos injusto o reino da Injustiça e ele 

obrigará os outros a reinventar esse mesmo esforço tenaz [...]. Porque hoje há apenas 

duas maneiras de falar de si, a terceira pessoa do singular ou a primeira do plural. É 

necessário saber dizer ‘nós’ para dizer ‘eu’: é um fato incontestável. [...] os vampiros 

fizeram uma carnificina memorável, esmagaram a esperança; é necessário a cada um 

de nós retomar o fôlego, [...] recomeçar tudo, inventar uma esperança morta, tentar 

viver. (SARTRE, 1972, p. 69). 

 

Referências 

HEIDEGGER, Martin. Que é metafísica? Trad. Ernildo Stein. São Paulo: Abril Cultural. 

1973. (Col. Os Pensadores). 

 

HUSSERL Edmund. Ideias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica. Trad. Márcio Suzuki. São Paulo: Ideias e Letras, 2006.  

 

HUSSERL Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. Mario A. Presas. Madri: Tecnos, 1997. 

 

RICOEUR Paul. O conflito das interpretações. Trad. M.F. Sá Correia. Porto, 1988. 

 

SARTRE. Jean-Paul. L’être et le néant: essai d’ontologie phénomélogique. Paris: Gallimard, 

2001.  

 

SARTRE. Jean-Paul. O existencialismo é um humanismo. Trad. Virgílio Ferreira. São 

Paulo: Abril Cultural. 1978. (Col. Os Pensadores). 

 

SARTRE. Jean-Paul. Critique de la raison dialetique. Paris: Gallimard. 1982 

 

SARTRE. Jean-Paul. A transcendência do ego. Lisboa: Colibri. 1994. 

 

SARTRE. Jean-Paul. Situações IV. Trad, Maria Eduarda Reis Colares e Eduardo Prado 

Coelho. Lisboa: Publicações Europa-América, 1972. 

 



Artigo: De Husserl a Sartre: uma proposta ontofenomenológica 

 

Sapere Aude – Belo Horizonte, v. 6 – n. 12, p. 498-512, Jul./Dez. 2015 – ISSN: 2177-6342 

512 

STEGMÜLLER Wolfang. A filosofia contemporânea.  Trad. Carlos Alberto Ribeiro de 

Moura. São Paulo: E.P.U, 1997. 


