
Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

698 

ECOLOGIA E FILOSOFIA: CRÍTICA AO PENSAMENTO DE HANS JONAS A PARTIR 

DE VIEIRA PINTO E MARX 

 
ECOLOGY AND PHILOSOPHY: A CRITIQUE OF HANS JONAS'S THOUGHT BASED ON VIEIRA 
PINTO AND MARX 

 

Henrique Segall Nascimento Campos 

 

 

RESUMO 

Os estudos filosóficos sobre ecologia insistem em indicar a raiz do problema na relação 

homem e natureza, como relação que se traduziria num domínio do mundo natural a partir da 

atividade instrumental desenvolvida pelo homem. Entende-se, a partir de Jonas, que a crítica à 

tecnociência e seu ideal destrutivo devem recuar até a modernidade de Bacon e Descartes e 

pedir contas. As filosofias que procuraram traçar claramente diferenciação específica e a 

fronteira entre homens e animais foram – denunciam os verdes mais radicais – as mesmas que 

instituíram e provocaram um dualismo pernicioso, caro à problemática ecológica atual: uma 

lei para os homens e outras para o mundo natural. Ao lado disso, para reabilitar a natureza, 

ecologistas destilariam um ódio ao artifício, como causa do ódio ao humano. No entanto, a 

proposta de uma ética contra esse ideal moderno pode ser, ao nosso ver, insuficiente para 

tratar a dimensão autoprodutiva do ser humano. Resta-nos, por outro lado, voltarmo-nos a 

Vieira Pinto e Marx para sugerir outra perspectiva sobre o debate filosófico e ecológico atual.    

PALAVRAS-CHAVE: ecologia; técnica; natureza; ética; crítica. 

 

ABSTRACT 

Philosophical studies on ecology insist on pointing that the root of the problem in the 

relationship between man and nature, as a relationship that translates into a domination of the 

natural world based on the instrumental activity developed by man. Based on Jonas, it is 

understood that the critique of Techno science and its destructive ideal must return to 

modernity era of Bacon and Descartes and ask for accountability. The philosophies that’s 

ought to clearly differentiate and draw the line between men and animals were, the more 

radical green activists denounce, the same ones that established and provoked a pernicious 

dualism that is dear to today's ecological problem: one law for men and another for the natural 

world. In addition, in order to rehabilitate nature, ecologists would distil a hatred of artifice as 

the cause of hatred of the human being. However, the proposal of an ethic against this modern 

ideal may, in our view, bein sufficient to deal with the self-productive dimension of the human 

being. On the other hand, we can turn to Vieira Pinto and Marx to suggest another perspective 

on the current philosophical and ecological. 

KEYWORDS: ecology; thecnics; nature; ethics; critique. 

 

 

 

 

 
 Artigo recebido em 23/06/2025 e aprovado para publicação em 10/10/2025. 
 Doutor em Filosofia Social e Política pela UFMG, tendo realizado estágio Pós-Doutoral  em Economia pela 

UFOP. Estudante de graduação em Direito pela PUC Minas. E-mail: henriquesegall@gmail.com 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

699 

INTRODUÇÃO 

 

Partindo do diagnóstico de Luc Ferry (1994) em A nova ordem ecológica, em linhas 

gerais, os debates acerca dos problemas ecológicos e as concepções filosóficas que sustentam 

esses debates organizar-se-iam em torno de três correntes de pensamento, por mais que elas 

sejam orientadas por compreensões diversas sobre a questão fundamental: a relação homem e 

natureza. De acordo com o estudioso, a primeira dessas concepções compreende que a 

natureza deve ser protegida do homem, que atenta contra si próprio, sobretudo. Entende que o 

meio ambiente não tem valor próprio, ao passo que, se o homem continuar insistindo na 

destruição ambiental, sua existência estaria ameaçada. Trata-se, na verdade, de uma 

concepção humanista, segundo a qual a natureza receberia, apenas indiretamente e 

subsidiariamente, um tratamento normativo. O homem, ainda, é o único ser dotado de direito. 

Para muitos, essa concepção de pensamento ainda gravita em torno de um antropocentrismo, 

marcado pela “herança maldita” das filosofias de Descartes e de Bacon.  

Uma segunda corrente de pensamento avança no sentido de propor um tratamento 

moral aos seres não humanos, sobretudo os animais. Há que se reivindicar, por isso, uma 

diminuição dos sofrimentos no mundo, aumentando, por sua vez, o bem-estar. Essa concepção 

de pensamento serve de orientação para todos os movimentos de liberação animal 

(veganismo?), em que todos os seres capazes da percepção da dor sejam considerados sujeitos 

de direito, ou seja, todos os seres que, de alguma forma, ainda partilham atributos comuns 

com os seres humanos, ainda que o antropocentrismo já se perceba ameaçado.  

A terceira corrente de pensamento, considerada a mais radical e mais amplamente 

aceita, é comumente associada à reivindicação dos direitos das árvores, das pedras, dos rios, 

da biosfera como um todo. Ideologia a se tornar dominante, essa concepção de pensamento 

traz consigo uma forte crítica à modernidade e propõe uma revisão do humanismo. Quer 

dizer, as filosofias que procuraram traçar claramente diferenciação específica e a fronteira 

entre homens e animais foram as mesmas que instituíram uma lei para os homens e outras 

para o mundo natural. Ao lado disso, para reabilitar a natureza, destilariam um ódio ao 

artifício, como causa do ódio ao humano. O maior expoente dessa concepção de pensamento 

seria, além de Michel Serres (1991) na França, o filósofo alemão Hans Jonas, autor do 

reconhecido projeto de uma ética para a civilização tecnológica, O princípio 

responsabilidade, publicado em 1970. Reivindica, com isso, não mais o homem como o 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

700 

centro do mundo, mas o cosmo, a vida, a biosfera, a ser protegida da ameaça a partir da matriz 

moderna da tecnociência.  

De acordo com Jonas, a humanidade corre riscos existenciais futuros, pois, pela 

técnica, haveria uma violação da integridade do ser humano e da natureza como um todo. O 

problema da autodestruição humana é colocado no horizonte, porque existiria um ideal posto, 

desde a modernidade, que a natureza seria explorada por meio da técnica. Segundo Jonas 

(2006, p. 230),  

 

[...] o exercício do poder humano em relação ao mundo vivo restante é um direito 

natural, fundado em nosso maior poder. Esse foi o ponto de vista prático de todos os 

tempos, ao longo dos quais o conjunto da natureza parecia invulnerável, estando, 

portanto, inteiramente disponível para os homens, como objeto de usos particulares. 

 

Para tanto, ele percebe que as éticas tradicionais não conseguem responder às questões 

contemporâneas. Há, ele denuncia, um antropocentrismo das éticas tradicionais, de acordo 

com o qual a moralidade seria tratada exclusivamente sobre o prisma de teorias que fazem a 

avaliação das ações, de forma intersubjetiva, entre agentes racionais, e em relação aos seus 

efeitos, a partir da simultaneidade, na dimensão temporal, e proximal na dimensão espacial. 

Desse modo, se denuncia o aspecto exclusivamente humanista e imediato da moralidade, 

excluindo, por sua vez, as consequências longínquas e imprevisíveis dos atos e, por seu turno, 

os demais seres e a biosfera. A ética do futuro, proposta alternativa elaborada por Jonas, 

sugere que as gerações atuais teriam o compromisso de tornar possível a continuidade da vida 

dos seres humanos e dos demais seres do planeta, a sobrevivência das gerações futuras, com a 

necessidade de revisão dos poderes da ciência e, ainda, pela revisão da dimensão, 

exclusivamente antropocêntrica das éticas tradicionais, que desconsideram a natureza e fazem 

dela objeto. A natureza, por sua vez, conserva a sua dignidade, contrariando o arbítrio de 

nosso poder. Dessa forma, uma vez que a natureza nos gerou, deveríamos ter fidelidade à sua 

criação como um todo. Segundo Jonas (2006, p. 230), “se o dever em relação ao homem se 

apresenta como prioritário, ele deve incluir o dever em relação à natureza, como condição da 

sua própria continuidade e como um dos elementos da sua própria integridade existencial”.  

No entanto, tal ética, que teria um caráter anti-humanista, reabilita a natureza como 

sujeito de direito e, segundo os críticos, carregaria consigo uma contradição: querer conservar 

a ideia de valor e suprimir as condições para sua efetivação. Ou seja, valoriza-se a natureza e, 

em outro aspecto, a vida que teria valor em si mesma receberia o valor dos seres humanos 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

701 

com sua capacidade de avaliação racionalmente determinada. Impossível, portanto, realizar a 

abstração do momento subjetivo ou humanista para projetar no universo um valor intrínseco 

qualquer (Ferry, 1994, p. 172). Por outro lado, no momento em que aceita a pessoa jurídica da 

natureza, por seu turno, compreende a biosfera e o Cosmo como bons em si mesmos, 

restringem as ações humanas quaisquer que sejam elas. Nesse sentido, uma “sacralização” da 

natureza, hostil a qualquer atividade humana, mantém fora do objeto de crítica tudo que seria 

nocivo e terrível da natureza, até mesmo o vírus COVID 19, dignificando apenas o que é da 

ordem da harmonia, da paz e da beleza. Com uma dimensão teológica, entende ser a natureza 

um ser perfeito, contra a qual a modificação e o melhoramento são absolutamente 

questionáveis.  

Desse modo, faz-se fundamental, a partir das contribuições de Pinto (2005) em O 

conceito de tecnologia e de suas aproximações em relação ao ideário marxiano, elaborar 

perspectivas críticas à filosofia de Jonas e sua orientação ecológica, em suma: a dificuldade de 

se afirmar o primado da natureza como entidade absoluta e a técnica como perversão da 

humanidade, sem a devida compreensão das determinações sociais e históricas da relação 

homem e natureza. Afinal, a partir da crítica, seria sustentável, praticamente, interditar 

inteiramente a tecnologia da interação homem e natureza? A ética daria conta da supervisão 

do conjunto de atividades humanas socialmente determinadas apenas a partir de um 

questionamento, fundamental, do modo prático de interação homem e natureza pela atividade 

transformadora da técnica? Seria possível vislumbrar uma ética fundamentada na biologia que 

não leve em conta a dimensão transformadora da atividade humana sobre a natureza? 

 

1 TÉCNICA E NORMATIVIDADE 

 

Pode-se dizer que a preocupação de Hans Jonas com a problemática da técnica tem 

relevância, porque, na sua visão, existe um tipo próprio de ação humana caracterizada por 

essa capacidade de transformação das coisas naturais em algo diferente do que imediatamente 

são, uma abertura da vida como transcendência e tentativa de superação do problema da 

morte, que é absolutamente impressionante. Não sem sentido, Jonas (2006) parte de uma 

leitura crítica, em O princípio responsabilidade, da fala do Coro em Antígona. 

 

Numerosas são as maravilhas da natureza, mas de todas a maior é o Homem! 

Singrando os mares espumosos, impelido pelos ventos do sul, ele avança, e arrosta 

as vagas imensas que rugem ao redor! Gê, a suprema divindade, que a todas as mais 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

702 

supera, na sua eternidade, ele a corta com suas charruas, que, de ano em ano, vão e 

vêm revolvendo e fertilizando o solo, graças à força das alimárias! 

A tribo dos pássaros ligeiros, ele a captura, ele a domina; as hordas de animais 

selvagens, e de viventes das águas do mar, o Homem imaginoso as prende nas 

malhas de suas redes. E amansa, igualmente, o animal agreste, bem como o dócil 

cavalo, que o conduzirá, sob o jugo e os freios, que o prendem dos dois lados; bem 

assim o touro bravio das campinas. 

E a língua, o pensamento alado, e os costumes moralizados, tudo isso ele aprendeu! 

E também, a evitar as intempéries e os rigores da natureza! Fecundo em seus 

recursos, ele realiza sempre o ideal a que aspira! Só a Morte, ele não encontrará 

nunca, o meio de evitar! Embora de muitas doenças, contra as quais nada se podia 

fazer outrora, já se descobriu remédio eficaz para a cura. 

Industrioso e hábil, ele se dirige, ora para o bem... ora para o mal... Confundindo as 

leis da natureza, e também as leis divinas a que jurou obedecer, quando está à frente 

de uma cidade, muita vez se torna indigno, e pratica o mal, audaciosamente! Oh! 

Que nunca transponha minha soleira, nem repouse junto a meu fogo, quem não 

pense como eu, e proceda de modo tão infame! (Sófocles, 1989, p. 210). 
 

Como homenagem ao homem feita por Sófocles, a capacidade humana de ser racional 

e enganar a morte, traduz-se, sobretudo, numa demonstração do opressivo poder humano 

como uma irrupção violenta, violadora da ordem cósmica, ou ainda, como uma invasão 

impertinente aos diferentes domínios da natureza por sua infatigável esperteza. A construção 

de sua casa, o recurso aos artefatos, a constituição das cidades como modo de vida são, de 

fato, a coincidência, pela violação, entre a natureza e a civilidade. Isso se traduziria na 

submissão da natureza aos interesses exclusivos do humano e, de outra forma, a vida na 

cidade como refúgio e as leis como um enclave contra as criaturas. Observa ele, no contexto 

da peça de Sófocles, por outro lado, certas limitações a essa grandeza ilimitada do engenho 

humano, ante o confronto com o mundo natural: incapaz de grandes interferências, suas ações 

ainda eram pequenas, superficiais, portanto, audaciosas, ante a grandiosidade do mundo físico 

e suas forças geradoras. O homem, para o pensador alemão, ainda não era, ele mesmo, para si 

e para o mundo, uma força geradora a ponto de perverter a mortalidade e a domesticação da 

necessidade; aprendera limitadamente o que poderia fazer para “extorquir” a natureza e 

humanizar sua vida.  

Desse modo, a interpretação que Jonas faz da técnica contém em si uma perspectiva de 

desdobramento não apenas ontológico, quer dizer, o domínio sobre o mundo que conduza à 

expansão das condições de vida, a rebelião humana contra o fato da morte (ao não ser), mas 

também ético: como poder que procura efetivar a vida, como forma de vida que se altera 

porque requer o artifício, não natural, como astúcia que se expressa em um gestual de 

liberdade, que implica sempre uma negociação com os riscos resultantes das ações. A técnica 

é tratada como uma forma de ação humana no mundo, que precisa ser objeto de 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

703 

questionamento, justamente porque confere aos agentes um aumento do poder de efetivação 

das finalidades postas pela instrumentalidade que lhe é própria, cujo controle escaparia da 

percepção dos agentes. O tratamento ético dado à técnica, em especial a partir da experiência 

moderna com o ideal baconiano, traz consigo, segundo o filósofo, uma atenção dada a essa 

visão utópica, de acordo com a qual sempre haveria, pela tecnologia, a esperança de uma vida 

melhor progressivamente. Apesar de mostrar a limitação real do humano sobre o controle total 

das forças geradoras da natureza, trata, muitas vezes, da criação de artefatos, do uso da 

técnica, se não numa perspectiva negativa – a relação do homem com a natureza como 

extorsão, roubo, violação, depravação – numa perspectiva da ambiguidade que lhe seria 

própria.  

Trataremos desses aspectos mais adiante, mas Jonas percebe, por exemplo, a 

ambiguidade da tecnologia, quando se refere ao fenômeno do controle e da automação, por 

exemplo, a ser considerado por muitos a emancipação humana do trabalho, mas que teria 

como consequência o desemprego e a exagerada exploração da natureza. As limitações que 

estavam postas na antiguidade desaparecem na modernidade. Segundo o pensador alemão, 

seja pela impossibilidade real de superar as forças da natureza que se colocava na ordem das 

idealidades antropomórficas, seja pela compreensão ideal segundo a qual a técnica, os 

saberes, a ciência guardavam entre si uma dimensão hierarquizada, uma vez que a ciência, 

contemplativa, detinha-se na exposição das verdades, o desvelamento do ser achava-se oculto 

ao homem. Saber, na modernidade, traz consigo a marca do poder. 

Vale dizer, Jonas trata a problemática da técnica a partir de duas perspectivas distintas, 

como pudemos observar superficialmente acima: em primeiro lugar como “a empresa coletiva 

continuada que avança conforme as leis de movimento próprias” (Jonas, 2013, p. 25), a saber, 

a forma que a técnica teria assumido na modernidade, como tecnologia. Ou seja, a forma de 

acordo com a qual os resultados concretos são abstraídos e o reconhecimento de uma 

“totalidade abstrata” dotada de dinâmica própria, segundo a qual o ineditismo seria um 

elemento importante de seus processos; em segundo lugar, de forma distinta, a técnica 

guardaria uma dimensão puramente vocacional em relação à humanidade, já que, de fato, 

parte do esforço de uma transcendência, envolve, sobretudo, a sobrevivência da espécie, que 

se orienta a partir da percepção de uma precariedade de sua existência, no mesmo instante que 

requer a observação e uso das condições ambientais para o proveito próprio, numa perspectiva 

vital básica. Esse tipo de abordagem seria próprio da caracterização feita sobre a técnica nos 

comentários críticos ao texto de Sófocles, como uma etapa pré-moderna. Desse modo, pode-



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

704 

se dizer, que até o século XVII, as descobertas faziam parte de estoques culturais 

cuidadosamente armazenados pelas sociedades, como se fossem aspectos típicos, constituintes 

das identidades culturais. Para Jonas, observa Oliveira (2020, p. 197), “a relação do homem 

pré-moderno com a técnica era de saturação tecnológica, dado que, no geral, a invenção de 

novos objetos correspondia a uma necessidade preestabelecida, de tal forma que o ritmo do 

desenvolvimento, de tão lento, sequer deveria ser chamado de revolução”. 

No entanto, na perspectiva moderna, a técnica como tecnologia pressupõe o 

desaparecimento da distinção entre teoria e prática, como se tinha das concepções de 

pensamento na antiguidade grega clássica e, por isso, o abandono de uma aristocracia da 

busca pela verdade, em nome da utilidade e da eficiência como operadores das formas de vida 

e das formas de saber. Ou seja, com a ascensão da técnica e a extensão de seus domínios para 

o campo da racionalidade científica teórica, o que era meio converteu-se em fim, e o 

progresso ganha ritmo, a moeda corrente da economia vital. O progresso, na modernidade, 

geraria sempre a ideia de acordo com a qual haveria uma tendência ao incremento sempre 

positivo de determinado grau de melhoria tecnológica, como um destino, indiferente à 

vontade humana, como valor último a ser perseguido.  

Desse modo, sugere que existe, sempre, um impulso incontrolável da melhoria técnica, 

ao lado de um controle sobre seus fins, os fins da vida e a vida na terra como um todo. Pela 

forma típica da ação técnica haveria uma forma de liberdade que perturbaria as finalidades 

dos seres. Se a técnica, que é um saber que também é um fazer, altera, ou anula a teleologia 

interna da natureza. Com a ética, Jonas pretende uma fundamentação biológica. Ou seja, isso 

se seguiria do simples fato de que  

 
[...] a técnica é um exercício de poder humano, isto é, uma forma de ação, e toda 

forma de ação humana está sujeita a uma avaliação moral. É também uma obviedade 

que um mesmo poder pode ser utilizado para o bem e para o mal, e que em seu 

exercício se pode cumprir ou infringir normas éticas. A técnica, enquanto poder 

humano enormemente aumentado, claramente se enquadra nessa verdade geral 

(Jonas, 2013, p. 51). 
 

De acordo o pensador alemão, a invalidação da teleologia da natureza pela 

tecnociência moderna teria propiciado uma indiferença, de acordo com a qual tudo na 

natureza seria destituído de valor, uma vez que orientado pelos fatos, passíveis, então, de 

descrição e compreensão teórica. Por seu turno, o pensador entende que duas situações podem 

ser extraídas da autonomia desenfreada do ideário científico moderno: em primeiro lugar, as 

ações na natureza não poderiam ser consideradas erradas e, em segundo lugar, haveria um 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

705 

abismo entre as noções de ser e dever ser. Ou seja, a natureza está no campo do determinado, 

não determinante, neutro para a ordem do ser, pois ausente de liberdade, ou de capacidade de 

autodeterminação, da qual não se poderia extrair qualquer norma de conduta.  

Por sua vez, ao se debruçar criticamente sobre as éticas tradicionais, Jonas constata 

serem elas, geralmente, problemáticas de acordo com cinco aspectos essenciais: a) a ética 

ficou reduzida ao mundo especificamente humano, excluindo, por isso, o mundo extra-

humano em razão da técnica; b) a ética sempre pensou a relação entre seres humanos e por 

isso ela pode ser entendida como antropocêntrica; c) a partir disso, o ser humano foi encarado 

como um ser constante em sua essência, incapaz de sofrer alterações; d) as éticas avaliavam 

as ações de um ponto de vista temporal muito estreito, acarretando, com isso, e) a ideia de 

uma ética da simultaneidade. A partir de então, sua ética requer que a vida, todo o ser vivo, 

exprima uma afirmação sobre si mesmo, como um impulso pela continuidade que exige, por 

sua vez, um freio à intervenção automatizada da tecnologia pela ameaça, pelo medo, pelo não 

ser. 

Uma vez que seu poder de alteração ameaçava a teleologia da vida, deve-se, portanto, 

impor ao poder do homem trazido à sua vontade, uma enfática negação ao não ser, que se 

precisa extrair, como heurística, como previsão da ambiguidade, boa ou má, as ações humanas 

tecnicamente orientadas. A vida passa a ser a fonte do dever, não o dever como o mandamento 

de racionalidade que contemple o plano da idealidade noumenal de uma vontade 

empiricamente determinada, mas vida como fundamento do ser. Em outros termos, a  

 

[...] liberdade agora não deve ser entendida mais como autodeterminação ou 

capacidade racional de escolha, mas como uma espécie muito própria de 

autocausalidade da vida, ou seja, como é causa de si mesma, a vida irrompe (como 

um acontecimento, ou seja, uma possibilidade no meio de infinitas possibilidades) 

no seio do não vivo (Oliveira, 2015, p. 28). 

 

Num outro aspecto, “a vida, portanto, para Jonas, está carregada de uma teleologia 

interna, na qual a liberdade enfrenta as exigências vitais no contato do ser com o mundo 

enquanto efetivação de sua própria finalidade” (Oliveira, 2015, 74). 

Desse modo, Jonas sustenta sua tese a partir da propositura de uma nova ética que dê 

conta de uma normatividade capaz de considerar os novos limites do agir, que exige certa 

dose de previsibilidade e responsabilidade compatível com esses limites, em que o próprio 

homem passou a figurar como objeto da técnica, quando aplica sua arte sobre si mesmo e se 

propõe a recriar, a si mesmo e a todo o resto. Há, em sua ética para o futuro, pela interdição 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

706 

das ações do presente, a pretensão de controlar o poder criador humano, justamente naquilo 

que pode ser sua marca distintiva como ser na terra: a dimensão autopoiética de seu ser.  

Mas, em sua visão, o que faltava à técnica, por assim dizer, pré-moderna, seria a noção 

de progresso continuado, pois sua dimensão de operação ficava circunscrita ao cumprimento 

de metas preestabelecidas. O pecado original da técnica moderna1 que a converte em 

tecnologia estaria orientado pela noção, de acordo com a qual não haveria um equilíbrio entre 

meios e objetivos preestabelecidos, o que permitiria o desenvolvimento de uma dinâmica 

própria de continuidade expressa na noção de inovação como obrigação tecnológica. Ao lado 

disso, há a noção de difusão tecnológica e, ainda, a dinâmica segunda a qual meios e fins 

criam e estabelecem novos objetivos e ensejam o desenvolvimento de novas estratégias 

tecnológicas e, ainda, há a ideia de acordo com a qual as técnicas são criadas sem que haja a 

devida necessidade anteriormente determinada. Em suma, “isso significa que a nova 

tecnologia continua acrescentando objetos de desejo mesmo onde não há objetivos para tanto” 

(Oliveira, 2020, p.198), ao mesmo tempo que a técnica necessita de mais técnica para resolver 

os problemas que ela mesma criou.   

 

2 PARA A CRÍTICA À ÉTICA DA TECNOLOGIA 

 

Quanto ao problema da relação da técnica, tecnologia, ciência e a vida humana social, 

e discussão em torno de seu caráter emancipatório do humano em relação ao natural, Jonas, ao 

nosso ver, não nos parece ser a única voz a ditar uma análise sobre essa problemática. Criticar 

a técnica e a tecnologia nesses termos de Jonas, pela via da ética, nos parece ser, no mínimo, 

insuficiente se levarmos em consideração que a humanidade sempre esteve às voltas com a 

satisfação de necessidades vitais, se salientarmos a dimensão autopoiética de sua condição. 

Quer dizer, há que se ter em mente que os homens nada criam, ou nada inventam que não seja 

para satisfazer necessidades que fazem parte de sua objetividade como ser de natureza, 

carente, na lida diária com as contradições da realidade. Nas palavras de Álvaro de Vieira 

 
1 Esse argumento disperso na obra de Jonas quase repete, ainda que em tom de denúncia e de forma negativa, 

como um problema da questão tecnológica abordado eticamente, o ideário da filosofia da ciência baconiana 

que propunha, justamente, a problematização da fronteira, amplamente difundida no mundo antigo, entre 

ciência e técnica e a questão do progresso. As ideias baconianas, por assim dizer, se tornaram verdadeiros 

paradigmas, sobretudo em relação à necessidade experimental da nova ciência, sua utilidade social, aos grupos 

de investigação e cooperação institucionalizados, de forma a otimizar seu desenvolvimento e, acima de tudo, a 

ideia de progresso que traz embutida a perspectiva de melhoria na vida humana. Ao lado disso, está a 

concepção de conhecer como fazer e de fazer como conhecer.    



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

707 

Pinto, uma filosofia da técnica que tenha qualquer aspecto de uma futurologia não será 

adequada se não começar por considerar legítimas e recorrentes, historicamente, as mudanças 

do modo de produção em vigor, em uma determinada organização social. Ou seja, uma 

filosofia tecnológica, para ser autêntica, 

 
[...] tem de fundar-se nas teorias das mudanças no modo de produção social […]. A 

reflexão sobre a técnica que a desliga dos alicerces no estado vigente de 

desenvolvimento das forças produtivas, e por conseguinte exclui a significação do 

homem e de seu esforço intelectual em racionalizar os dados da realidade para se 

aproveitar dos recursos oferecidos, tira-lhe toda a objetividade (Pinto, 2005, p. 49). 
  

Isso se justifica se avaliarmos a filosofia de Jonas a partir de uma perspectiva que 

transforma a técnica e a tecnologia em um substantivo abstrato, num ser, numa coisa, na 

entificação da qualidade ou atributo humano, alienado do próprio homem, sem explicar o 

complexo jogo de forças socialmente determinadas que fazem, aí sim, o homem estranhar que 

o produto de sua atividade volta-se contra si mesmo como algo que se lhe opõe. O eminente 

pensador brasileiro acrescenta que, em primeiro lugar, 

 
[...] não há a técnica, mas sim o homem executor de certos atos que recebem dele 

mesmo esta qualificação. Quando nos referimos à técnica, em geral, e em caráter 

substantivo, estamos diante de uma abstração, um dos produtos da nossa capacidade 

de pensar, supondo, portanto, inclusive, a técnica lógica exigida para chegar a este 

resultado conceptual […]. A técnica não só não pode ser pensada sem o homem, 

como não chegará nunca a dominá-la, fora das ficções literárias dos pensadores 

terroristas, pelo simples motivo de estar sempre subordinada aos interesses dele. Os 

filósofos da técnica, na grande maioria, não atentam para o papel das relações 

sociais de produção e por isso culpam a máquina ou a técnica pelos malefícios 

presenciados. Supor a malignidade da técnica significa conferir poder demiúrgico ao 

que, veremos, constitui um simples adjetivo, expressão de um modo de ser do 

sujeito real a que se refere, nem sendo sequer logicamente um substantivo (Pinto, 

2005, p. 158). 

 

Em outro trecho de sua obra O conceito de tecnologia (Pinto, 2005), ele amplia a 

crítica ao tratar do tema da maquinaria e da automação:  

 

A máquina aparece suspensa no céu e os homens são imaginados seres quaisquer, 

indistintos entre si, mencionados para figurarem na relação ideal com os 

mecanismos. Graças a essa falsificação, torna-se possível proferir a técnica, 

transformada em coisa-em-si, os mais fanáticos juízos, todos indiferentemente 

inválidos, porquanto derivam de uma apreciação do problema que previamente o 

esvaziou dos elementos concretos. Na máquina estão impressas as condições sociais 

de produção de que participa (Pinto, 2005, p. 171). 
 

Dito isso, o apontamento crítico do eminente professor brasileiro, percebe-se, 

aproxima-se muito do ideário marxiano e nos oferece relevante contribuição para sua inclusão 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

708 

no debate sobre a ecologia, sobretudo, em relação aos limites da propositura de uma ética 

como forma de normatizar as ações humanas e, ainda, de uma certa compreensão da relação 

homem e natureza, mediado pelos atributos de sua atividade produtiva, que não toca, ao nosso 

ver, na raiz dos problemas sociais.  

Desde os Manuscritos de 1844 (Marx, 2004), passando pela Ideologia alemã (Marx, 

2007) a relação natureza e homem nunca fora tomada de forma unilateral, nem fora tomado o 

homem como ser em si, apartado da natureza que, reconhecidamente, Marx faz depender de 

determinações ontológicas incontornáveis. Teria o prussiano tratado, diferentemente, de forma 

unilateral a natureza quando denuncia a forma específica que essa unilateralidade se dá nas 

determinações do modo de produção capitalista.  

Marx, por sua vez, parte de um fato evidente de que o humano, como ser natural, ou 

seja, ser de carências físicas anteriores a todas as demais, precisa produzir a realidade 

material, seus meios de vida, a fim de se manter vivo e ativo e satisfazer, por isso, suas 

necessidades. Para ele,  

 

[...] o homem é imediatamente ser natural. Como ser natural, e como ser natural 

vivo, está, em parte, dotado de forças naturais, de forças vitais, é um ser natural 

ativo; estas forças existem nele como disposição e capacidades, como instintos; em 

parte, como ser natural, corpóreo, sensível, objetivo, é um ser que padece, 

condicionado e limitado, tal qual o animal e a planta; isto é, os objetos de seus 

instintos existem exteriormente, como objetos independentes dele; entretanto, esses 

objetos são objetos de seu carecimento, objetos essenciais, imprescindíveis para a 

efetuação e confirmação de suas forças essenciais (Marx, 2004, p. 127). 
 

A fim de expressar o resultado da atividade produtiva humana, Marx usa o termo 

“corpo inorgânico” do homem para significar não aquilo que é imediatamente dado pela 

natureza, mas para indicar a real materialização de uma etapa historicamente determinada 

dessa mesma atividade produtiva, desde a forma dos bens materiais para a satisfação da fome, 

até as obras de arte e as expressões da fruição espiritual. Essa atividade produtiva é a forma 

por meio da qual o homem se apropria da natureza por si e para si, processo incontornável, 

elemento basilar de toda a vida humana. De acordo com Marx (2004, p. 81), nos Manuscritos 

de 1844, “o trabalhador nada pode criar sem a natureza, sem o mundo exterior sensível. Ela é 

a matéria onde seu trabalho se realiza, ao seio da qual ele se exerce, a partir da qual e por 

meio da qual ele produz”. Concebida dessa forma, a natureza deixa tanto de ser entendida 

como pura idealidade abstrata, traduzida como subjetividade (no romantismo alemão e ainda, 

sobretudo, em Rousseau), quanto como expressão de um objetivismo presente no 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

709 

mecanicismo materialista e no idealismo (natureza como mera causalidade, coisa exterior 

intransitiva, inferior, secundária, alheia). Em Marx, do ponto de vista humano, a natureza é a 

raiz e a extensão da vida humana. 

De outra forma, a atividade sensível, dita em outros termos, como a atividade 

produtiva de um ser objetivo – que tem outros objetos sensíveis exteriores a ele, mas dos 

quais ele carece – é, nas palavras de Marx (2017, p. 120) em O Capital, “uma condição de 

existência do homem, independente de todas as formas sociais, eterna necessidade natural de 

mediação do metabolismo entre homem e natureza e, portanto, da vida humana”. De outro 

modo, a atividade produtiva é entendida como categoria central a explicar essa mediação, a 

colocar a história humana e a história natural em mútua determinação, ou seja, a história que 

deve ser examinada de dois lados “dividida em história da natureza e história dos homens. Os 

dois lados não podem, no entanto, ser separados; enquanto existirem homens, história da 

natureza e história dos homens se condicionarão reciprocamente” (Marx; Engels, 2007, p. 34). 

Nesse contexto, ao que tudo indica, ainda que os comentadores e alguns 

ecossocialistas não estejam em paz quanto à possibilidade de se extrair um pensamento 

ecológico na obra de Marx, em termos sistemáticos, desconfiados muitos deles quanto a um 

suposto antropocentrismo em relação ao trabalho como única fonte do valor e, ainda, quanto a 

um otimismo em relação a um prometeísmo ingênuo sobre o desenvolvimento de forças 

produtivas a superar as contradições do capital, acreditamos, apoiados em literatura atual 

sobre o tema, que a chave para apreender uma concepção ecológica de sua obra e apresentar 

suas contribuições ao debate atual, seria tratar dos conceitos de alienação e de metabolismo.    

Marx (2004), a partir dos Manuscritos de 1844, passando pelos Gründrisse (Marx, 

2011), entende que vida alienada, a partir do suposto da propriedade privada promove uma 

dissolução radical, portanto, cada vez mais unilateral, entre homem e natureza. Se ele percebia 

uma relação direta entre humanismo e naturalismo, de caráter emancipatório, trechos referidos 

acima demonstram essa compreensão do problema. Com o capitalismo existem, no 

entendimento de Marx, quatro modos por meio dos quais a alienação se apresenta. Vejamos 

como ele se pronuncia a respeito:  

 

Examinamos o ato do estranhamento da atividade prática, o trabalho, sob dois 

aspectos: 1) a relação do trabalhador com o produto de seu trabalho como objeto 

estranho e poderoso sobre ele. Esta relação é ao mesmo tempo a relação com o 

mundo exterior sensível, com os objetos da natureza como um mundo alheio que se 

lhe defronta hostilmente. 2) A relação do trabalho com ato da produção no interior 

do trabalho. Esta relação é a relação do trabalhador com a sua própria atividade com 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

710 

uma [atividade] estranha não pertencente a ele, a atividade como miséria, a força 

como impotência, a procriação como castração. […] Que a vida física e mental do 

homem está interconectada com a natureza não tem outro sentido senão que a 

natureza está interconectada consigo mesma, pois o homem é uma parte da natureza. 

Na medida em que o trabalho estranhado 1) estranha do homem a natureza, 2) [e o 

homem] de si mesmo, de sua própria função ativa, de sua atividade vital; ela 

estranha do homem o gênero humano. Faz-lhe da vida genérica apenas um meio da 

vida individual. Primeiro, estranha a vida genérica, assim como a vida individual. 

Segundo, faz da última em sua abstração um fim da primeira, igualmente em sua 

forma abstrata e estranhada (Marx, 2010, p. 83-84). 

 

As formas de alienação, que tratam do trabalho, não a forma geral como exteriorização 

vital, mas a forma específica de atividade produtiva no contexto do Capital, poderiam ser 

assim explicadas: a) em primeiro lugar, a alienação do homem com a natureza; b) em segundo 

lugar, o homem alienado de si mesmo, ou, em outros termos, alienado de sua própria 

atividade; c) em terceiro lugar, alienado de seu ser genérico, de seu ser como membro da 

espécie humana; d) e, por fim, o homem alienado dos outros homens.  Isso significa que a 

primeira das formas de alienação diz respeito à relação do trabalhador com o produto de seu 

trabalho, ou seja, com o mundo exterior sensível, dos objetos da natureza, dos quais ele 

depende; a segunda expressão da alienação refere-se ao próprio ato de produzir, a relação do 

trabalhador com a atividade produtiva, por meio da qual não se lhe oferece mais a satisfação, 

apenas constrangimento e a vendabilidade compulsória; o terceiro momento significa a 

atividade produtiva como expressão da objetivação da humanidade no produto do trabalho; e, 

por último, a alienação manifesta o distanciamento dos indivíduos entre si, como opostos, 

seres atomizados, isolados, concorrentes. 

Nesses termos, na forma sócio-histórica das relações de produção em que vige 

pressuposto da propriedade privada, como resultado do processo de alienação do trabalho, o 

corpo inorgânico aparece ao homem como algo estranho, como força que se lhe opõe, como 

algo meramente externo a ele, no qual não se reconhece. Nesse sentido, tudo, todas as 

relações com as quais o homem estabelece com a natureza, consigo mesmo como ser sensível 

e natural, com os demais indivíduos e com o produto de seu trabalho, em suma, as relações 

ontológicas fundamentais, tornam-se problemáticas, uma vez que o corpo inorgânico – 

natureza modificada pelo trabalho e por sua exteriorização vital – lhe foi alienado. Pode-se 

dizer que a alienação implica na universalização da vendabilidade, ou seja, na conversão de 

tudo aquilo que for objeto do processo de trabalho humano em mercadoria, pela conversão 

dos seres humanos e da natureza em geral em coisas passíveis de troca. De outra forma, 

acrescentando arsenal analítico ao problema ecológico, Marx teria usado o conceito de 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

711 

metabolismo (Stoffwechsel), ao que tudo indica, nos Cadernos de Londres (1851), mas 

também, nos Gründrisse (2011), ainda que tenha sido, posteriormente, mais bem elaborado 

em O capital. Nessa obra ele teria dito que: 

 

O trabalho é, antes de tudo, um processo entre o homem e a natureza, processo este 

em que o homem, por sua própria ação, medeia, regula, e controla seu metabolismo 

com a natureza. Ele se confronta com a matéria natural como com uma potência 

natural [Naturmacht]. A fim de se apropriar da matéria natural da forma mais útil 

para sua própria vida, ele põe em movimento as forças naturais pertencentes a sua 

corporeidade: seus braços, suas pernas, cabeça e mãos. Agindo sobre a natureza 

externa e modificando-a por meio desse movimento, ele modifica, ao mesmo tempo, 

sua própria natureza. Ele desenvolve as potências que nela jazem latentes e submete 

o jogo de suas forças a seu próprio domínio (Marx, 2017, p. 255, grifo nosso). 

 

Marx, nesse caso, define o processo de trabalho como um processo entre o homem e a 

natureza, um processo pelo qual o homem, por meio de suas próprias ações, medeia, regula e 

controla o metabolismo, processo de intercâmbio ou de troca, portanto, entre ele próprio e a 

natureza. Nessa mesma obra, Marx teria assimilado os trabalhos científicos do eminente 

químico alemão Justus Von Liebig, que investigou o uso da química na agricultura. Percebeu, 

ao que tudo indica, que esse processo de troca e de interação, no contexto do Capitalismo, 

com a crescente adubação e aragem, poderia aumentar as safras, apenas, durante um período 

curto de tempo, verificando-se, a partir de um certo momento, o esgotamento dos solos. 

Liebig chamou a agricultura intensiva moderna de agricultura do roubo, já que nenhuma 

operação, mecânica ou química, promoveria um desenvolvimento infinito da produtividade, 

porque existem limites orgânicos e inorgânicos do solo: ar, calor, luz e fisiologia das plantas, 

que não podem ser superados pelo maior desenvolvimento de força produtiva. As condições 

ótimas do solo não são repostas de forma eficiente e, da mesma forma, não restauram o solo 

em sua forma original. Isso se acentua pelo problema, sabido à época e tematizado por Marx, 

da oposição entre cidade e campo. Nesse sentido, com os trabalhos científicos de Liebig, 

Marx teria encontrado evidências de que o problema da destruição da fertilidade do solo 

impactaria ainda a própria relação dos seres humanos com sua atividade produtiva e que, por 

sua vez, o chamado roubo da agricultura intensiva capitalista também se associa à 

deterioração da vida humana pelo desenvolvimento de força produtiva na indústria2. 

 

 

 
2 Vero capítulo de O Capital, Livro I intitulado “Maquinaria e grande indústria”. 



Artigo: Ecologia e filosofia: crítica ao pensamento de Hans Jonas a partir de Vieira Pinto e Marx 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

712 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

À guisa de conclusão, boa parte da discussão levada a cabo por Marx, sobre a relação 

metabólica entre os seres humanos e a natureza pode ser considerada, em relação ao debate 

portanto de caráter ecológico, como um desenvolvimento das tentativas mais diretamente 

filosóficas do Marx (2004) dos Manuscritos de Paris de esclarecer a complexa 

interdependência entre os seres humanos e a natureza e, ainda, a dimensão estranhada dessa 

relação sob o regime da propriedade privada dos meios de produção. Posteriormente, o 

conceito de metabolismo de Marx, assim nos parece, permitiu a ele expressar esta relação de 

forma científica e sólida, retratando a troca complexa, dinâmica, entre os seres humanos e a 

natureza decorrente do trabalho humano. Enfim, “o conceito de metabolismo, com as suas 

noções subordinadas de trocas materiais e ação regulatória, permitiu que ele expressasse a 

relação humana com a natureza como uma relação que abrangia tanto as “condições impostas 

pela natureza” quanto a capacidade dos seres humanos de afetar este processo (Foster, 2004, 

p.223).  

Nesse sentido, entendemos que a proposta de Jonas de sustentar os debates atuais em 

termos de uma normatividade da atividade humana, pela Ética do futuro, a partir de seu 

entendimento sobre técnica e tecnologia não traduz, não se debruça sobre os limites reais por 

meio das quais as relações de produção da vida do homem com a natureza, enquanto relação 

ontológica fundamental, implicam uma ameaça à continuidade da vida no planeta. Os limites 

dos tratamentos dados pela concepção de Jonas ao problema da técnica são significativos, 

porque ela “não pode desprender-se do homem, sob pena de tornar-se simples nome, 

justamente pela razão de se achar indissoluvelmente ligada ao ato produtivo” (Pinto, 2005, p. 

195). Isso sugere que para Jonas a dimensão ampliada da natureza como construção humana 

seria um problema, porque não se aceita a inafastabilidade da ideia de acordo com a qual “o 

homem é um produto-produtor, mas produtor de produtos novos, que por sua vez o irão 

produzir em sua existência social” (Pinto, 2005, p. 195).  

 

REFERÊNCIAS 

FERRY, Luc. A Nova ordem ecológica. São Paulo: Ed. Ensaio, 1994.  

 

FOSTER, John Bellamy. A ecologia de Marx. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2004. 

 



Henrique Segall Nascimento Campos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 698-713, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

713 

JONAS, Hans. O princípio responsabilidade: ensaio de uma ética para a civilização 

tecnológica. Rio de Janeiro: Contraponto, 2006.  

 

JONAS, Hans. Técnica, medicina e ética. São Paulo: Paulus, 2013. 

 

MARX, Karl. Gründrisse. São Paulo: Boitempo, 2011.  

 

MARX, Karl. Manuscritos econômico-filosóficos de 1844. São Paulo: Boitempo, 2004. 

 

MARX, Karl. O capital:crítica da economia política, Livro I. São Paulo: Boitempo, 2017.  

 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política, Livro II. São Paulo: Boitempo, 2014. 

 

MARX, Karl. O capital: crítica da economia política, Livro III. São Paulo: Boitempo, 2017. 

 

MARX, Karl. Para a Crítica da economia política, Manuscrito de 1861-1863 (cadernos I 

a V). Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010.  

 

MARX, Karl; ENGELS, Friedrich. A ideologia alemã. São Paulo: Boitempo, 2007.  

 

 

OLIVEIRA, Jelson. Hans Jonas: três pilares para a filosofia da tecnologia. In. OLIVEIRA, 

Jelson (org.). Filosofia da tecnologia: seus autores e seus problemas. Caxias do Sul-RS: 

Educs, 2020. p. 193-206. 

 

OLIVEIRA, Jelson. Vida, técnica e responsabilidade: três ensaios sobre a filosofia de Hans 

Jonas. São Paulo: Paulus, 2015. 

 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. Desafios da ética contemporânea. Kairós, v. 5, n. 1,2008. 

Disponível em: https://www.ojs.catolicadefortaleza.edu.br/index.php/kairos/article/view/245. 

Acesso em: 30 jun. 2025. 

 

OLIVEIRA, Pedro Rocha. Discurso filosófico da acumulação primitiva: estudo sobre as 

origens do pensamento moderno. São Paulo: Elefante, 2024.  

 

PINTO, Álvaro Vieira. O conceito de tecnologia. Rio de Janeiro: Contraponto, 2005. 

 

ROSSI, Paolo. Francis Bacon: da magia à ciência. Londrina: Eduel, Curitiba: Editora da 

UFPR, 2006. 

 

SERRES, Michel. O contrato natural. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1991. 

SÓFOCLES. A trilogia tebana. Édipo Rei; Édipo em Colono; Antígona. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar Editor, 1989.  

 


