
Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

732 

ESPIRITUALIDADE E CORAGEM: O SUJEITO DA PARRESÍA E O SUJEITO DA 

ESPIRITUALIDADE POLÍTICA EM MICHEL FOUCAULT 
 
SPIRITUALITY AND COURAGE: THE SUBJECT OF PARRHESIA AND POLITICAL SPIRITUALITY IN 
MICHEL FOUCAULT 

 
Fabiano Incerti 

 

RESUMO 

Em tempos em que se constata o aumento vertiginoso pela busca de “conteúdos espirituais” 

de diferentes ordens, com seus devidos “profetas”, que oferecem, quase sempre de maneira 

palatável, universal e pouco comprometedora, um receituário de sentido ou de consolo para se 

enfrentar as crises que assolam o planeta e seus indivíduos, este artigo explora a convergência 

entre espiritualidade e coragem no pensamento de Michel Foucault, destacando a relevância 

desses conceitos na constituição ética e política do sujeito. Nesse sentido, o objetivo do texto 

é analisar quem são os sujeitos da espiritualidade-coragem, aproximando duas figuras centrais 

no pensamento de Foucault: o parresiasta e o sujeito da espiritualidade política. O artigo 

conclui que a espiritualidade, tanto na dimensão individual quanto política, é uma prática de 

coragem que implica uma escolha ética e uma transformação do sujeito. Essa coragem é 

essencial para o desenvolvimento de uma “espiritualidade política”, capaz de questionar a 

relação do sujeito consigo mesmo e com a realidade, em busca da constituição de um sujeito 

outro, de uma ética outra, de um mundo outro. 

PALAVRAS-CHAVE: parresía; espiritualidade política; coragem; ética; Michel Foucault. 

 

ABSTRACT 

At a time when there has been a drastic increase in the search for “spiritual content” of 

different kinds, with their appropriate “prophets” who almost always offer a palatable, 

universal and non-committal recipe for meaning or consolation to deal with the crises that 

plague the planet and its individuals, this article explores the confluence between spirituality 

and courage in Michel Foucault’s thought, highlighting the relevance of these concepts in the 

ethical and political constitution of the subject. As such, it analyzes the subjects of 

spirituality-courage, bringing together two central figures in Foucault’s thought: the parrhesia 

and political spirituality.  The article concludes that spirituality, in its individual and political 

dimensions, is a practice of courage that implies an ethical choice and a transformation of the 

subject. This courage is essential for developing a “political spirituality”, capable of 

questioning the subject’s relationship with themself and reality, in the search for other 

subjects, ethics, and a different world. 

KEYWORDS: parrhesia; political spirituality; courage; ethics, Michel Foucault. 

 

 

 

 

 
 Artigo recebido em 15/09/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. 
 Doutor em Filosofia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Professor do Programa de Pós-

graduação em Filosofia da PUCPR. Email: fabiano.incerti@yahoo.com.  

mailto:fabiano.incerti@yahoo.com


Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

733 

INTRODUÇÃO 

 

A espiritualidade é um tema presente nos últimos escritos foucaultianos. Sendo 

trabalhado com diferentes ênfases e intensidades a partir de seus cursos do final da década de 

setenta no Collège de France, mas também em conferências, entrevistas e artigos do mesmo 

período, publicados em várias partes do mundo, o pensador francês aponta para uma série de 

aspectos que cercam tal noção, correlacionando-a com assuntos que para ele são centrais 

naquele momento, tais como a política, as artes de governar e a constituição ética do sujeito. 

Distante da ideia de um produto puramente intelectual ou mesmo de algo meramente físico, a 

espiritualidade se caracteriza como as transformações que o sujeito opera em si mesmo, a fim 

de que possa ter acesso à verdade, para que se torne um sujeito da verdade. Verdade essa que 

abrange a totalidade do indivíduo e que modifica sua forma de ver, de estar e de participar do 

mundo. 

É interessante observar como tal noção de espiritualidade por vezes se entrelaça, de 

maneira sutil, mas evidente, com outro tema distintivo do pensamento de Foucault: a 

coragem. Esta, vale considerar, é o objeto central de seu último curso no Collège de France 

em 1984, o qual relacionado à parresía, diz respeito ao como o dizer a verdade implica riscos 

para quem a enuncia. As últimas aulas de Foucault, dessa forma, não deixam dúvida de queo 

ponto nevrálgico e mais exigente da parresía é o encontro corajoso da vida com a verdade. 

A coragem está presente também um ano antes em seu curso O governo de si e dos 

outros, quando ao analisar o texto de Kant, de 1784, Wasist Aufklärung, Foucault (2020b) 

recorda que para o pensador alemão a máxima do Iluminismo – Sapereaude –é a coragem de 

pensar por si mesmo, saindo da menoridade e aplicando a razão na esfera pública. Como 

provoca Fredéric Gros (apud Foucault, 2010b, p. 345), tais análises do texto kantiano não 

deixam de apontar para uma atitude corajosa do próprio Foucault, quando questiona “seu 

próprio lugar no interior de uma herança filosófica, como se anunciasse que, através desses 

estudos sobre a parresía, ele problematizava o estatuto da sua própria palavra e a definição do 

seu papel”.  

Mas será no curso de 1982, A hermenêutica do sujeito (Foucault, 2006), que 

acontecerá um dos encontros teóricos mais ilustrativos do binômio coragem-espiritualidade na 

filosofia de Foucault. Imerso no conjunto de estudos acerca da noção de cuidado de si 

(epimeleia heautô), ele se volta para o período greco-romano, em especial os dois primeiros 

séculos da era cristã, indicando que a espiritualidade como modo de ser filosófico, desde uma 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

734 

leitura ética das práticas de si e da análise detalhada de autores clássicos como Epicteto, 

Plutarco, Marco Aurélio, Musonius Rufus, entre outros, exige do sujeito um preço a pagar, 

que é o de colocar em jogo o seu ser mesmo. Trata-seda coragem de fazer de si o objeto da 

transformação, da mudança de olhar, da conversão, por meio de um conjunto de práticas e 

procedimentos austeros que incluem exercícios físicos, mas também a escrita, a escuta, a 

meditação, a leitura e a dietética, que vinculam o sujeito a um modo de vida. É o constante 

exercício de conformidade entre o pensamento e a ação, fazendo com que a verdade retorne 

ao próprio sujeito que, incorporando-a, se constitui em alguém capaz de ações retas. 

Mas de forma nenhuma a espiritualidade antiga como cuidado de si configura-se numa 

prática de solidão; pelo contrário, refere-se a um conjunto de relações bem arquitetadas, 

como, por exemplo,a obrigação daquele que está mais adiantado em sua formação, geralmente 

com a idade mais avançada, de prestar esse serviço a outrem ou a troca de correspondências 

entre amigos e parentes, selando laços de amizade ou ainda a criação de um sistema de 

obrigações recíprocas. Por isso mesmo, esse sujeito é, sobretudo, um cidadão do mundo, 

membro da comunidade humana, um ser de relações. E tal compreensão não está 

desvinculada de um compromisso ético. Primeiramente, por se tratar sempre de um convite a 

agir corretamente, como sujeitos verdadeiros das próprias atitudes, pensamentos e decisões. E 

por isso, por um lado, ela é uma prática que expande a existência, pois não se trata de isolar-se 

do mundo, mas de participar plenamente dele. Entretanto, por outro, é também uma atitude 

limitadora, pois exige o entendimento de como, onde e de que forma mais convém participar. 

É um preceito estoico de nunca ser perfeito, mas de se buscar, a cada momento, acertar o 

máximo possível, pois como indica Epicteto (1993, p. 448) “[...] é possível que não se engane 

mais? Impossível; mas é possível constantemente tender a não se equivocar. Pois seria 

desejável que, sem nunca relaxar essa atenção, nos afastássemos, pelo menos, de alguns 

erros”. 

É importante considerar, dessa forma, que a espiritualidade nunca se encerra no si 

mesmo, mas é carregada de uma dimensão política, uma vez que tem no outro a sua medida. 

É o convite para uma relação de reciprocidade constante entre o interior e o exterior, entre o 

individual e o coletivo, entre o logos e a vida.  

Partindo de tais contextos teóricos, um aspecto é, então, intrigante e constitui o objeto 

de análise deste artigo: quem é, ou quem são os sujeitos dessa espiritualidade-coragem? Para 

responder a esta pergunta, pretende-se aproximar duas figuras contidas no pensamento de 

Foucault e que, como um fio vermelho, conectam o antigo e o contemporâneo, a 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

735 

espiritualidade e a coragem: o parresiasta e o sujeito da espiritualidade política. A primeira 

delas, desde a filosofia grega, longe de ser uma mera emissora de verdades, faz da parresía 

uma “expressão pública e arriscada de uma convicção própria”, seja na tribuna diante do povo 

seja como filósofo perante o príncipe (Foucault, 2010b, p. 346). A segunda, por sua vez, é 

parte de um povo desarmado, capaz de fazer o regime extremamente armado do Xá, em plena 

revolução iraniana de 1978, hesitar.Ambas as figuras, a partir de sua força singular e 

irredutível e arriscando suas próprias vidas, desafiam os déspotas e colocam os sistemas em 

perigo. 

Nesse sentido, quando se pensa numa ideia contemporânea de espiritualidade, dentro e 

fora das religiões, há algo que tais figuras podem ajudar a confrontar, a resistir, a transformar. 

Frente a um tipo de “experiência espiritual” que valoriza, sobretudo, a busca individual de 

sentido e de bem-estar, desprovido quase sempre de compromissos éticos e políticos – e que 

responde a um projeto de mundo neoliberal, sofisticado e totalizante, de docilização das 

mentes e das almas – elas podem “devolver” à espiritualidade seu caráter de coragem; 

coragem para deslocar o sujeito de uma posição que lhe foi determinada, para então tornar-se 

um sujeito outro, e coragem para mover o mundo de uma posição que lhe foi determinada, 

para então construir um mundo outro.   

 

1 O SUJEITO DA PARRESÍA: NEM PROFETA, NEM SÁBIO, NEM PROFESSOR 

 

Ao definir a noção de parresía, inicialmente no debate que se segue à primeira 

conferência sobre o assunto realizada na Universidade de Berkeley, nos EUA, em outubro de 

1983 e depois nas aulas iniciais do curso a Coragem da verdade pronunciado no Collège de 

France em fevereiro de 1984, Foucault opõe o parresiasta a outras três figuras do dizer-a-

verdade na Antiguidade: o profeta, o sábio e o professor. 

O profeta é aquele que fala em nome de alguém; o porta-voz de um ser poderoso, que 

faz referência a uma outra realidade. Ele ocupa uma função intermediária, pois a verdade que 

sai de sua voz não é a palavra dele, e sim de Deus. “Ele endereça aos homens”, como afirma 

Foucault (2014, p. 15), “uma verdade que vem de outro lugar” e, dessa forma, anuncia algo 

sobre o futuro e revela verdades ocultas que não estão acessíveis à percepção comum. Disso 

decorre que, por não falar em nome de si mesmo, a sua fala é sempre enigmática, pois àquele 

que escuta resta se perguntar se compreendeu; resta interpretar o que foi dito. A sua 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

736 

autoridade, dessa forma, não tem por base uma atitude de coragem pessoal ao confrontar o 

poder, mas sim de uma relação de mediação entre o divino e os homens. 

 

O que tem por consequência que a profecia, no fundo, nunca dá uma prescrição 

unívoca e clara. Ela não diz a verdade nua e crua, e em sua pura e simples 

transparência. Mesmo quando o profeta diz o que deve fazer, resta ainda se 

interrogar, resta saber se quem o ouviu compreendeu bem, resta saber se quem o 

ouviu não permanece cego, resta questionar, hesitar, resta interpretar (Foucault, 

2014, p. 16). 

 

Diferentemente do profeta, aponta Foucault, o sábio, por sua vez, fala em nome de si 

mesmo. Ele não é somente um porta-voz, um intermediário, mas sua palavra – que diz 

respeito ao ser das coisas e do mundo – está tomada por aquilo que ele é. Por isso mesmo ele 

está mais próximo do parresiasta do que o profeta. Contudo, uma vez que não se preocupa 

com os efeitos de sua palavra e de sua sabedoria, uma de suas principais características é que 

ele é sábio para si mesmo. Como recorda o pensador francês, “ele não é obrigado a falar, nada 

o obriga a distribuir sua sabedoria, a ensiná-la ou a manifestá-la. É o que explica que, por 

assim dizer, o sábio seja estruturalmente silencioso” (Foucault, 2014, p. 17).  

No pensamento de Foucault, essas duas figuras encontram uma síntese no personagem 

de Tirésias. Ele recorda, em suas análises acerca da tragédia de Édipo, que na busca pelo 

culpado pela morte de Laio, o sacerdote cego é a primeira testemunha a ser interrogada pelo 

rei de Tebas. Contudo, sua presença relutante no palácio revela que de um lado ele é profeta, 

pois quando se apresenta como o duplo do deus Apolo, ou seja, seu representante sobre a 

superfície da Terra, sua voz é a voz de Febo e suas palavras proclamam os desígnios 

determinados pelo deus. Apolo anuncia que há a mancha e que é necessário purificar a cidade; 

Tirésias, por sua vez, diz quem cometeu a mancha e conclama que ele deve ser caçado. 

De outro lado, Tirésias carrega consigo características próprias do sábio. Ao 

questionar a falta de ação do adivinho em relação à maldição da Esfinge, Édipo indaga sobre 

os motivos de ele não ter utilizado sua tékhne contra a terrível cantora que devastava Tebas. 

Contudo, o que o rei de Tebas não consegue compreender, pelo menos não nesse momento da 

peça, é que o poder de Tirésias é fruto da “inspiração dos pássaros” (Sófocles, 2012, p. 56). 

Se ele diz a verdade, não é pela tékhne, mas pelo fato de que a verdade o habita e se projeta 

em suas palavras: “Eu conheço a verdade poderosa!” (Sófocles, 2012, p. 55). Além do mais, 

essa possibilidade de dizer a verdade sem recorrer a uma tékhne permite que ele fale daquilo 

que ele faz, de sua arte, utilizando desde uma atitude reflexiva, sobre a qual, voltando-se para 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

737 

si mesmo, escuta a palavra do deus e torna-se capaz de compreender e de pronunciar a 

verdade. Verdade essa que ninguém pode obrigá-lo a falar. 

O professor, este sim, é o detentor de uma tékhne, de um tipo de saber específico, que 

foi necessário aprender para se tornar capaz de ensinar a alguém, de transmitir o 

conhecimento adquirido. Por tal característica, ele tem o “dever de palavra”; o dever de dizer 

a verdade que sabe para que outro possa aprender, e assim sucessivamente. No entanto, o 

dizer a verdade do professor não implica assumir riscos. Ao contrário, ele estabelece com 

aqueles que aprendem um vínculo positivo de saber comum, de uma herança cultural, de uma 

tradição. Seu papel é o de vincular à sociedade pessoas que ainda não estão integradas.  

 

Afinal, esse técnico tem certo dever de palavra. Ele, de certa forma, tem a obrigação 

de dizer o saber que possui e a verdade que conhece, porque esse saber e essa 

verdade estão ligados a toda uma tradicionalidade. Ele mesmo, esse homem da 

tékhne, não teria podido evidentemente aprender nada e não saberia nada hoje ou 

pouquíssima coisa, se não tivesse havido, antes dele, um técnico (teknítes) como ele 

que lhe ensinou, de que foi discípulo e que foi seu mestre. E assim como ele não 

teria aprendido nada se alguém não lhe houvesse dito o que sabia antes dele, do 

mesmo modo, para que seu saber não morra depois dele, ele vai ter que transmiti-lo 

(Foucault, 2014, p. 24).  

 

E o parresiasta? Este tem características próprias. Ao compará-lo com o profeta, 

Foucault estabelece três níveis de diferenciação. O primeiro deles é que o sujeito da parresía 

fala em nome próprio, pois contida em suas palavras está a sua opinião, o seu pensamento, as 

suas convicções. E se ambos – profeta e parresiasta – têm a missão de dizer a verdade, é ao 

último que cabe a responsabilidade de realizá-la com franqueza, pois esta, como recorda 

Foucault (2014, p. 16), “não tem preço”.  

O segundo nível está no fato que o tempo do parresiasta é o presente e, por isso 

mesmo, sua função não está em ajudar o indivíduo a superar o que o separa de seu futuro “em 

função de uma estrutura ontológica do ser humano e do tempo” (Foucault, 2014, p. 16), mas, 

ao contrário, é o de atuar exatamente no que o impede de assumir seu “papel de desvelador”, 

como algum erro, distração ou dissipação moral, consequência de uma desatenção, de uma 

complacência, de uma covardia. 

Por fim, o parresiasta é aquele que diz tudo às claras, sem enigmas, disfarces, 

ornamentos retóricos. Suas palavras adquirem, dessa forma, valor prescritivo; nada resta por 

interpretar! Seu interlocutor tem, sim, uma função, mas que é diferente daquele a quem se 

dirige o profeta. Enquanto ao consulente cabe a necessidade de decifrar uma mensagem, 

certamente já submetida a diversas camadas de interpretação, àquele a quem se dirige o 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

738 

parresiasta compete “a rude tarefa de ter coragem de aceitar essa verdade, de reconhecê-la e 

dela fazer um princípio de conduta” (Foucault, 2014, p. 16).     

Quando colocado lado a lado com o sábio, o parresiasta não tem o direito de se calar, 

de se manter reservado. Ele é, nas palavras do próprio Foucault (2014, p.18), “o insuportável 

interpelador”; aquele que, ao contrário do silêncio e das respostas parcimoniosas do detentor 

da sabedoria, tem a tarefa, “até o último suspiro”, recebida do deus – a exemplo de Sócrates 

da Apologia – “de interpelar os homens, de pegá-los pela manga, de lhes fazer perguntas” 

(Foucault, 2014, p.18). Seu discurso é objetivo e persuasivo, pois em jogo está o dever de 

qualificar a conduta do outro, de melhorar o estado de ânimo daquele que governa, de 

melhorar a cidade, a sociedade.  

 

Na análise da parresía, vamos encontrar perpetuamente essa oposição entre o saber 

inútil que diz o ser das coisas e do mundo, e o dizer-a-verdade do parresiasta que 

sempre se aplica, questiona, aponta para os indivíduos e situações a fim de dizer o 

que estes são na realidade, dizer aos indivíduos a verdade deles mesmos que se 

esconde a seus próprios olhos, revelar sua situação atual, seu caráter, seus defeitos, o 

valor da sua conduta e as consequências eventuais da decisão que eles viessem a 

tomar. O parresiasta não revela a seu interlocutor o que é. Ele desvela ou o ajuda a 

reconhecer o que ele, interlocutor, é (Foucault, 2014, p. 19). 

 

Por fim, o que diferencia a figura do professor para a do parresiasta é que este coloca 

sua vida em risco pelo que acredita e pelo que diz. Enfrenta o poder, opondo-se à maioria ou à 

opinião pública, sendo muito mais um agente desintegrador do que integrador. Enquanto o 

professor trabalha dentro das normas e expectativas sociais para educar e preparar os 

indivíduos, o parresiasta desafia tais normas e transforma o status quo por meio de uma crítica 

direta e quase sempre provocativa. A autoridade do professor está na sua capacidade de 

transmitir e mediar o conhecimento de maneira estruturada e aceita pela sociedade, ao passo 

que a coragem do parresiasta está em sua disposição para enfrentar o poder e arriscar-se por 

sua franqueza. 

 

O dizer a verdade do técnico e do professor une e vincula. O dizer a verdade do 

parresiasta assume os riscos da hostilidade, da guerra, do ódio e da morte. E se é 

verdade que a verdade do parresiasta – [quando] é recebida, [quando] o outro, diante 

dele, aceita o pacto e joga o jogo da parresía – pode nesse momento unir e 

reconciliar, isso só ocorre depois de ter aberto um momento essencial, fundamental, 

estruturalmente necessário: a possibilidade do ódio e da dilaceração (Foucault, 2014, 

p. 24).  

 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

739 

O parresiasta, tal como delineado por Foucault, desloca o eixo da autoridade do saber 

para o lugar do perigo. Enquanto o profeta, o sábio e o professor operam dentro de estruturas 

que legitimam suas vozes – seja pela mediação divina, pela contemplação silenciosa ou pela 

tradição pedagógica –ele rompe com essas garantias institucionais. Sua autoridade, então, não 

advém de um saber acumulado ou de uma função socialmente reconhecida, mas da coragem 

de se colocar, de colocar sua própria vida em jogo ao dizer a verdade. Essa disposição para o 

perigo, para a denúncia franca e desprotegida, faz do parresiasta uma figura que se encontra 

no limiar; que habita o espaço incômodo entre a ordem estabelecida e a possibilidade de sua 

transformação. 

Essa singularidade, no entanto, não deve ser confundida com heroísmo retórico ou 

com uma postura de oposição sistemática. É a compreensão, antes de mais nada, que aparresía 

éuma prática crítica que se exerce no interior de relações concretas de poder e de saber. Ao 

interpelar o outro, ele não o reduz a um objeto de julgamento, mas o convoca a um processo 

de autoconhecimento e de autogoverno. Nesse sentido, ela é inseparável do que se poderia 

entender como uma pedagogia da liberdade, uma vez que não impõe verdades, mas as oferece 

como ocasião para o exercício de escolha. E é justamente por esse motivo que ela é incômoda, 

porque exige do interlocutor não apenas escuta, mas decisão; não apenas compreensão, mas 

ação. 

Se a coragem da verdade é, como sugere Foucault, uma forma de resistência ética, 

então o parresiasta é menos um modelo a ser seguido do que uma figura-limite que convida a 

repensar a função da crítica na vida social e política e recorda que dizer a verdade não é 

apenas um ato de linguagem, mas uma prática, primeiro de transformação de si mesmo e, 

depois, de cuidado com o outro. Em tempos marcados pela banalização da opinião, pela 

instrumentalização do discurso e pela negação da escuta, a parresía reaparece como um gesto 

raro e necessário; não porque garanta a verdade, mas porque insiste na possibilidade de dizê-

la com coragem. 

Ao confrontaro parresiasta com essas outras três figuras da antiguidade, Foucault 

(2016, p. 83, tradução nossa) chega a uma imagem singular, que “não diz nem o destino, nem 

o ser das coisas nem a tékhne”, mas “está ligada ao perigo, está ligada à coragem; a coragem 

de dizer a verdade apesar do perigo”. Por isso é singular no que diz e na situação em que atua. 

É, dessa forma, o sujeito, ao mesmo tempo, da enunciação e do enunciandum, que expressa 

sua relação pessoal com a verdade com o risco de perder a sua vida, porque considera que seu 

dever é dizer a verdade para fazer melhor os outros. No jogo parresiástico, recorda Foucault 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

740 

(2016), quem fala faz uso de sua liberdade e elege a verdade ao invés da mentira, a morte ao 

invés da vida e da segurança, a crítica ao invés da adulação, o dever ao invés do interesse e do 

egoísmo.  

 

2 O SUJEITO DA ESPIRITUALIDADE POLÍTICA: ENTRE O SACRIFÍCIO E A 

ESPERANÇA  

 

De alguma forma, estas características – a singular coragem de dizer e de ser a verdade 

colocando em risco a própria vida – já são encontradas anos antes, em 1978, quando Foucault 

debruça suas análises sobre a “revolução iraniana” e dela extrai a noção de espiritualidade 

política. Tal noção, que se encontra na entrevista “esquecida” concedida por ele ao Le Nouvel 

Observateur em 3 de janeiro de 1979 e publicada somente trinta e nove anos depois pelo 

mesmo semanário francês, em 8 de fevereiro de 2018, ocorre no contexto do “Affaire Iran”, 

que abrange 13 artigos jornalísticos encomendados pelo jornal italiano Corriere de la Sera. A 

maioria desses artigos, nos quais o pensador francês discutiu o processo de insurreição 

islâmica no Irã, foi publicada no mesmo jornal, com outros também aparecendo em diferentes 

periódicos entre setembro de 1978 e janeiro de 1979.  

Andando pelas ruas de Teerã e da cidade sagrada de Qom e entrevistando testemunhas 

que variavam de especialistas a pessoas comuns, em suas duas visitas ao país, de 16 a 24 de 

setembro e de 9 a 15 de outubro de 1978, Foucault (2018, p. 23) pôde coletar uma série de 

informações que, como recorda Soledad Nivoli (apud Foucault, 2016, p. 23, tradução nossa), 

 

[...] marcaram não apenas as chaves para entender os avatares e paradoxos do 

processo de modernização, mas também, entre outras coisas, o significado da 

religião muçulmana em sua relação com a luta política, as perplexidades implícitas 

na demanda popular por um governo islâmico e a função aglutinadora dos 

representantes religiosos, em sua maneira única, de articular publicamente o que 

estava acontecendo.  

 

O que impressiona Foucault (2010a, p. 241-244) ao pisar no Irã um pouco antes do 

retorno de Khomeini, é ode se deparar com um movimento que desarmado e aparentemente 

sem conteúdos e sem meios, e com a capacidade de não se dispersar ou se dividir, tem um 

único objetivo, dizer “não ao Xá”, fazendo vacilar, dessa forma, um regime extremamente 

armado. 

Não se pretende aqui analisar a participação pública de Foucault no debate que se 

desenvolveu em torno da política e da religiosidade islâmicas – análises essas que já figuram 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

741 

de forma frutífera no mundo acadêmico – mas sim entender melhor os possíveis 

desdobramentos da ideia de espiritualidade política. 

À pergunta “o que é espiritualidade”, Foucault (2018, p. 21) responde: 

 

[...] essa prática pela qual o homem é deslocado, transformado, perturbado, até a 

renúncia de sua própria individualidade, de sua própria posição como sujeito. Não 

mais ser um sujeito como tem sido até agora, um sujeito em relação a um poder 

político, mas um sujeito de um conhecimento, sujeito de uma experiência, sujeito 

também de uma crença. Para mim, essa possibilidade de assegurar a si mesmo a 

posição de um sujeito que lhe foi fixada por um poder político, um poder religioso, 

um dogma, uma crença, um hábito ou uma estrutura social, é espiritualidade, ou 

seja, tornar-se outro além de si mesmo. 

 

Foucault enfatiza que a espiritualidade não é redutível a um corpo doutrinário 

religioso, mas diz respeito a uma atitude em relação a si mesmo, respondendo, antes de tudo, 

a um imperativo de autotransformação. A religião pode, de fato, ser um vetor, “um tipo de 

estrutura acolhedora para formas de espiritualidade”, mas é necessário distinguir claramente 

uma coisa da outra para evitar o que ele considera “uma salada notável”, “uma marmelada”, 

“uma confusão impossível” (Foucault, 2018, p. 20). 

Vale delimitar aqui, nesse sentido, que a religião, como indica Vernant (1996, p. 898), 

é uma estrutura social que se exprime numa igreja ou numa instituição particular, a qual 

implica, por sua vez, num conjunto de rituais e comportamentos codificados, adequado a um 

corpo de crençasque assumem uma forma particular, enraizadas numa revelação, referindo-se 

a um livro que mantém um status de verdade. Isso quer dizer que o campo da religião tem 

uma identidade bem definida, diferente de outros tipos de práticas sociais. [...] “para as 

religiões do livro, os monoteísmos que repousam nas Igrejas organizadas, a separação é clara 

entre Deus e o mundo, entre um ser absolutamente transcendente e o lugar em que vivemos” 

(Vernant, 1996, p. 898, tradução nossa).  

Nesse sentido, é muito interessante notar como o pensador francês encontrou no 

Oriente, em uma conexão singular entre espiritualidade e religião, o que parece ter sido 

enfraquecido no Ocidente – a centelha, o sopro do espírito, que escapando de qualquer ideia 

de uma consciência ancorada pela ciência ou pela história, apresenta a energia necessária para 

construir a possibilidade de um ser outro, de um lugar outro. A espiritualidade ocidental, por 

sua vez, ao longo dos séculos, configurou-se como algo desprovido de um significante, que, 

às vezes, aprisionado e docilizado por religiões específicas ou servindo como explicação para 

muitas coisas, perdeu sua energia modificadora e mobilizadora. 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

742 

Por ser elaborada exatamente num contexto político de insurreição, do qual Foucault 

não é somente espectador, mas também testemunha e narrador, não surpreende que a noção de 

espiritualidade que ele apresente adquira um caráter agonístico. Constata-se isso quando 

indagado a explicar sua expressão “espiritualidade política”, ao que o repórter dá a entender 

que se daria por satisfeito se ele analisasse pelos menos o primeiro termo, ou seja, a ideia de 

espiritualidade, o pensador francêsresponde: 

 

Eu tentava descobrir qual era a força, qual continua sendo a força que atualmente 

pode se voltar contra um regime pavoroso, terrível, e terrivelmente forte, já que tem 

um exército e uma polícia absolutamente gigantescas, todo um povo que tem em 

suas mãos nuas pois não está armado (Foucault, 2018, p. 18). 

 

Não deve passar despercebido na resposta de Foucault que a espiritualidade se coloca 

diante de todo um campo semântico onde se destacam expressões como “assombroso”, 

“terrível”, “exército”, “feroz”, “obstinado”, “sacrifício”, “morte”. Diferentemente de um 

“arranjo de sentimentos agradáveis e de excitações, sem complexidade nem consequências”, 

como recorda Han ao caracterizar uma das principais buscas da sociedade contemporâneas 

(Han, 2017, p. 15), a espiritualidade aqui, pelo contrário, é colocada no cômputo da luta. Por 

isso, talvez seja impossível retirar desse movimento a responsabilidade e o compromisso que 

ora implicam uma pessoa ora todo um povo, naquilo que Foucault (2018, p. 71) designa como 

um “jogo entre sacrifício e esperança”. É preciso medir, como dessa forma, o “grau de 

esperança e aceitação dos sacrifícios que lhe permitirão enfrentar um exército, uma polícia...” 

(Foucault, 2018, p. 71). 

Segue-se, então, que se a espiritualidade é uma prática pela qual um sujeito, dobrando 

as forças externas, se transforma para ter acesso à verdade, um de seus efeitos particulares no 

encontro com a dimensão política é tornar-se uma vontade coletiva. Força única, essa vontade 

rompe com a linearidade histórica e com a compreensão tradicional da revolução, quase 

sempre redutível a interesses de classe, ideologias e partidos políticos. Trata-se, por isso, 

muito mais do exercício de “introduzir, na vida política, uma dimensão espiritual: fazer com 

que essa vida política não seja, como sempre, um obstáculo à espiritualidade, mas seu 

receptáculo, sua ocasião, seu fermento” (Foucault, 2010a, p. 235). 

Imbricado em uma conjuntura religiosa específica, o caso da revolução iraniana 

mostrou, para o pensador francês (2010a, p. 236), como a espiritualidade foi um catalisador 

para o anseio de um povo e tornou-se uma ferramenta de resistência e de “impaciência”, 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

743 

marcando tanto a recusa eloquente, “deste pequeno pedaço de terra cujo solo e subsolo são o 

cenário de estratégias mundiais” à modernização arcaica ao estilo ocidental implementada 

pelo regime do Xá; assim demarcando um novo começo para a tradição do povo, guiado, a 

partir de então, decisivamente pelo Islã. 

Ainda que, pouco tempo depois, os resultados se mostrassem paradoxais, uma vez que 

a revolução, em suas características mais próprias, triunfou e a política pôde ser retomada, 

Foucault teve uma visão sobre tais eventos que não pode ser subestimada. Ele reconheceu o 

esgotamento das formas tradicionais de revolução e de religião e, como alternativa, 

vislumbrou insurreições. Essas insurreições, muitas vezes referidas como “rasgos do tempo”, 

são caracterizadas pela ausência de armas, ausência de programas e ausência de interesses 

pessoais ou corporativos.  

Nascidas do instante único, raro e intenso do encontro entre o espiritual e o político, 

explicam como um povo que tem suas mãos nuas e que é capaz de entregar a própria vida 

devolve à espiritualidade esse traço de novidade, de indocilidade, de inquietude, capaz de 

romper, primeiramente com a própria subjetividade, para depois desafiar os poderes 

estabelecidos. E o que há de agudo, pelo menos do lado de uma “insurreição espiritual”, é que 

ela não deseja tomar o lugar daqueles que governam, mas introduzir os elementos de uma 

novidade no campo do político.  

A espiritualidade política proposta por Foucault figura, dessa forma, na verticalidade 

do presente. Ela não somente “quebra” ou “escapa” à linearidade histórica ao introduzir novas 

formas de subjetividades e novas temporalidades, mas, sobretudo, é capaz de romper os 

esquemas estabelecidos, retirando o sujeito exatamente desse lugar onde ele foi colocado, ou 

por um poder político, ou por um poder religioso ou por uma estrutura social ou científica. 

Trata-se de introduzir uma novidade; uma ressignificação na maneira como se experimentam 

formas de vida outras, religiosidades outras, lugares de experiência e de participação outros. 

Como ele mesmo afirma: “Todas as grandes reviravoltas políticas, sociais e culturais só 

puderam efetivamente ter lugar na história a partir de um movimento que foi um movimento 

de espiritualidade” (Foucault, 2018, p. 21). 

E é precisamente dentro da possibilidade de múltiplas relações de poder que a 

espiritualidade política opera para ele. Uma subjetividade que se constitui como resistência às 

forças que pretendem condicionar, fixar, estabelecer, tornando-se, antes de tudo, um exercício 

que perturba a ordem habitual das coisas e pensamentos e que faz o sujeito se mover, mover-

se para maneiras sempre provisórias de habitar, ou seja, o lugar das diferenças. Contudo, isso 



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

744 

não acontece agindo sobre a exterioridade das relações de saber-poder, mas, ao contrário, 

opera no processo de modificação constante de si mesmo que produz singularidades. E estas, 

por sua vez, nunca devem ser normalizadas, ao contrário, é o exercício de fazer a diferença 

flexionar, cada vez, a norma. 

Deslocar-se, converter-se, modificar-se não são movimentos dados ao sujeito por sua 

simples condição, ou por um mero ato de conhecimento. É preciso que ele se transforme na 

própria verdade que ele pagou o preço para adquirir para então consumar o ato político de 

governar a si mesmo e governar os outros, por vezes, pondo, se preciso, a própria vida em 

risco.  

Por isso, a espiritualidade é comprometedora; é uma coragem da verdade que se traduz 

numa escolha ética que implica formas diferentes de se relacionar com o trabalho, com o 

corpo, com a cultura, com a natureza, com o mundo e, certamente, com nós mesmos. Nesse 

sentido, a espiritualidade se configura em Foucault como uma coragem de reacender, diante 

das tantas crises e decepções políticas econômicas e humanitárias do século XX e que se 

estendem até hoje, a possibilidade de pensar e fazer diferente, pois como ele mesmo afirma na 

entrevista a Farès Sassine no início do verão de 1979, “[...] pode haver, no interior mesmo do 

nosso tempo e da história, uma abertura, um ponto de luz e de atração que dá acesso, desde 

este mundo, a um mundo melhor” (Foucault, 2018, p. 52). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Recordando que em tempos de uma tendência progressiva de separação da 

espiritualidade em relação à religião, na tentativa de dissociá-la de uma perspectiva 

hegemônica e controladora sobre a vida dos indivíduos, há, ao mesmo tempo, uma inflação no 

uso da ideia de espiritualidade, a maioria pasteurizada e desengajada. Em um mundo ideal – 

vendido por couchings de toda ordem – que tiraniza um excesso de positividade e que busca 

incessantemente experimentar sentimentos agradáveis e fluidos, não é difícil associar, de 

maneira quase mágica, a espiritualidade a uma espécie de harmonia e tranquilidade – uma 

forma de consolação – que exclui o conflito, o mistério, a insegurança e o medo. 

Num escrutínio rápido pelas redes sociais, se constata o aumento vertiginoso pela 

busca de “conteúdos espirituais” de diferentes ordens, com seus devidos “profetas”, que 

prometem oferecer, quase sempre de maneira palatável, universal e pouco comprometedora 

um receituário de sentido ou de consolo para se suportar os tempos convulsionados. Por 



Fabiano Incerti 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

745 

vezes, muitos desses conteúdos vêm envoltos por um otimismo ingênuo, e são, quase sempre 

acríticos e desmobilizadores de toda forma de resistência ao que está fragilmente dado.  

Frente a tal contexto, arrisca-se aqui uma aproximação entre o parresiasta e o sujeito 

da espiritualidade política, como duas figuras que não agem motivados por interesses 

estratégicos ou por racionalidades instrumentais, mas por uma ética da verdade que exige 

coragem para romper com as formas estabelecidas de poder. Ambas se constituem na tensão 

entre o dizer e o fazer, entre a palavra que desestabiliza e o gesto que reconfigura o campo do 

possível. E aparresía, nesse sentido, pode ser compreendida como uma prática espiritual no 

interior da política: não porque transcenda o mundo, mas porque exige do sujeito uma relação 

consigo mesmo que o habilite a dizer e a ser a verdade. Trata-se, portanto, de uma política da 

verdade que não se reduz à mera crítica externa, mas que se realiza como forma de vida 

comprometida com a emergência de novas possibilidades de existência. 

Não se trata, aqui, de subestimar o lugar da espiritualidade como fonte de sentido ou 

como ferramenta para a ressignificação da realidade, dentro ou fora da religião; no entanto, o 

que nos provoca Foucault com a noção de espiritualidade política é a de perceber que, em seu 

cadinho, a espiritualidade é, primeiro,a atitude diante de si, de uma prática pela qual um 

sujeito se transforma para obter o acesso à verdade, e uma vez acesa a passagem do espiritual 

ao político, torna-se uma irrupção, uma lágrima do tempo, que não pode ser definida na 

história para assumir uma forma institucional específica, mas como coragem de dobrar as 

forças do exterior, rompendo as cadeias da necessidade, sacudindo o torpor da história e 

colocando a vida em risco. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BROSSAT, Alain; NASI, Alain. Interroger l'actualite avec Michel Foucault. Paris: 

Eterotopia France/l’Hizome, 2018. 

 

EPICTETO. Dissertaciones por Arriano. Madrid: Editorial Gredos, 1993. 

 

FOUCAULT, Michel. A coragem da verdade. O governo de si e dos outros II. Curso no 

Collège de France 1983-1984. São Paulo: Martins Fontes, 2014.  

 

FOUCAULT, Michel. A hermenêutica do sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 2006. 

FOUCAULT, Michel. Discours et véritéprécédé de la Parresia. Paris: Vrin, 2016. 

 

FOUCAULT, Michel. Ditos & Escritos VI. Repensar a política. Rio de Janeiro: Forense 

Universitária, 2010a.  



Artigo: Espiritualidade e coragem: o sujeito da parresía e o sujeito da espiritualidade política em 
Michel Foucault 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 732-746, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

746 

FOUCAULT, Michel. O enigma da revolta. Entrevistas inéditas sobre a Revolução Iraniana. 

São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 

FOUCAULT, Michel. O governo de si e dos outros. Curso no Collège de France 1982-1983. 

São Paulo: São Paulo: Martins Fontes, 2010b. 

 

FOUCAULT, Michel. Sublevarse.Viñadel Mar, Chile: Catálogo libros, 2016. 

 

HAN, Byung-Chul. Sociedade da transparência. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

SÓFOCLES. Édipo-Rei de Sófocles. São Paulo: Perspectiva, 2012. (Edição bilíngue Grego-

Português). 

VERNANT, Jean-Pierre. Entre mythe et politique. Paris: Éditions du Seuil, 1996. 


