
Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
636 

A RELAÇÃO ENTRE BEM E BELO NO PENSAMENTO DE TOMÁS DE AQUINO 
 
THE RELATIONSHIP BETWEEN BEAUTY AND GOOD IN THE THOUGHT OF THOMAS AQUINAS 
 

 

Natan Fantin 

 

RESUMO 

O objetivo deste artigo é examinar a relação entre o bem (bonum) e o belo (pulchrum) no 

pensamento de Tomás de Aquino, situando-a no contexto mais amplo da teoria dos 

transcendentes. Busca-se compreender se o belo pode ser considerado uma propriedade 

transcendental do ser, conversível com o bem, o verdadeiro e o uno. A metodologia adotada 

consiste em uma pesquisa conceitual e exegética nas obras Suma teológica e De veritate, nas 

quais Tomás de Aquino elabora sua doutrina dos transcendentes. Inicialmente, realiza-se uma 

análise histórica sobre o surgimento dessa teoria e sua recepção na filosofia medieval, 

destacando as influências aristotélicas e neoplatônicas. Em seguida, procede-se à 

caracterização da noção de beleza e à discussão do conceito de adequação (adaequatio), 

fundamental para compreender a proporção e o esplendor como critérios do belo. Examina-se 

ainda o método de redução (via resolutionis), utilizado por Tomás na investigação dos 

transcendentes, e realiza-se uma leitura exegética de passagens que tratam da conversibilidade 

entre o bem e o belo. Por fim, o estudo apresenta considerações sobre a possibilidade e os 

limites da transcendentalidade do belo no pensamento tomista. 

PALAVRAS-CHAVE: beleza; transcendentes; filosofia medieval; metafísica. 

 

ABSTRACT 

The purpose of this article is to examine the relationship between the good (bonum) and the 

beautiful (pulchrum) in the thought of Thomas Aquinas, situating it within the broader context 

of the theory of transcendents. The study seeks to understand whether beauty can be regarded 

as a transcendental property of being, convertible with the notions of good, truth, and unity. 

The adopted methodology is conceptual and exegetical research based on the works Summa 

theologiae and De veritate, where Aquinas develops his doctrine of the transcendentals. 

Initially, a historical analysis of the emergence of this theory and its reception in medieval 

philosophy is presented, emphasizing Aristotelian and Neoplatonic influences. Then, the 

concept of beauty is characterized, and the notion of adequacy (adaequatio) is discussed as a 

key element for understanding proportion and radiance as criteria of the beautiful. The study 

also examines the method of reduction (via resolutionis) used by Aquinas in the investigation 

of transcendentals and offers an exegetical reading of passages concerning the convertibility 

between the good and the beautiful. Finally, the article presents considerations about the 

possibility and the limits of the transcendental status of beauty within thomistic thought. 

KEYWORDS: beauty; transcendantals; medieval philosophy; metaphysics. 

 
 

 
 Artigo recebido em 15/09/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. 
 Mestrado em Filosofia pela Universidade Federal da Fronteira Sul. Graduação em Filosofia pela mesma 

Universidade. E-mail: natanfantin@gmail.com.  

mailto:natanfantin@gmail.com


Natan Fantin 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
637 

INTRODUÇÃO 

 

O objetivo mais amplo deste artigo é analisar a noção de belo nos escritos de Tomás 

de Aquino. Sendo o intento mais específico investigar seus escritos em que há relação entre a 

noção de belo com a noção de bem. Primeiro, será abordada brevemente as várias influências 

que fizeram com que surgisse a teoria dos transcendentes, que posteriormente foi recebida e 

desenvolvida pelos filósofos medievais. Segundo, será feita uma análise de alguns textos que 

referenciam o tema na Idade Média, sendo que a aproximação exegética se dará em dois 

textos de Tomás de Aquino, a saber, Suma teológica (2016) e De veritate (2019).  

 

A questão sobre a transcendentalidade do pulchrum (o belo) no pensamento de 

Tomás de Aquino nos coloca frente a um paradoxo. O tema do pulchrum ocupa um 

lugar marginal em sua obra: Tomás não dedica uma única quaestio separada a esse 

tema; em nenhum dos três textos em que o Aquinate aborda, em conjunto, a teoria 

dos transcendentais, a saber, In I Sent. d. 8, q. 1, a. 3, De Veritate q. 1, a. 1 e De 

Veritate q. 21, a. 1, o pulchrum é mencionado como uma propriedade 

transcendental; por fim, em nenhum outro texto, a transcendentalidade do pulchrum 

é explicitamente estabelecida. Contudo, nas investigações tomistas do século XX, 

nenhum outro transcendental é mais estudado do que o pulchrum, sendo que a 

maioria dos estudiosos modernos afirma a transcendentalidade desta noção (Leite, 

2009, p. 233). 

 

O objetivo deste artigo é apenas expor a temática sem pretensões de solução, 

abordando alguns conceitos-chave da filosofia de Tomás de Aquino e levantando o 

questionamento sobre a transcendência da noção de belo na filosofia tomasiana. Sendo esse, 

no século XXI, um dos assuntos mais discutidos da filosofia de Tomás de Aquino (Leite, 

2009, p. 234). 

 

1 O SURGIMENTO DA TEORIA DOS TRANSCENDENTES E SUA RECEPÇÃO NO 

MEDIEVO 

 

Na tradição teológico-filosófica medieval, estabeleceu-se uma doutrina segundo a qual 

as criaturas participam de seu Criador simplesmente por existir. Se Deus é a fonte de todo ser, 

diz o raciocínio, então tudo o que existe refletirá alguma coisa de Deus, assim como uma obra 

de artífice humano reflete alguma coisa do seu criador. Essa “alguma coisa” em questão não é 

nada específico como cor, tamanho, peso ou qualquer outra qualidade que possa ser percebida 

pelos sentidos. Pelo contrário, a criatura participa não das propriedades deste ou daquele tipo 

de ser, mas das propriedades do próprio ser, o que os filósofos medievais chamavam de 



Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
638 

“transcendentes”. Os transcendentes são propriedades que excedem, vão além, da classe 

específica de seres, ou seja, das categorias aristotélicas, tais como quantidade, qualidade, 

relação etc. Não obstante isso, os transcendentes são afirmados no que se refere a todos os 

entes. 

Os três elementos transcendentes mais importantes na tradição filosófica são a tríade 

platônica: “verdade, bondade e beleza”. A ideia básica encontrada no diálogo platônico O 

banquete, em que podemos afirmar que o “ser” se apresenta sob determinado aspecto (Platão, 

1968 apud Aersten, 2008, p. 6). Nesse sentido, alguma coisa é “verdade” porque se revela, 

apresenta-se como cognoscível; é “bom”, porque se dá a si mesmo, apresenta-se como 

desejável; é “belo”, porque fascina, apresenta-se como prazeroso. Verdade, bondade e beleza 

são aspectos de qualquer ser, seja ele qual for. Com referência à tradição teológico-filosófica 

medieval, poderíamos afirmar, portanto, que todo existente partilha analogamente de certos 

atributos com o Criador. Na filosofia medieval estes conceitos transcendentes são 

considerados os mais gerais, por serem os primeiros em seu aspecto cognoscitivo, são eles 

ente, uno, verdadeiro e bem. 

O surgimento da teoria dos transcendentes no século XIII se dá mediante a tradução 

para o latim da obra Metafísica de Aristóteles, sendo que, nessa obra, Aristóteles afirma a 

transcendência do ente e do uno, o que deu ensejo para o desenvolvimento no medievo de 

outras duas noções, o verdadeiro e o bom. Importante ressaltar que Tomás de Aquino não 

escreveu um texto específico sobre a temática dos transcendentes. Contudo, em várias de suas 

exposições é possível encontrar sua teoria dos transcendentes. Tomás de Aquino foi muito 

influenciado pela filosofia aristotélica. Seu diálogo se deu com vários interlocutores latinos; 

para citar alguns deles, Felipe o Chanceler, Alexandre de Hales e Alberto Magno. 

Além da influência aristotélica, mediante os árabes, a filosofia medieval foi, de igual 

modo, influenciada pelo neoplatonismo. Jan A. Aersten (1996, p. 6-8) descreve a recepção da 

tradição platônica do pensamento sobre o belo transmitido à Idade Média por meio de duas 

avenidas que remontam, respectivamente, a Agostinho e a Dionísio Areopagita. Cito Aersten 

sobre a recepção desses escritos por Alberto Magno e Tomás de Aquino: 

 

O pensamento medieval sobre a beleza foi parte da recepção de Dionísio. “Fazer 

filosofia” na Idade Média consistia antes de tudo em comentar textos de referência 

sobre uma questão. Alberto Magno e Tomás de Aquino, os quais desempenharam 

um papel proeminente na recepção das obras de Aristóteles, ocuparam-se 

intensamente também do corpus dionysiacum. Seus comentários a De divinis 

nominibus dão testemunho deste processo de assimilação (Aersten, 2008, p. 8). 



Natan Fantin 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
639 

Sendo que o nosso objetivo é analisar a obra Suma teológica (Tomás, 2016), a questão 

que deve ser levantada é, como foi referido na introdução, se a noção de belo pode ser 

considerada como um dos transcendentes do ser. Alguns comentadores no século XX 

sustentaram a posição de que o belo não apenas detém um lugar distinto na teoria dos 

“transcendentes”, mas possui até uma função sintética especial. Jan Aersten (2008, p. 11)cita 

três comentadores, dois filósofos e um teólogo que defendem essa tese, são eles Jacques 

Maritain, Umberto Eco e Hans-Url von Balthasar: 

 

Em seu influente livro Art and Scholasticism, Jacques Maritain afirma que o belo 

pertence à ordem dos transcendentais: “Ele é, na verdade, o esplendor de todos os 

transcendentais juntos”. Hans-Url von Balthasar compôs uma notável trilogia na 

qual o todo da teologia é considerado à luz da tríade “verum – bonum – pulchrum”. 

Este último transcendental é para ele o mais importante, porque o belo mantém os 

outros: ele confere ao bom a sua atração e ao verdadeiro a sua conclusividade. Von 

Balthasar refere-se ao “nascimento da estética transcendental” no século XIII 

quando, pela primeira vez na metafísica, os franciscanos formularam a visão de que 

o ser [being] enquanto tal é belo. Em seus estudos Art and Beauty in the Middle 

Ages e The Aesthetics of Thomas Aquinas, Umberto Eco dedica bastante atenção à 

questão que denomina “um dos maiores problemas da estética escolástica”, a saber, 

“o problema de integrar, em nível metafísico, a beleza com outras formas de valor”. 

 

No próximo ponto, analisaremos como essa noção de belo pode ser caracterizada nos 

escritos de dois autores do medievo, Tomás de Aquino e Roberto Grosseteste. 

 

2 CARACTERÍSTICAS DO BELO 

 

Na obra Suma teológica I, q. 39, a.8, na disputatio sobre a questão a respeito da 

conveniência dos nomes essenciais, atribuídos às Pessoas da Trindade pelos santos Doutores, 

Tomás de Aquino (2016, p. 284) identifica três critérios ou condições para caracterização do 

belo. 

A beleza ou especiosidade tem semelhança com os próprios do Filho. Pois, três 

condições exige a beleza. Primeiro, a integridade ou perfeição; donde vem que 

coisas mesquinhas são por isso mesmo feias. Segundo, a proporção devida ou 

consonância. E, por fim, o esplendor, que nos leva a chamarmos belas às coisas de 

colorido brilhante. 

 

Tomás de Aquino, na passagem supracitada, refere-se à beleza como um nome 

essencial apropriado ao Filho, a segunda pessoa da Trindade. Sem considerar as nuanças 

teológicas, o que se percebe é que a beleza é a correta proporção ou harmonia, totalidade ou 

integridade e claridade ou esplendor. O Aquinate deve os critérios de harmonia e de claridade 



Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
640 

ao De divinis nominibus de Dionísio Areopagita, como exposto acima por Jan Aersten. 

Portanto, estes são os três critérios para a caracterização do belo em Tomás de Aquino. 

Podemos observar também que as duas primeiras caracterizações de beleza remetem a outro 

pensador do século XIII, Roberto Grosseteste (1986 apud Eco, 2010, p. 66), que declara que 

“a beleza é uma concordância e adequação de algo consigo mesmo e de cada uma de suas 

partes com elas mesmas e com todas as outras e com o todo, e desse todo com todas as outras 

coisas”. 

Com a exposição das condições que algo deve cumprir para ser caracterizado como 

belo, nos excertos de Tomás de Aquino e Roberto Grosseteste, partimos para o próximo 

ponto, que é o conceito de adequação. 

 

3 O CONCEITO DE ADEQUAÇÃO 

 

A adequação designa uma relação vigente entre um todo e suas partes constituintes. 

Nesse sentido, o que é adequado é o que encontra o seu lugar no todo de modo correto. Dessa 

forma, juízos sobre adequação dependem da compreensão prévia que alguém tenha do todo. 

Em suma, o conceito de “adequação” deriva da relação entre as partes e o todo. Essa relação 

parte-todo é importante, porque como afirma Thiago Leite (2009, p. 4): “a única coisa que, de 

certo modo, é, por sua natureza, todas as coisas é a alma. Porém, existem duas potências na 

alma: a cognitiva e a apetitiva”. Sendo a alma todas as coisas, existe uma relação entre ela e 

as demais coisas. Nesse sentido, a alma é a única que pode se adequar a todas as demais 

coisas. Como afirma Aersten (1998 apud Leite, 2009, p. 5): “A perfeição de uma substância 

intelectual é que ela também seja capaz de assimilar as formas das outras coisas. Uma 

substância intelectual tem ‘mais afinidade’ com o todo das coisas do que qualquer outra 

substância”. 

Tomás de Aquino identifica a potência cognitiva ao intelecto e a potência apetitiva à 

vontade. É importante ressaltarmos dois transcendentes antes de adentrarmos na noção de 

belo, propriamente dita. A alma humana mediante suas potências, cognitiva e apetitiva, se 

adequa respectivamente ao verdadeiro e ao bem. Nesse sentido, o verdadeiro, por um lado, 

adequa a coisa ao intelecto, e, por outro, o intelecto à coisa. Já o bem é uma inclinação à coisa 

que é perfeita, por conseguinte desejável. 



Natan Fantin 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
641 

Na sua obra Suma teológica, Tomás de Aquino (2016) trata dos princípios dos atos 

humanos, fazendo algumas distinções sobre isso. Primeiro, ele distingue princípios intrínsecos 

de extrínsecos. Nosso objetivo é tratar aqui dos princípios intrínsecos aos atos humanos. 

Sendo que o princípio intrínseco se divide em potência e hábito, anteriormente tratamos 

brevemente da potência; vejamos agora a discussão de Tomás de Aquino sobre o hábito. O 

tema da adequação está de certa forma vinculado à noção de hábito. Na Suma teológica, I, 

q.49, a.1, sobre a substância dos hábitos, ele escreve: “O nome hábito é derivado do verbo 

latino habere, ter, e isto de duplo modo. Ou no sentido em que dizemos tem o homem, ou 

qualquer outro ser, alguma coisa; ou porque um ser tem, em si mesmo ou em relação a outro, 

um certo feitio” (Tomás, 2016, p. 291). 

De modo geral, podemos dizer que esse filósofo na continuação da solução dessa 

disputa sobre a substância dos hábitos, informa que o verbo ter tem dois sentidos ou modos. 

Primeiro, como um dos predicados ou categorias desenvolvidas por Aristóteles. Segundo, o 

verbo ter é tido como uma disposição, estar em certa disposição em relação a si mesmo ou em 

relação a outro. Nesse segundo modo, do “hábito como disposição”, Tomás de Aquino (2016, 

p. 294) afirma que essa disposição ou estar em certo estado implica uma certa ordem.  

 

E por isso não dizemos que alguém é disposto pela qualidade, senão em relação a 

alguma coisa. E se acrescentarmos bem ou mal, o que implica a noção de hábito, é 

necessário levemos em conta a ordem para a natureza, que é o fim. Por onde, não 

dizemos que alguém é bem ou mal disposto, pela figura, ou pelo calor ou frio, senão 

relativamente à ordem para a natureza da coisa, pertencem aos hábitos ou 

disposições. Pois, enquanto convenientes à natureza da coisa, a figura e a cor se 

incluem na beleza; o calor e o frio, na saúde. E deste modo a calidez e a frigidez o 

Filósofo as inclui na primeira espécie de qualidade. 

 

Pode-se observar, na citação acima, que a beleza é vista como uma disposição de certa 

ordem, ou um estado adequado. Sendo a figura e a cor qualidades da natureza mesma da 

coisa, que estão em uma relação de adequação à beleza. O ponto dessa intrincada 

argumentação é a de que, aparentemente, a beleza quando colocada no plano metafísico faz 

com que esta seja algo que diz respeito à estrutura da realidade. 

Nosso objetivo agora é explanar o método da reductio, usado por Tomás de Aquino, 

para investigar as noções transcendentes e descobrir se a noção de belo está presente junto das 

demais noções. Para isso será feito um breve resumo expositivo do texto De veritate de 

Tomás de Aquino (2016). 

 



Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
642 

4 MÉTODODE REDUÇÃO E A INVESTIGAÇÃO DOS TRANSCENDENTES 

 

Partindo da pergunta “o que é”, Tomás de Aquino, no texto De veritate (2019) q.1, 

a.1, co., fazendo uso do método de redução, inicia sua investigação acerca dos transcendentes. 

O método da redução atinge sua finalidade ao manifestar aquilo que primeiro cai na 

imaginação do intelecto. Seguindo Avicena, Tomás responde ser a noção de ente a que 

primeiro cai no intelecto. A essa noção, de ente, seguem-se todas as demais noções. Tendo o 

ente a primazia, as demais noções se originam por adição ao ente. Importante observarmos 

que a adição é puramente conceitual. 

A derivação dos transcendentes só é possível do que já está contido na noção de ente, 

já que tudo que existe é ente. No texto De veritate, Tomás apresenta dois modos de acréscimo 

ao ente, a saber, o modo especial, referente aos gêneros e o modo geral, sendo o modo geral 

referente aos transcendentes, já que transcendem as categorias aristotélicas ou seus modos 

especiais. A derivação dos transcendentes se dá de dois modos, dependendo de como 

consideramos o ente. Primeiro, se o ente tomado em si mesmo, de forma absoluta; ou se 

relacionado a outro, de forma relacional. 

Os transcendentes absolutos são ditos ou predicados de dois modos, por afirmação ou 

negação. De modo afirmativo, o ente diz possuir essência, tendo ser em ato, nesse caso, no 

modo especial, se diz coisa. O segundo modo de predicação é negativo, assim, surge a noção 

de uno, que significa indiviso em si. Já os transcendentes relacionais – ente em relação a outro 

– Tomás divide esse modo em divisão e conveniência. Na divisão o ente é dito dividido de 

outros, ou algo. De acordo com a conveniência, a relação acontece entre o ente e a alma 

humana, sendo que como foi afirmado acima, a alma é todas as coisas, portanto, existe uma 

relação entre ela e as demais coisas. Seguindo Aristóteles, Tomás considera as duas potências 

da alma – intelectiva e apetitiva – e identifica dois modos de conveniência. Primeiro, o ente se 

diz verdadeiro quando o intelecto apreende a noção de ente; essa apreensão aperfeiçoa o 

intelecto. Segundo, o ente se diz bom quando o ente se relaciona com a causa final, 

exprimindo assim a conveniência do ente ao apetite.  São, portanto, as noções transcendentes 

expostas no texto De veritate, q.1, a.1, co.: ente, coisa, uno, algo, verdadeiro, bom. São essas 

as noções transcendentes que perpassam as categorias aristotélicas. Poderíamos afirmar que o 

belo, junto com as demais noções, tais como ente, uno, verdadeiro e o bem, advogaria, na 

obra do Aquinate, como uma noção transcendente? 



Natan Fantin 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
643 

Nosso próximo passo será analisar os textos procurando a relação do “belo” com um 

dos transcendentes listado acima, a saber, o “bem”. Podemos agora nos deter na formulação 

dada por Tomás de Aquino da conversibilidade do bem e do belo. A propósito da noção de 

conversibilidade, dois termos x e y são conversíveis se x implica y e y implica x. 

 

5 A CONVERSIBILIDADE DO BEM E DO BELO NA SUMA DE TEOLOGIA 

 

O objetivo aqui é fazer uma exegese de dois textos da Suma teológica referentes ao 

belo e, por fim, concluir com alguns apontamentos referentes ao assunto. O primeiro deles 

está no livro I, q.5, a.4; “Se o bem tem, antes, a natureza da causa final do que as demais 

causas”, Tomás (2016, p. 56-57)escreve em resposta à primeira objeção: 

 

O belo e o bem, considerados em relação ao sujeito, se identificam, porque têm o 

mesmo fundamento – a forma; e, por isso, o bem é louvado como belo. Mas, 

racionalmente, diferem, pois o bem, propriamente, se refere ao apetite, sendo o que 

todos os seres desejam; e, portanto, exerce a função de fim, porque o apetite é um 

como que movimento para a realidade. O belo, porém, diz respeito à faculdade 

cognoscitiva, pois chamam-se belas às coisas, que, vistas, agradam. E, por isso, o 

belo consiste na proporção devida; pois os sentidos se deleitam com os seres, 

devidamente proporcionados, como se lhes fossem semelhantes; porque eles, ao 

modo de toda virtude cognoscitiva, são, de certa maneira, proporção. Ora, o 

conhecimento implicando assimilação, e esta supondo uma forma, o belo depende, 

propriamente, da noção de causa formal. 

 

No trecho citado, Tomás de Aquino discute sobre a causalidade da noção de bem, ou 

seja, essa noção pertence a que tipo de causa. O primeiro argumento a favor defende que o 

bem e o belo são uma e a mesma coisa na realidade. “Pois, como diz Dionísio, o bem é 

louvado como belo. Ora, este implica a natureza da causa formal. Logo, o bem implica 

igualmente essa natureza” (Tomás, 2016, p. 56). 

O uso do termo forma para Tomás de Aquino é a forma substancial, sendo a forma, em 

vários momentos, considerada como essência, passível, portanto, de definição. Conquanto, 

Aquino argumenta em resposta que o belo e o bem são o mesmo no sujeito, já que ambas 

repousam sobre o mesmo fundamento, ou seja, têm uma base comum. Esse fundamento é a 

forma, sendo que um pode ser predicado do outro, quando dizemos belo queremos dizer bem, 

quando dizemos bem, queremos dizer belo. A diferença entre ambas se dá racionalmente, e 

não na realidade mesma. Essa diferença se dá na ordem das potências, sendo o bem 



Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
644 

relacionado à potência apetitiva, e o belo relacionado à potência cognitiva, sendo a apetitiva 

vinculada à causa final e a cognitiva à causa formal. 

Outro trecho da obra Suma teológica (2016) está na Prima Secundae, q.27, a.1, ad.3; 

“Se o bem é a única causa do amor”, Tomás(2016, p. 182)escreve em resposta à terceira 

objeção: 

 

Idêntico ao bem, o belo só racionalmente dele difere. Pois, sendo o bem o que todos 

os seres desejam, é da sua essência acalmar o apetite; ao passo que é da essência do 

belo causar o repouso da apreensão que o vê ou o conhece. Por onde, vêm o belo 

principalmente os sentidos mais susceptíveis de conhecimento, a saber, a vista e o 

ouvido, que servem à razão; assim, dizemos – belas vistas e belos sons. Em relação 

aos sensíveis porém dos outros sentidos, não usamos do nome de beleza; assim não 

dizemos belos sabores nem belos odores. Por onde é claro, que o belo acrescenta ao 

bem uma certa ordem à virtude cognoscitiva, de modo que bem se chama que 

absolutamente agrada ao apetite, e belo aquilo cuja apreensão agrada. 

 

Este artigo levanta o seguinte questionamento, parece que o bem não é a causa do 

amor. E sobre isso, a terceira objeção se dá nestes termos: “Demais – Dionísio diz que não só 

o bem, mas ainda o belo é amável a todos. Mas, em contrário, diz Agostinho: Certamente não 

é amado senão o bem. Logo, esta é a causa do amor” (Tomás, 2016, p. 181-182). 

Tomás de Aquino responde essa objeção usando do princípio da identidade, afirmando 

que o belo é idêntico ao bem, sendo diferenciado apenas racionalmente. É importante 

observar que o filósofo afirma também que o belo indica que o apetite repousa no seu 

conhecimento. Esse conhecimento do belo vem pelos sentidos mais suscetíveis ao 

conhecimento, são eles visão e audição, e não ao olfato ou tato. Por isso, fazemos juízos 

estéticos como, “que bela paisagem”, ou que “bela música”, e não fazemos juízos como “que 

belo aroma”. Aqui, no entanto, evidencia-se que o belo acresce ao bem a ideia de relação à 

virtude cognoscitiva, sendo que o bem se denomine aquilo que agrada ou satisfaz por si 

mesmo; por outro lado, o belo é aquilo que agrada ou satisfaz a percepção. Sobre essa relação 

de adequação e fruição escreve Umberto Eco (2010, p. 116): 

 

Santo Tomás faz menção também a uma proporção psicológica como adequação da 

coisa à capacidade de fruição do sujeito – derivação das teorias boecianas e 

agostinianas, e, definitivamente, contribuição ao problema de uma relação entre o 

cognoscente e conhecido. Diante da regularidade objetiva dos fenômenos 

percebidos, o sentido revela uma tal conaturalidade à proporção fruída que ele 

mesmo pode ser considerado uma proporção. 

 

 



Natan Fantin 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
645 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Após a exegese de algumas porções, da obra Suma teológica (2016), podemos concluir 

com alguns apontamentos referentes à noção de belo nessa obra. Nestas considerações, 

ressalta a conversibilidade entre o belo e o bem. Tomás de Aquino diz que o belo e o bem são 

idênticos no sujeito e, nesse sentido, são conversíveis entre si, porém, diferem 

conceitualmente. Com efeito, os transcendentais não estão separados entre si, mas explicam 

progressivamente a noção de ente. Há, de fato, uma ordem entre as noções transcendentais, 

mediante a qual o posterior inclui conceitualmente o anterior. Nesse sentido, não há motivos 

que justifiquem a postulação de uma noção transcendental que exerça uma função de síntese. 

 

De fato, Tomás de Aquino nunca se preocupou em tematizar propriamente o 

pulchrum. Porém, o comportamento dos críticos sinaliza a uma tendência a conceder 

a essa noção uma importância que nunca teve para o próprio Aquino. Ao que tudo 

indica, essa tendência tem por objetivo a tentativa de desenvolver uma estética 

filosófica a partir de princípios escolásticos. Não obstante, sabe-se que, apenas no 

século XVIII, a Estética figura como uma disciplina filosófica independente. Foi 

apenas no período após a Idade Média que a tríade verum-bonum-pulchrum foi 

desenvolvida (Leite, 2009, p. 243). 

 

Como vimos nos dois textos que analisamos, surge a indagação: qual a relação que 

existe entre o belo e os outros transcendentes? Vimos que há conversibilidade entre o belo e o 

bem; contudo, qual a relação que o belo tem com a noção de ente? Sendo que para ser um 

transcendente é necessário que certa noção acrescente, de modo geral, algo conceitualmente à 

noção de “ente”, e isso, notadamente, a noção de belo não faz. 

Se o belo é um transcendente distinto, como afirmam Jacques Maritain, Umberto Eco 

e Hans-Url von Balthasar, então ele deve adicionar conceitualmente um valor aos outros 

transcendentes – especialmente à noção de ente – que não pode ser reduzido a outro 

transcendente. Ou seja, o argumento é de que o belo, ao adicionar conceitualmente um valor 

ao bem, consequentemente o ente e os demais transcendentes receberiam esse valor 

conceitual. A questão é se isso é de fato assim.  

 

Por fim, cabe lembrar que, apenas com Kant, essa tríade atinge seu ápice. Com 

efeito, no projeto crítico kantiano, ao pulchrum (Crítica da Faculdade do Juízo) é 

concedido um estatuto igual e independente tanto do verum (Crítica da Razão Pura) 

quanto do bonum (Crítica da Razão Prática). Assim, a tentativa dos comentadores 

em projetar anacronicamente essa tríade no pensamento de Tomás de Aquino tem 

mais afinidade com um projeto estético da modernidade do que com a teoria 

medieval dos transcendentais (Leite, 2009, p. 244). 



Artigo do dossiê: A relação entre bem e belo no pensamento de Tomás de Aquino 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 636-646, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
646 

De acordo com que foi exposto, não é possível a asserção de que o belo é um dos 

transcendentes. Tal asserção é questionada quando se percebe o anacronismo dos estudiosos 

que buscam interpretar a filosofia medieval com categorias modernas. Visto que, em uma 

primeira aproximação, todos adentramos o círculo hermenêutico de um “lugar” específico e 

com categorias específicas. De antemão, afirmamos que o objetivo deste artigo é apenas expor 

a temática sem pretensões de solução. Logo, para responder ao questionamento sobre a 

transcendência da noção de belo na filosofia tomasiana de forma mais convincente seria 

necessária uma análise bibliográfica mais extensa da obra do Aquinate. 

 

REFERÊNCIAS 

AERSTEN, J. A tríade Verdadeiro-Bom-Belo: o lugar da beleza na Idade Média. Viso: 

Cadernos de estética aplicada, Rio de Janeiro, v. II, n. 4, p. 1-19, 2008. 
 

AERSTEN, J. Medieval philosophy and the transcendentals: the case if Thomas Aquinas. 

Leiden; New York; Köhn: Brill, 1996. 

 

ECO, U. Arte e beleza na estética medieval. Rio de Janeiro: Record, 2010. 

LEITE, T.A questão da transcendentalidade da noção de pulchrum na filosofia de Tomás de 

Aquino. Intuitio, Porto Alegre, v. II, n. 1, p. 233-244, 2009. 
 

TOMÁS de Aquino. De veritate. Questões disputadas sobre a verdade. Campinas: Ecclesiae, 

2023. 

TOMÁS de Aquino. Suma teológica. 4. ed. 5 vol.São Paulo: Ecclesiae, 2016. 


