Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

A INVENCAO DA METAFISICA. MORTE E INJUSTICA COMO DESEQUILIBRIO
PSiQUICO EM PLATAO*

THE INVENTION OF METAPHYSICS: DEATH AND INJUSTICE AS PSYCHIC IMBALANCE IN PLATO

Eduardo Rodrigues™

Marcio Oliveira Souza da Silva™*
RESUMO
Este artigo pretende abordar, no ambito da filosofia platonica, o fenomeno da morte dos seres
humanos como uma das causas do desequilibrio psiquico entre os elementos que compdem
nossa psique. Esse desequilibrio ird incidir no que Platdo denomina como sendo um estado de
injustica; as acdes humanas provenientes desse estado psiquico se desdobram,
consequentemente, em acdes desequilibradas, portanto, injustas; analogamente, organizagdes
sociais se desequilibram e sdo compostas da mesma logica da psique, conforme 4 republica e
outros didlogos de Platdo. O filosofar ¢ visto como a atividade que busca a justica; busca,
portanto, reestabelecer a harmonia social, bem como a harmonia psiquica, antes de tudo.No
que tange a nossa indignagdo com a morte, indignacdo vivenciada por Platdo na condenagdo
de Soécrates, a filosofia propde a metafisica; em outras palavras, uma forma de compreender a
morte, tal como ¢ a tese da imortalidade da alma contida em Fédon, e n’A4 republica.
PALAVRAS-CHAVES: psique; morte; justica; metafisica.

ABSTRACT

This article intends to address, from within the content of Platonic philosophy, the
phenomenon of death among human beings as one of the causes of psychic imbalance
between the elements that make up our psyche. This imbalance, will affect what Plato calls a
state of injustice, human actions arising from this psychic state unfold, consequently in
actions, unbalanced, therefore, unfair, analogously, social organizations are unbalanced and
are composed of same logic of the psyche, according to Republic and other dialogues of Plato.
Philosophizing, is thus seen as the activity that seeks justice, par excellence, seeking,
therefore, to re-establish social harmony, as well as psychic harmony, above all; regarding our
indignation with death, indignation experienced by Plato in the condemnation of Socrates.
That philosophy proposes the metaphysics, in other words, a way of understanding death,
such as the thesis of the immortality of the soul contained in Phaedo, and in Republic.
KEYWORDS: psyche; death; justice; metaphysics.

* Artigo recebido em 06/10/2025 e aprovado para publicacao em 10/11/2025.

** Doutorando e mestre em Filosofia pela UFMG. Bacharel em Filosofia pela mesma Universidade. E-mail:
filosofia_edrodriguez@protonmail.com.

*** Doutorando e mestre em Filosofia pela UFOP. Graduado em Artes cénicas pela mesma Universidade. E-mail:
marcio04771077@gmail.com.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
526


mailto:filosofia_edrodriguez@protonmail.com

Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

INTRODUCAO

Do ano de 1913 a 1915, o poeta Alberto Caeiro, heteronimo de Fernando Pessoa
(2006, p. 99), escreveu em uma sériec de poemas' denominados poemas inconjuntos, o
seguinte verso: “Haver injustica ¢ como haver morte”. Nesse sentido, este artigo quer
demonstrar que a busca pela “justica” se origina, ou, a0 menos, ¢ fortemente endossada pelo
sentimento de indignacao e inconformismo do ser humano perante a morte; como bem revela
Caeiro acima: onde hd injustica ¢ semelhante a haver morte. A injustica se delineia, portanto,
como um sentimento arraigado no inconformismo e na indignagao. A respeito disso, o proprio
cotidiano, em momentos que qualquer um de nos ja viveu mostra que diante da morte, em
alguma gradagdo, n6s sempre nos portamos de maneira indignada, ou inconformada, e eis que
surge sempre um teor de sentir que aquele evento ¢ um tanto quanto injusto — a ndo ser
quando o individuo a morrer seja um famigerado criminoso, ou algum alvo de nosso aviltante
odio.

A injustica, assim como a nossa busca pela justica, pode ser analisada pelo viés, tanto
uma como a outra, de haverem de ser sentimentos que nds vivenciamos. Em outras palavras,
originariamente justica e injustica possuem o terreno comum de origem que é a psique’
humana. Tal como descreveu Platio (2019), n’A republica, pelo parecer de Socrates®, a
injustica pode ser compreendida como as agdes humanas derivadas de um estado de
desarmonia dos elementos de nossa psique e, assim sendo, a justica diz respeito a agdes
provenientes de um estado equilibrado, e harmonico dos elementos de nossa psique em
conjunto com nossas agdes. Ademais, ndo deixa de ser esse mesmo arranjo psiquico um
modelo para a estrutura da propria sociedade, e se esta se encontra em uma organizacao justa
ou injusta, este artigo, por sua vez, se restringira em abordar a justica somente como um
estado da psique.

Diante disso, surge a questdo a respeito de como e o que leva a desarmonia psiquica.
Entender isso requer que compreendamos a tese psiquica platonica, ou seja, a descri¢ao dos

elementos que constituem a alma humana e a dindmica organica entre esses elementos, algo

'A pertinéncia filosofica da poesia de Pessoa é algo incontestavel, além de inimeras pesquisas, teses € livros de
filosofia sobre Fernando Pessoa, o proprio declarou que era um poeta impulsionado por problemas filosoficos.

2 0O termo “psique” ja formalizado em nossa lingua se refere tanto a yoyf (psyché), que na filosofia antiga se
trata principalmente da alma enquanto aquela que possui a capacidade intelectiva, quanto a psique moderna, ou
seja, relacionada a nossos pensamentos, nossa capacidade psiquica, emocional, etc.

3 Haja vista que no livro d’4 repuiblica existem varias definicdes sobre o que vem a ser a justica; uma outra
defini¢@o que se tornou icdnica € a definicdo dada por Trasimaco, um dos interlocutores de Socrates; contudo,
ambas as defini¢des sdo dadas por Platdo por meio dessas personagens.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
527



Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

que se encontra descrito principalmente no Livro IV d’A republica. Essa tese psiquica sera
abordada no proximo item deste artigo. Contudo, para encerrar essa introdugdo afirmamos
que entre os fendmenos vividos pelo ser humano, um dos que mais contribui para a
desarmonia psiquica ¢ o evento da morte.

Podemos afirmar sem muitas necessidades de aportes tedricos que a morte nos aflige
pela propria incognita e misteriosa forma que ela nos toma. Mesmo sendo a morte um palco
de grandes laconismos onde se buscam vestigios e pistas empiricas e sensiveis, pouco
podemos dizer a seu respeito se reduzirmos a esses dados. E essas lacunas nos assombram,
pois o nada sensivel, a que sempre calha de identificar-se com a morte nos assola
psiquicamente. Sendo assim, a unica dor de verdade que a morte nos causa € a dor psiquica, a
dor enquanto vivos, pois ndo ha nenhum indicio de sofrimento ou dor daquele que se encontra
morto. Buscamos, portanto, aproximar a dor psiquica daquele que se assola em vida com a
morte a um estado de desarranjo psiquico, um estado chamado injustica, tal como o verso de

Alberto Caeiro evidencia: haver morte ¢ como a haver injustica.

1 A ESTRUTURA DA PSIQUE DE ACORDO COM PLATAO

Vivemos em uma realidade na qual nosso cotidiano ¢ gerado, entre outras coisas, por
nossas acgdes, € Ndo0 por nossos pensamentos ou por nossas paixdes ou sentimentos; se nao
houver uma agdo que suceda ou preceda um pensamento, ou um desejo, nada ocorre,
factualmente falando. Nossa realidade, portanto, ¢ uma realidade constituida de acdes.

Ao adentrarmos o territorio daquilo que vem a ser o justo, ou o injusto, falamos
primeiramente de agdes humanas, acdes que sao justas ou injustas. Sendo ditas sobre as agdes
que realizamos, se diz entdo de ac¢des que sofremos e, assim, nos aparece o debate a respeito
da justica no que concerne as linhas e aos didlogos d’A4 republica de Platao (2019). Conforme
aparece na obra em uma das primeiras referéncias de Sdcrates a justica: “[...] nos referindo
especificamente a isso, ou seja, a justica, deveremos afirmar que consiste pura e simplesmente
em dizer a verdade e pagar todos os nossos débitos contraidos? Ou sera assim, agir as vezes

justo, as vezes injusto?” (Platdo, 2019, A republica, 331c, grifos nossos)*.

4 “1oD10 & aTH, TV dikoocHVNY, TOTEPL THY GAOeioy avTd PIGOHEY Elval ATAGS obTOC Kal TO Amodidovat
&vtic TL mapdTovAdPn, §| kol odtd Todto oty &v fotepdv Sucaing, &v {ote 88 ddikme moleiv; olovtowdv dg Aéyw”
(Platdo, Republica, 331c).

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
528



Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

Desde o principio desse livro, que trata de um dos primeiros escritos extensos da
humanidade a respeito do que vem a ser a justi¢a, esta ¢ abordada no ambito da acao.
Contudo, contemporaneamente falando, ¢ uma aceitacdo praticamente unanime que nossas
acOes nao podem ocorrer sem que haja uma espécie de impulso motriz a elas; esse impulso,
por sua vez, ndo se trata de algo proveniente de nossos pensamentos, por mais que o
pensamento venha a vislumbrar muitas de nossas agdes. Sem esse impulso que ndo ¢ de
ordem racional, nenhuma acdo vem a ser executada. Tal como esclarece Charles H. Khan
(1987, p. 79, tradugd@o nossa), em um artigo denominado Plato’s theory of desire: “Platdo, na
Republica, é o primeiro filésofo a formular em escala completa uma teoria da psique, bem
como o primeiro a articular o conceito de desejo em um sistema”. Quando se diz sobre o
“desejo”, Khan se refere ao impulso para nossas agdes. Na acepcdo de seu artigo, essa
preocupacao de Platdo com o impulso motor de nossas a¢des vai leva-lo consequentemente a
teorizar o primeiro modelo de estrutura psiquica humana.

Se retrocedermos ao inicio dos didlogos na obra A republica, poderemos notar como o
tema sobre essa estrutura psiquica j& ¢ introduzido logo nas primeiras linhas desse extenso
debate sobre a justica que Platdo construiu. Vejamos, pois, a introducdo desse assunto que se

inicia em uma fala de Céfalo a respeito da velhice:

Nesses encontros a maioria de nos se lamenta, atingida pela saudade dos deleites
perdidos da juventude, evocando os prazeres do vinho, do sexo, das festas e de tudo
aquilo que acompanhavam esses prazeres; afligem-se na crenga de que as coisas
mais importantes lhes foram subtraidas — que outrora viviam bem e que agora nio
resta vida alguma. [...] de fato encontrei outros que ndo se sentiam assim ¢ me
lembro, particularmente, de ouvir o poeta Sofocles responde a alguém que lhe
indagara: ‘Como estas, Sofocles, em matéria de sexo? Es capaz ainda de fazer sexo
com uma mulher?” nos seguintes termos ‘Fala baixo, homem! Com muito
contentamento escapei de tudo isso, como um escravo que escapasse de um senhor
brutal e tirdnico’ (Platdo, 2019, 4 republica, 329a-c).

Em sua preocupacdo com a velhice, Céfalo aborda precisamente a questdo a respeito de
nossos desejos e paixdes, € em como ndo conseguiremos mais, devido a debilitagdo corporal,
realizar acdes que satisfacam essas paixdes e nos gerar prazer. Contudo, Sofocles, um dos

poetas mais importantes da Grécia antiga, ird objetar a preocupacdo de Céfalo. Conforme

3 “olovv MAEIGTOL U@V OLOPOPOVTAL GUVIOVTES, TAG £V T} VEOTNTL HOOVAG TOHODVTEC KO AVOL LIVIIGKOLEVOL TTEPT
TETAPPOSicIo, Kol mepl TOTOVG T€ Kol evmyiog kol GAL’ dtta & Tdv 10100 TV £xeTal, Kol dyavaktodow Mg
UEYOAMY TV@V GIEoTEPUEVOL KOi TOTE P&V EBCAVTEG, VDV 8800 8¢ (dvtec. [...Jviv & &ym ye 10N évretoymxa
oly oVT¢ £xovoty Kol dALoLG, Kai 1) Kol LoQOKAET TOTET® 7O Tf| TOPEYEVOUNY EPOTOUEVE VIO TIVOG: ‘TAC,
Eopn, ‘@ To@oxAelg, Exelc TPOg 16 ppodicia; ETio 10¢ te elyvvouki cuyyiyvecsbar’; kol &g, ‘edenuet,” Epn, ‘O
vOpome: dopevésTtoTo LEVTOL OOTO ATEQLYOV, AOTEP ATTOV TA Tval Kol dyplov de ordtnv anodpag’”’(Platio,
A republica, 329a-c).

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
529



Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

Sofocles, nos tornamos reféns de nossas paixdes e de satisfazer nossos desejos, e a velhice
traria um apaziguamento para com essa necessidade intermitente de satisfacdo dos desejos.
Esse trecho ¢ de fundamental importancia para este artigo; nesse pequeno momento da fala de
Céfalo com Sofocles reside todo o desdobramento de como a justiga sera considerada por
Platdo como um equilibrio psiquico, no caso daquele que se preocupa com a velhice. Tal
como Céfalo, sua psique em desequilibrio ird gerar essa preocupacdo e apreensio, € quica
venha sentir indignagdo e sofrimento. Assim, as agdes que podem advir dai seriam agoes, de
certo modo, injustas.

Para tornar isso mais palpavel, buscaremos entdo demonstrar o que afirmamos agora
sobre a apreensdo de Céfalo. Para tal, iremos prosseguir em uma descricdo da estrutura
psiquica n’A4 republica nos amparando principalmente no artigo de Kahn que ja mencionamos

anteriormente.

2 A RELACAO DA MORTE COM A INJUSTICA NOS DIALOGOS PLATONICOS

Na histéria e desenvolvimento da filosofia, o didlogo Apologia de Socrates escrito por
Platao se constitui como um dos simbolos do sentimento de “injustica” (Mattéi, 2010). Nesse
texto, Platdo elabora uma defesa construida pelo proprio Socrates acerca da acusagdo e
julgamento que o levaram a condenacdo em Atenas. A maneira como Socrates encara sua
condenagdo e a propria morte, muito pelo contrario do que ocorre conosco, ¢ uma maneira
serena e tranquila. Nao ha traco de indigna¢do ou inconformismo no comportamento de
Socrates, mesmo que este, em suas palavras de defesa a seus acusadores, esteja o tempo todo
evidenciando o quao injusto ¢ aquele veredicto.

Em outro didlogo intitulado Fédon, texto que se consiste em uma descri¢ao de Fédon —
que esteve com Socrates as vésperas de sua execug¢do — a Equécrates a respeito dos ultimos
momentos da vida de Socrates, ja condenado e preso enquanto aguardava a execugdo de sua
sentenca, Fédon afirma que Socrates exibia uma expressao de um homem que tinha a certeza
de que embarcaria para o Hades e que, ao chegar 14, se encontraria com uma felicidade jamais
conhecida por qualquer individuo vivo (Mattéi, 2010, p. 65)°.

Se, para Socrates, diante da morte nao deve haver alarde, pois no poOs-morte

(transcendente) reside a verdade sobre o bom, sobre o belo, sobre a felicidade plena, bem

® Apesar dessa certeza além da morte ser confirmada no Fédon, na Apologia Socrates mantém certo tom de
duavida em relacdo a vida no além-morte.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
530



Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

como o real sentido da existéncia, para a grande maioria de nds, que nem tangenciamos a
sapiéncia de Socrates, o alarde e a indignacdo sdo presentes de forma veemente, e assim
também fora para Platdo, o mais famoso discipulo de Soécrates e um dos principais fildsofos
da humanidade.

Para Platdo, condenar a morte o “homem mais sabio da Grécia” era uma das maiores
injusticas ja feita pela sociedade democratica — e por seus representantes — da Grécia na
época; e essa injusti¢a fora devido ndo somente a organizagdo social vigente, mas também ao
éthos e ao pensamento dos gregos nesse periodo. Como ja dito, ao contrario de Socrates,
Platao fica perplexo, inconformado, indignado e angustiado com o ato cometido contra seu
mestre; esses sentimentos, por sua vez, irdo colocar em definitivo Platdo na elaboracdo de
todo seu sistema filoséfico’.

Como a injusta sentenca de morte havia sido proferida por representantes e defensores
da democracia grega, nada mais coerente do que a filosofia platdnica buscar a reforma e a
correcdo do éthos pertencente a democracia, bem como a propria estrutura de governo. E esse
¢ um dos labores filoso6ficos mais presentes durante a vida e as obras de Platdo, que t€ém n’4
republica a culminancia dessa proposta, de critica e reforma.

Contudo, lembrando o dito lirico de Alberto Caeiro elencado aqui nas primeiras linhas,
qualquer morte nos acarreta o sentimento de injustica, € ndo somente mortes tais como a de
Socrates, mas também a iminente condenacdo fatal da “imanente mae natureza” que recaira
sobre todos e qualquer um. E Platdo hd de concordar com isso, e assim sendo, partindo de
ensinamentos de Socrates e das prerrogativas do comportamento deste diante da morte, Platao
se incumbe também da tarefa de argumentar em favor da “imortalidade da alma” — nosso
verdadeiro Eu —, bem como em descrever toda a hipdtese de existéncia de um “mundo das
ideias”, um mundo transcendente, em que nossa alma esteve antes de adentrar nosso corpo
material, e ira retornar ap6s nossa morte®. Nao por menos, a defesa da “imortalidade da alma”
esta presente tanto no Fédon, como ¢ retomada em A republica. Nessa Gltima obra, entdo,
estariam presentes a “justica imanente” na forma da consolidacdo da reforma social e ética

proposta por Platdo, bem como a “justica transcendente”, na forma da apresentacdo da

7 Sistema tal como os neoplatdnicos da antiguidade tardia e alguns estudiosos contemporaneos indicam existir no
interior da obra e do pensamento de Platdo.

8 Importante ressaltar que essa afirmacdo trata do mundo das ideias tal como nos aparece no mito sobre a alma
no Fedro de Platdo. Essa interpretacdo sobre a imortalidade da alma enquanto argumento socratico ainda hoje
nao possui acordo entre os estudiosos. Nao se sabe, de fato, se o argumento platonico/socratico leva a sério a
reminiscéncia enquanto crenca necessaria para o filosofar. Sobre isso, trataremos brevemente a partir dos
pardgrafos seguintes.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
531



Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

“imortalidade da alma” e da ideia de “Sumo Bem”, que encontrariamos apds a morte e que
nos conferiria plena felicidade e razdo de existéncia. E, assim, jamais sentiriamos novamente
angustia, inconformidade e indignagdo perante a morte, pois a injustica de morrer estaria
refutada.

Esses caracteres nucleares do projeto filosofico platonico ¢ uma das marcas
fundamentais do pensamento metafisico ocidental, se ndo a propria culminancia da origem da
metafisica, que ja se desenvolvia desde a filosofia egipcia e entre os pré-socraticos. Dessa
forma, tal doutrina ¢ lida e interpretada aqui levando em conta 0 modo predominante de como
Platao fora lido ao longo da historia pela cultura cristd ocidental. Dessa forma, para além da
interpretagdo que iremos perpetrar, vé-se que as leituras contemporaneas de Platio
demonstram como sua obra fora lida de forma desmedida, autoritaria, tendo contemplado
poucas obras que levavam em conta, principalmente, uma possivel doutrina pitagorica de
Platdo; doutrina essa em que certo misticismo se mostra preponderante. Afinal, a tradigao
neoplatonica (marcada pelos filosofos e pelos primeiros padres cristaos da antiguidade tardia),
selecionou como escopo a leitura de poucos didlogos de Platdo; obras que, de certa forma,
entrelagam certa concepg¢ao mistica a filosofia de Platdo.

Uma das hipoteses que indicam o modo como tal doutrina fora perpetrada diz respeito
as doutrinas ndo escritas de Platdo que sdo referidas inicialmente por Aristoteles, em Met. 1, 6

e XIII, 6; De An. 111 4, 429a27. Aristoteles

[...] nos conta (De An. 1 2, 404h16ff.) que Platdo construiu a Alma a partir de quatro
entidades, e fez a equagdo entre elas e os quatro modos de cogni¢do, Conhecimento
Intuitivo (nous), Conhecimento Discursivo (epistéme), Opinido (doxa) e Senso-
Percepcdo (aisthesis). Esta divisdo quadrupla parece ser aludida nas Leis X (894A),
e algo parecido é usado na analogia da Linha na Republica V1, onde o que pode ser
tomado como Matematica aparece no segundo nivel (sob o termo didnoia), de modo
que esse esquema pode ja estar na mente de Platdo naquele estagio. Claramente, a
Alma ¢ projetada como a entidade mediadora suprema, recebendo influéncias do
reino inteligivel e transmitindo-as, em forma modificada — isto ¢, 'ampliada' e
'diversificada' para ocasionar a criagdo do reino sensivel. Este é o processo descrito,
com muitos floreios mitologicos (dos quais o Demiurgo ¢ o principal), no Timeu
(Dillon, 1996, p. 6).

A partir dai, abrindo mao de certas problematicas presentes no 7imeu— tal como a
preocupacdo de Platdo em demonstrar as capacidades do pensamento para formular uma
cosmologia — os neoplatonicos tomaram dessa obra como ponto de partida para se
compreender uma doutrina pitagdrico-metafisica em Platdo que de acordo com Dillon (1996,

p. 8) tinha como suporte obras tais como A4 republica, Fedro, Fédon, Teeteto, Filebo e As leis,

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
532



Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

pondo de lado todas as outras problematicas que faziam parte do pensamento socratico-
platonico. Aqui, o pitagorismo ¢ reaceso sob a égide de Platdo principalmente para se pensar o
pos-morte, ideias que serdo revistas e integradas ao pensamento cristao posterior.

Assim, a metafisica tomada por Platdo ao longo do pensamento ocidental-cristdo se
desenvolve, como reflex@o que se inicia sob um assombro e inconformidade com a “morte” e,
por isso, ela se preocupa tanto em validar algo transcendental, algo que esteja além daquilo
que possa perecer (Bornheim, 2009; Mattéi, 2010), quanto algo que confira justica diante de
nossa finita condi¢ao imanente. E esse carater da metafisica se perpetua desde entdo até a
contemporaneidade. Encontrando-se presente até mesmo na cultura e no pensar cotidiano —
inclusive tendo a questdo do além-mortecomo o ponto de partida para o desenvolver
metafisico —, podendo ser visto sob a necessidade de religido que muitos individuos possuem,
ou mesmo a necessidade de crencas transcendentais; quicd seria entdo a Unica forma
satisfatoria de apaziguar a injustica da morte?

Neste artigo prosseguiremos demonstrando dos bastidores desses trés dialogos
platonicos (4pologia de Socrates, Fédon, A republica) como o sentimento de injustica perante
a morte se tornou ndo somente uma mola propulsora da metafisica de Platdo, bem como esta
se trata de uma formalizagdo em termos conceituais e ldgicos de uma inconformidade
presente na existéncia humana, portanto na cultura e no cotidiano. Consequentemente, as
hipoteses metafisicas da justica imanente e da justica transcendental, principalmente a
transcendental, reverberam de maneira forte ao longo da metafisica ocidental na humanidade.
No cristianismo, por exemplo,0 pensamento metafisico se constitui no cerne da crenga
religiosa, haja vista que responde a necessidade humana de crengas transcendentes

provenientes do sentimento de injustica diante da autoconsciéncia da finitude humana.

3 A INCOMPREENSAO DA MORTE COMO FATOR DO DESEQUILIBRIO
PSIQUICO DA INJUSTICA

Ao lermos e investigarmos os didlogos platonicos, devemos, pois, nos atentar que
todas as personagens, por mais que sejam personalidade historicas, se encontram ali sob a
pena e a ideia de Platdo.Sendo assim, muito daquilo que € dito por personagens como Fédon,
Trasimaco, Glauco, Cratilo, entre outros, deve ser visto como pressupostos de Platdo trazidos

na voz em versdes platonicas de personagens historicos.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
533



Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

Sendo assim, quando dispomos aqui a falar sobre injustica e morte, sendo a alma uma
substancia que transcende a matéria, dizendo isso a respeito de Platdo, trata-se de indicar uma
experiéncia do proprio filosofo para marcar sua entrada para o caminho filosofico. Por mais
que isso seja um mero recorte metodoldgico, eis o recorte que da base a uma metafisica
platonica, tal como os neoplatdnicos também a viram em certa medida.

Evidencia-se o tema da injustica diante da morte como o proprio nascimento do
pensamento dito filos6fico no Ocidente: “A indignacao perante a condenacao daquele que o
oraculo de Delfos considerava o mais sabio dos homens determinou a entrada de Platdo na
filosofia” (Mattéi, 2010, p. 23). Se se considera Platdo a origem do pensamento e da escrita
filosofica, vemos que ele busca, assim, por uma experiéncia propria, remediar a injustica por
meio da filosofia, e junto a isso remediar também pela construcdo de seu proprio pensamento
metafisico— conforme o Fédon: “filosofar ¢ aprender a morrer”. Portanto, no ultimo item deste
artigo iremos buscar compreender como tal pensamento metafisico pode reestabelecer a
harmonia psiquica e consequentemente gerar um solo onde a justiga social possa vir a ser uma
realidade.

No didlogo de Fédon, duas personagens, Simias e Cebes, que estdo de junto a Fédon a
visitar Socrates as vésperas do cumprimento de sua sentencga, interpelam Sdcrates em uma das
conversas que elas vém a ter com este; o interpelam no sentido de que ficam perplexos ao
constatarem que o sentenciado se revela tranquilo, e até mesmo desejoso em relagdo a sua
vindoura morte. Cebes, mesmo, chega a comparar a postura de Socrates como um
comportamento suicida; Simias, por sua vez, em concordancia a Cebes, afirma que somente
individuos fora de seu senso, irracionais, ficariam tranquilos perante a morte, € que todo
individuo munido de sua razdo e senso critico se comportariam com apreensao € medo

perante a morte. Socrates, por conseguinte, responde aos dois da seguinte maneira:

Sim, confesso Simias e Cebes: eu cometeria um grande erro ndo me irritando contra
a morte, se ndo possuisse a convicgdo de que depois dela vou encontrar-me,
primeiro, ao lado de outros Deuses, sabios e bons; e, segundo, junto a homens que ja
morreram e que valem mais do que os daqui. [...] tenho a firme convicg¢do de que
depois da morte ha qualquer coisa — qualquer coisa, de resto, que uma antiga
tradicdo diz ser muito melhor para os bons do que para os maus (Platdo, 2021,
Fédon, 63b-c)’.

éyed yap, Een, & Zwupiate kol KéPne, sipgv pn & unv figey mpdtov pév mapibsods SAAOVE Gopovc Te Kai
ayabovg, £netto, kol mop AvOpdTOVg 1€ TEAEVTNKOTOG Gpeivovg TV €v BAde,[...] dote S TadTa ovY Opoimg
dyovoxtd, G ed eAmic eipn eival 1L Toig Te TEAEVTNKOGL Kai, Bomep Ye Kai ThAal AfyeTal, TOAD EUEWVOV TOIC
ayaboic 7 toig kakoic” (Platdo, Fédon, 63b-c).

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
534


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gw%5C&la=greek&can=e%29gw%5C0&prior=dikasta/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=e)gw%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh2&prior=ga/r
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3D&la=greek&can=w%29%3D0&prior=e)/fh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*simmi%2Fa&la=greek&can=*simmi%2Fa0&prior=w)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=*simmi/a
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ke%2Fbhs&la=greek&can=*ke%2Fbhs0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%290&prior=*ke/bhs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=ei)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=me%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%2F%7Cmhn&la=greek&can=w%29%2F%7Cmhn0&prior=mh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28%2Fcein&la=greek&can=h%28%2Fcein0&prior=w)/%7Cmhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dton&la=greek&can=prw%3Dton0&prior=h(/cein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn2&prior=prw=ton
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=para%5C&la=greek&can=para%5C0&prior=me%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeou%5Cs&la=greek&can=qeou%5Cs0&prior=para%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllous&la=greek&can=a%29%2Fllous0&prior=qeou%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sofou%2Fs&la=greek&can=sofou%2Fs0&prior=a)/llous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=sofou/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqou%2Fs&la=greek&can=a%29gaqou%2Fs0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fpeita&la=greek&can=e%29%2Fpeita0&prior=a)gaqou/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)/peita
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=par%27&la=greek&can=par%270&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nqrw%2Fpous&la=greek&can=a%29nqrw%2Fpous0&prior=par%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teteleuthko%2Ftas&la=greek&can=teteleuthko%2Ftas0&prior=a)nqrw/pous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29mei%2Fnous&la=greek&can=a%29mei%2Fnous0&prior=teteleuthko/tas
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=a)mei/nous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29nqa%2Fde&la=greek&can=e%29nqa%2Fde0&prior=tw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=tou=to
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%3Dta&la=greek&can=tau%3Dta0&prior=dia%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29x&la=greek&can=ou%29x0&prior=tau=ta
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%2Fws&la=greek&can=o%28moi%2Fws0&prior=ou)x
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ganaktw%3D&la=greek&can=a%29ganaktw%3D0&prior=o(moi/ws
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=a)ganaktw=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%2Felpi%2Fs&la=greek&can=eu%29%2Felpi%2Fs0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29mi&la=greek&can=ei%29mi0&prior=eu)/elpi/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai%2F&la=greek&can=ei%29%3Dnai%2F0&prior=ei)mi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti1&prior=ei)=nai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds0&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teteleuthko%2Fsi&la=greek&can=teteleuthko%2Fsi0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=teteleuthko/si
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge0&prior=w(/sper
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flai&la=greek&can=pa%2Flai0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgetai&la=greek&can=le%2Fgetai0&prior=pa/lai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polu%5C&la=greek&can=polu%5C0&prior=le/getai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fmeinon&la=greek&can=a%29%2Fmeinon0&prior=polu%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds1&prior=a)/meinon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqoi%3Ds&la=greek&can=a%29gaqoi%3Ds0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=a)gaqoi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds2&prior=h)%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kakoi%3Ds&la=greek&can=kakoi%3Ds0&prior=toi=s

Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

Nesse trecho, o considerado “o homem mais sabio de Atenas”, tal como o oraculo de
Delfos revelou a ele, admite crer em uma espécie de vida apds a morte, € que essa vida além-
vida ainda ¢ uma existéncia mais auténtica do que a vida material/organica, essa que damos
como conhecida por todos. Assim sendo, devido a sua sapiente crenga, SOcrates ndo possui
motivos para se alarmar, mesmo estando a contemplar o futuro leito de sua propria morte.
Atonitos e curiosos, os presentes ali, dentre eles Simias, Cebes e Fédon, pedem que Socrates
revele mais detalhes a respeito disso.

Em prosseguimento aos esclarecimentos para com seus interlocutores, Socrates ird
revelando de forma gradual que esse seu estado ¢ a maior sabedoria que a atividade e o
conhecimento filos6ficos podem retribuir a um individuo humano, mortal. E assim ele depde
a favor da sabedoria filosofica: “[...] expor as razdes pelas quais considero que o homem que
realmente consagrou sua vida a filosofia ¢ senhor de legitima convicgdo no momento da
morte, possui esperanga de ir encontrar para si, no além, excelentes bens quando estiver
morto!” (Platdo, 2021, Fédon, 63e-64a)'°.

Ao langar mao da defesa dessa sabedoria, Platdo adentra ao que pode ser considerada
uma controversa tese a respeito de uma genuina atividade filosofica — a filosofia socratica e
consequentemente a platonica — estar ligada a uma aspiragdo pela morte por parte do filosofo.

A alusdo inicial a essa aspiracdo leva at¢ mesmo Cebes, um dos interlocutores de
Socrates, que ja& mencionamos aqui anteriormente, a questionar se Sdcrates nao estaria, assim,
defendendo a tendéncia suicida como uma postura auténtica e sapiente. Socrates, por sua vez,
objeta que essa seria uma tendéncia suicida, haja vista que um sébio, tal como se propde ser
aquele que dedica sua vida ao verdadeiro filosofar, jamais cometeria um ato contra a vontade
dos deuses, por isso, sua morte deve vir de causas externas a si proprio; sendo assim, o ato
suicida ¢ um ato humano que desobedece a vontade divina, e um individuo sébio jamais
cometeria algo do tipo.

Contudo, a razao pela qual Socrates encontra-se tranquilo perante sua iminente morte
¢ a controversa tese de que por meio da morte serd obtida a verdadeira sabedoria. Como o
objetivo da filosofia ndo é,sendo, a verdadeira e ltima sabedoria, todo individuo dedicado a
uma vida filoso6fica deve esbogar um tranquilo encantamento pela morte, e ndo uma apreensao

e medo diante dela.

108N Dpiv 81 Toic Sikaotoic PovAopar i Sntov Adyov dmo dodvor, (g powpaive ton ikdtmg Gvip 1@ SV T dv

@rocopia Satpiyag tov Biov Ouppelv péddmv dmo BovelcOon kol edehmic sivol ékel péyiotao ioesOot dyodd
gnel davte Aevtion” (Platao, Fedon, 63e-64a).

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
535


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=e)/fh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%5C&la=greek&can=dh%5C0&prior=u(mi=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds0&prior=dh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikastai%3Ds&la=greek&can=dikastai%3Ds0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=bou%2Flomai&la=greek&can=bou%2Flomai0&prior=dikastai=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2Fdh&la=greek&can=h%29%2Fdh0&prior=bou/lomai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=h)/dh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=to%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29podou%3Dnai&la=greek&can=a%29podou%3Dnai0&prior=lo/gon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fs&la=greek&can=w%28%2Fs0&prior=a)podou=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=moi&la=greek&can=moi1&prior=w(/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai0&prior=moi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Ftws&la=greek&can=ei%29ko%2Ftws0&prior=fai/netai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nh%5Cr&la=greek&can=a%29nh%5Cr0&prior=ei)ko/tws
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C1&prior=a)nh%5Cr
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fnti&la=greek&can=o%29%2Fnti0&prior=tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=o)/nti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=filosofi%2Fa%7C&la=greek&can=filosofi%2Fa%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=diatri%2Fyas&la=greek&can=diatri%2Fyas0&prior=filosofi/a%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn1&prior=diatri/yas
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=bi%2Fon&la=greek&can=bi%2Fon0&prior=to%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qarrei%3Dn&la=greek&can=qarrei%3Dn0&prior=bi/on
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fllwn&la=greek&can=me%2Fllwn0&prior=qarrei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29poqanei%3Dsqai&la=greek&can=a%29poqanei%3Dsqai0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=a)poqanei=sqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%2Felpis&la=greek&can=eu%29%2Felpis0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=eu)/elpis
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kei%3D&la=greek&can=e%29kei%3D0&prior=ei)=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fgista&la=greek&can=me%2Fgista0&prior=e)kei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%29%2Fsesqai&la=greek&can=oi%29%2Fsesqai0&prior=me/gista
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqa%5C&la=greek&can=a%29gaqa%5C0&prior=oi)/sesqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29peida%5Cn&la=greek&can=e%29peida%5Cn0&prior=a)gaqa%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teleuth%2Fsh%7C&la=greek&can=teleuth%2Fsh%7C0&prior=e)peida%5Cn

Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

CONCLUSAO

A filosofia ¢, portanto, tanto como um processo, bem como uma trajetoria de negacao
da propria imanéncia. Sendo assim, o filosofar ¢ uma busca por uma supressao da matéria, do
corpo, dos sentidos, do movimento, pois somente assim ¢ possivel que alcancemos o
pensamento € a razdo pura, € na razao pura encontram-se o verdadeiro bom, belo e justo, em
outras palavras, somente ao acessar a razao pura ¢ que nos deparamos com a forma mais
lapidada de nossas virtudes. E, no que diz respeito a essa supressdo, Socrates afirma que a
morte se identifica com a supressdo do corpo e da matéria, para dai a existéncia residir
exclusivamente na alma, onde encontram-se o pensamento e a razdo pura. O filésofo,
portanto, € por exceléncia o amante da sabedoria, o philosophos, que se encontra em oposi¢ao
a philosomatos, o amante do corpo ¢ das paixoes.

Podemos, por aqui, ja ir derivando uma conclusdo, de que a caracteristica intrinseca a
metafisica ocidental de opor os sentidos € o corpo com o pensamento ¢ a alma, inferiorizando
o corpo como sendo menos verdadeiro perante a alma ¢ uma caracteristica endossada e
fundamentada pela doutrina platonica. Pois, como sabemos, essas caracteristicas sao
endossadas pelos neoplatdnicos, utilizando exatamente esses dialogos, tais como o Fédon e A
republica.

Essa conclusdao também ¢ realizada com o estudo de alguns estudiosos em Platao.
Entre eles, Nunes (2007) mostra em sua obra como Platdo parece de fato endossar a ideia de
uma alma imortal, o que justificaria a reminiscéncia. Ao percorrer por todos os argumentos de
Socrates sobre a pos-vida, o autor descreve o argumento final de Socrates, que condiz com
diversos outros argumentos mitoldgicos ou cosmologicos, tal como se vé no Fedro e no

Timeu:

Para discorrer sobre a tltima prova da imortalidade da alma, Socrates estabelece,
entdo, o axioma de que existem as Formas, as “coisas em si mesmas”, como o Belo
em si. Essas “coisas em si mesmas” sdo as causas das propriedades de todas as
coisas sensiveis que decorrem de uma participagdo (parousia) e comunhio
(koinonia) com essas Formas (100d). A razdo pela qual cada “ser” vem a existéncia
¢ sua participagdo na esséncia da “realidade especifica” (101c). Essa é a hipotese
considerada mais “segura” por Socrates (Nunes, 2007, p. 161).

Com tal argumento Sdcrates tenta assegurar a conclusdo ultima, de modo eidético, da
imortalidade da alma. Nao a toa, ¢ com tal argumento que Sdcrates podera demonstrar a razao

pela qual a purificacdo da alma pela filosofia se faz valida: “Se a alma ¢ suficientemente

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
536



Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

(hikanos) purificada pela filosofia, ndo chegara a habitar o érebro do Hades. Ela seguird sem
mediagdes para a inteligibilidade pura, incorpoérea, em que o desejo fecundamente se abraga
ao belo” (Nunes, 2007, p. 245).

Outra caracteristica dos didlogos de Platdo que possibilitou a interpretagdo mais
metafisica, escatologica e mistica pode ser vista no modo como o antigo filésofo
possivelmente utilizou dos mitos da religido orfica, muito em voga na Grécia classica. Tais
caracteristicas podem ser vistas de modo aprofundado, principalmente a partir dos estudos de
Bernabé (2011) em seu livro Platdo e o orfismo: didlogos entre religido e filosofia.

No livro 4 d’A republica (2019), o tema a respeito da “moderagdo” e do
“autocontrole” é retomado como a via de fato que angaria a “justi¢a”, propriamente dita, seja
esta como estado da alma do individuo, ou como organizagdo do Estado, tal como afirma
Socrates: “Entdo um homem justo ndo diferird de modo algum de um Estado justo
relativamente a forma da justica, mas sera semelhante a ele” (Platdo, 2019, 4 republica,
435b)!!. Nessa citagdo fica evidente que o estado de justi¢a da alma do individuo deve refletir
e se identificar com o Estado regido de forma justa; sendo assim, a organizagdo politica
também deve possuir autocontrole e moderagdo (Platdo, 2019, 4 republica, 435b). Mas, o que
de fato ¢ um estado de espirito em moderagao? Em autocontrole? Platdo ndo deixa essa lacuna
e responde afirmando por meio de Sdcrates que o estado de moderacdo da alma € quando se
encontram em harmonia os trés elementos que constituem a alma: o elemento apetitivo, o
elemento racional, e o elemento da anima; a animosidade (Platdo, 2019, 4 republica, p. 435c¢c-
441a).

Diante dessa dinamica que reside em nossa psique, a morte, quando nos confronta
como algo incompreensivel a seu respeito,faz com que o elemento racional de nossa alma ndo
encontre sentido ou significado plausivel para determinado fendmeno. A animosidade,
portanto, ndo pode operar sob alguma acdo advinda da racionalidade. Haja vista que a
racionalidade ndo tem o que dizer a respeito da morte, o individuo despido da razdo e do seu
animo esta a deriva de seus apetites, encontrando-se em estado de passionalidade, ou sob a
¢gide da injustica. Contemplar nossa finitude nos leva a um estado psiquico desequilibrado e

a um sentimento de injustica que revela nossa propria condi¢ao:

I xai Sikatog dpa avip Sikaiog mOAemg Kot odTd TO TG SKaoovHVIG £100G 0VSEY Soicet, AL dpotog Eoton”

(Platdo, Fédon, 63e-64a).

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
537


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fkaios&la=greek&can=di%2Fkaios0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fra&la=greek&can=a%29%2Fra0&prior=di/kaios
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nh%5Cr&la=greek&can=a%29nh%5Cr0&prior=a)/ra
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikai%2Fas&la=greek&can=dikai%2Fas0&prior=a)nh%5Cr
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=po%2Flews&la=greek&can=po%2Flews0&prior=dikai/as
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kat%27&la=greek&can=kat%270&prior=po/lews
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5C&la=greek&can=au%29to%5C0&prior=kat%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=au)to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds0&prior=to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikaiosu%2Fnhs&la=greek&can=dikaiosu%2Fnhs0&prior=th=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Ddos&la=greek&can=ei%29%3Ddos0&prior=dikaiosu/nhs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29de%5Cn&la=greek&can=ou%29de%5Cn0&prior=ei)=dos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dioi%2Fsei&la=greek&can=dioi%2Fsei0&prior=ou)de%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=dioi/sei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fmoios&la=greek&can=o%28%2Fmoios0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstai&la=greek&can=e%29%2Fstai0&prior=o(/moios

Artigo do dossié: A invengdo da metafisica. Morte e injustica como desequilibrio psiquico em Platdo

Entretanto, ndo diz respeito a a¢do externa daquilo que € proprio a alguém, aquilo
que é genuinamente ele proprio ¢ que verdadeiramente lhe ¢ inerente. O individuo
que ¢ justo ndo permite que nenhum elemento de si mesmo cumpra a fun¢do de um
outro elemento nem que os distintos elementos na sua alma produzam uma reciproca
intromissdo (Platdo, 2019, A republica IV, 443¢c-d)'2.

Consequentemente encontramos caracterizado o estado de injustica da psique humana:

Nao sera ela uma espécie de guerra civil entre esses trés elementos, com uma
reciproca interferéncia incluindo a troca de fungdes de cada um e uma rebelido
levada a cabo por algum elemento contra o todo da alma com a finalidade de
governa-la inadequadamente? (Platdo, 2019, A republica 1V, 444b)"3,

Com 1isso, a injustica se mostra enquanto um desajuste da psique humana,
principalmente quando os elementos que caracterizam um homem ou as fungdes que ele
possui diante a sua cidade estdo ameagados de serem submetidos a uma agdo externa. Dessa
forma, vé-se o sentimento de injustica e o desajuste da psique humana diante da morte. Assim
como o elemento proprio da alma do ser humano ndo permite que sua fungdo seja
interrompida, também a vida cotidiana ndo deseja ser consumida pela guerra.

No entanto, ¢ esse acordo desejado por Socrates n’A republica (Platdo, 2019) que
mostra que o homem sente a injusti¢a enquanto aquela que interrompe sua fungao na cidade,
ou enquanto algo no mundo que indica sua condi¢@o finita diante do mundo. Mostra-se que o
homem deve ser justo, € que as caracteristicas de uma cidade justa se dao em relagdo a virtude
de seus cidadaos, que sdo devidamente desajustados quando o que lhe ¢ externo, ou que lhes
parece externo, interrompe ou se intromete nas funcdes ou nos elementos de sua alma. Nao ha
duavidas de que o homem teme o desconhecido, e que apesar do conteudo palpavel pela
ciéncia, nossa mente, tal como notou Platdo e outros filésofos posteriores, tende a pensar o
além do mundo fisico.

O medo pela morte sempre nos causara a sensa¢ao de injusti¢a. Cabe compreender que
a leitura de Platdo perpassou por uma leitura mistica seja ela justa ou ndo para com a recepgao
do corpus platénico, principalmente pelos neoplatonicos. Eis o momento, o ponto de partida

para a metafisica ocidental.

12 1 8¢ ye dAN0EC, TO1OD TOV TL v, OC E01KEY, 1 SIKAIOGVVN GAL 0D Tepithy 80 MPEly TV avToD, GALY Tepl

TNV €v10G, g AANO®OG mepl £avTOV KOl TA €0VTOD, Un €dcovTo TAAAOTPLO TPATTEY EKOGTOV &V QT uUn O
TOAVTIPAYUOVELY TPOG GAAN Aa T &v T Woyi vévn” (Platdo, A republica IV, 443c-d).

“ovk obv otdoy Tvd ab TPIBV SvIov TOOTOV OElol VTV Elval KOl TOALTPAyMOcUVIYV Kol
GALOTPLOTPOYLOGOVIV KOl ETAVAGTAGIVUEPOLS TIVOG T® OA® TAG Wuyfic, Tv dpyn v avti ov npocijkov” (Platio,
A republica 1V, 444D).

13

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
538


http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C2&prior=fai/netai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2F&la=greek&can=de%2F1&prior=to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge1&prior=de/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqe%2Fs&la=greek&can=a%29lhqe%2Fs0&prior=ge
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toiou%3Dto%2Fn&la=greek&can=toiou%3Dto%2Fn0&prior=a)lhqe/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti1&prior=toiou=to/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%3Dn&la=greek&can=h%29%3Dn1&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=h)=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Foiken&la=greek&can=e%29%2Foiken0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28&la=greek&can=h%280&prior=e)/oiken
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikaiosu%2Fnh&la=greek&can=dikaiosu%2Fnh0&prior=h(
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=dikaiosu/nh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29&la=greek&can=ou%290&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=ou)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fcw&la=greek&can=e%29%2Fcw0&prior=th%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pra%3Dcin&la=greek&can=pra%3Dcin0&prior=e)/cw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=pra=cin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%28tou%3D&la=greek&can=au%28tou%3D0&prior=tw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=au(tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C1&prior=a)lla%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29nto%2Fs&la=greek&can=e%29nto%2Fs0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=e)nto/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqw%3Ds&la=greek&can=a%29lhqw%3Ds0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=a)lhqw=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28auto%5Cn&la=greek&can=e%28auto%5Cn0&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=e(auto%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28autou%3D&la=greek&can=e%28autou%3D0&prior=ta%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=e(autou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%2Fsanta&la=greek&can=e%29a%2Fsanta0&prior=mh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29llo%2Ftria&la=greek&can=ta%29llo%2Ftria0&prior=e)a/santa
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pra%2Fttein&la=greek&can=pra%2Fttein0&prior=ta)llo/tria
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28%2Fkaston&la=greek&can=e%28%2Fkaston0&prior=pra/ttein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=e(/kaston
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%28tw%3D%7C&la=greek&can=au%28tw%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mhde%5C&la=greek&can=mhde%5C0&prior=au(tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polupragmonei%3Dn&la=greek&can=polupragmonei%3Dn0&prior=mhde%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=polupragmonei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=a)/llhla
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n1&prior=ta%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3D%7C&la=greek&can=th%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yuxh%3D%7C&la=greek&can=yuxh%3D%7C0&prior=th=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnh&la=greek&can=ge%2Fnh0&prior=yuxh=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29kou%3Dn&la=greek&can=ou%29kou%3Dn0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sta%2Fsin&la=greek&can=sta%2Fsin0&prior=ou)kou=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tina%5C&la=greek&can=tina%5C0&prior=sta/sin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29%3D&la=greek&can=au%29%3D0&prior=tina%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=triw%3Dn&la=greek&can=triw%3Dn0&prior=au)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn0&prior=triw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftwn&la=greek&can=tou%2Ftwn0&prior=o)/ntwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3D&la=greek&can=dei%3D0&prior=tou/twn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29th%5Cn&la=greek&can=au%29th%5Cn0&prior=dei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=au)th%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=ei)=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polupragmosu%2Fnhn&la=greek&can=polupragmosu%2Fnhn0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=polupragmosu/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29llotriopragmosu%2Fnhn&la=greek&can=a%29llotriopragmosu%2Fnhn0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=a)llotriopragmosu/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pana%2Fstasin&la=greek&can=e%29pana%2Fstasin0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Frous&la=greek&can=me%2Frous0&prior=e)pana/stasin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tino%5Cs&la=greek&can=tino%5Cs0&prior=me/rous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C0&prior=tino%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Flw%7C&la=greek&can=o%28%2Flw%7C0&prior=tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds0&prior=o(/lw%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yuxh%3Ds&la=greek&can=yuxh%3Ds0&prior=th=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%28%2Fn%27&la=greek&can=i%28%2Fn%270&prior=yuxh=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frxh%7C&la=greek&can=a%29%2Frxh%7C0&prior=i(/n%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=a)/rxh%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29th%3D%7C&la=greek&can=au%29th%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29&la=greek&can=ou%290&prior=au)th=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prosh%3Dkon&la=greek&can=prosh%3Dkon0&prior=ou)

Eduardo Rodrigues; Marcio Oliveira Souza da Silva

REFERENCIAS

BERNABE, Alberto Pajares.Platiio e o orfismo: dialogos entre religido e filosofia. Sdo
Paulo: Annablume, 2011.

BORNHEIM, G. Introducao a filosofar: o pensamento filoséfico em bases existenciais.
Globo, Sao Paulo, 2009.

DILLON, John M. The Middle Platonists, 80 B.C. to A.D. 220.New York: Cornell
University Press, 1996.

KHAN, Charles. Plato’s theory of desire. The Review of Metaphysics, v. 41, n. 1, p. 77-103,
Sep. 1987. Disponivel em: https://www.jstor.org/stable/20128559. Acesso em: 8 jan. 2024.

MATTE], Jean-Francois. Platiio. Tradugio de Maria Leonor Loureiro. Sio Paulo: Editora
Unesp, 2010.

NUNES, Rubens Sobrinho. Platdo e a imortalidade: mito e argumentagdo no Fédon.
Uberlandia, MG: EDUFU, 2007.

PESSOA, Fernando. Poemas completos de Alberto Caeiro. Sao Paulo: Cia das Letras, 2006.

PLATAO. Dialogos III-Fedro, Eutifron, Apologia de Socrates, Criton, Fédon. Traducdo e
notas de Edson Bini. Sao Paulo: Edipro, 2021.

PLATO. Platonis Opera. Ed. John Burnet. Oxford: Oxford University Press, 1903.
PLATAO. A republica. Tradugdo e notas de Edson Bini. Sdo Paulo: Edipro, 2019.

VLASTOS, G. Justice and happiness in the Republic. /n: VLASTOS, G (¢éd.).Plato.A
Collection of Critical Essays. Garden City: Doubleday, 1971. p. 66-95.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
539



