
Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
526 

A INVENÇÃO DA METAFÍSICA. MORTE E INJUSTIÇA COMO DESEQUILÍBRIO 

PSÍQUICO EM PLATÃO 
 

THE INVENTION OF METAPHYSICS: DEATH AND INJUSTICE AS PSYCHIC IMBALANCE IN PLATO 
 
 

Eduardo Rodrigues 

Márcio Oliveira Souza da Silva 

RESUMO 

Este artigo pretende abordar, no âmbito da filosofia platônica, o fenômeno da morte dos seres 

humanos como uma das causas do desequilíbrio psíquico entre os elementos que compõem 

nossa psique. Esse desequilíbrio irá incidir no que Platão denomina como sendo um estado de 

injustiça; as ações humanas provenientes desse estado psíquico se desdobram, 

consequentemente, em ações desequilibradas, portanto, injustas; analogamente, organizações 

sociais se desequilibram e são compostas da mesma lógica da psique, conforme A república e 

outros diálogos de Platão. O filosofar é visto como a atividade que busca a justiça; busca, 

portanto, reestabelecer a harmonia social, bem como a harmonia psíquica, antes de tudo.No 

que tange à nossa indignação com a morte, indignação vivenciada por Platão na condenação 

de Sócrates, a filosofia propõe a metafísica; em outras palavras, uma forma de compreender a 

morte, tal como é a tese da imortalidade da alma contida em Fédon, e n’A república. 

PALAVRAS-CHAVES: psique; morte; justiça; metafísica. 

 

ABSTRACT 

This article intends to address, from within the content of Platonic philosophy, the 

phenomenon of death among human beings as one of the causes of psychic imbalance 

between the elements that make up our psyche. This imbalance, will affect what Plato calls a 

state of injustice, human actions arising from this psychic state unfold, consequently in 

actions, unbalanced, therefore, unfair, analogously, social organizations are unbalanced and 

are composed of same logic of the psyche, according to Republic and other dialogues of Plato. 

Philosophizing, is thus seen as the activity that seeks justice, par excellence, seeking, 

therefore, to re-establish social harmony, as well as psychic harmony, above all; regarding our 

indignation with death, indignation experienced by Plato in the condemnation of Socrates. 

That philosophy proposes the metaphysics, in other words, a way of understanding death, 

such as the thesis of the immortality of the soul contained in Phaedo, and in Republic. 

KEYWORDS: psyche; death; justice; metaphysics. 

 

 

 

 

 

 
 Artigo recebido em 06/10/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. 
 Doutorando e mestre em Filosofia pela UFMG. Bacharel em Filosofia pela mesma Universidade. E-mail: 

filosofia_edrodriguez@protonmail.com.  
 Doutorando e mestre em Filosofia pela UFOP. Graduado em Artes cênicas pela mesma Universidade. E-mail: 

marcio04771077@gmail.com.  

mailto:filosofia_edrodriguez@protonmail.com


Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
527 

INTRODUÇÃO 

 

Do ano de 1913 a 1915, o poeta Alberto Caeiro, heterônimo de Fernando Pessoa 

(2006, p. 99), escreveu em uma série de poemas1 denominados poemas inconjuntos, o 

seguinte verso: “Haver injustiça é como haver morte”. Nesse sentido, este artigo quer 

demonstrar que a busca pela “justiça” se origina, ou, ao menos, é fortemente endossada pelo 

sentimento de indignação e inconformismo do ser humano perante a morte; como bem revela 

Caeiro acima: onde há injustiça é semelhante a haver morte. A injustiça se delineia, portanto, 

como um sentimento arraigado no inconformismo e na indignação. A respeito disso, o próprio 

cotidiano, em momentos que qualquer um de nós já viveu mostra que diante da morte, em 

alguma gradação, nós sempre nos portamos de maneira indignada, ou inconformada, e eis que 

surge sempre um teor de sentir que aquele evento é um tanto quanto injusto – a não ser 

quando o indivíduo a morrer seja um famigerado criminoso, ou algum alvo de nosso aviltante 

ódio.   

A injustiça, assim como a nossa busca pela justiça, pode ser analisada pelo viés, tanto 

uma como a outra, de haverem de ser sentimentos que nós vivenciamos. Em outras palavras, 

originariamente justiça e injustiça possuem o terreno comum de origem que é a psique2 

humana. Tal como descreveu Platão (2019), n’A república, pelo parecer de Sócrates3, a 

injustiça pode ser compreendida como as ações humanas derivadas de um estado de 

desarmonia dos elementos de nossa psique e, assim sendo, a justiça diz respeito a ações 

provenientes de um estado equilibrado, e harmônico dos elementos de nossa psique em 

conjunto com nossas ações. Ademais, não deixa de ser esse mesmo arranjo psíquico um 

modelo para a estrutura da própria sociedade, e se esta se encontra em uma organização justa 

ou injusta, este artigo, por sua vez, se restringirá em abordar a justiça somente como um 

estado da psique. 

Diante disso, surge a questão a respeito de como e o que leva à desarmonia psíquica. 

Entender isso requer que compreendamos a tese psíquica platônica, ou seja, a descrição dos 

elementos que constituem a alma humana e a dinâmica orgânica entre esses elementos, algo 

 
1A pertinência filosófica da poesia de Pessoa é algo incontestável, além de inúmeras pesquisas, teses e livros de 

filosofia sobre Fernando Pessoa, o próprio declarou que era um poeta impulsionado por problemas filosóficos. 
2 O termo “psique” já formalizado em nossa língua se refere tanto à ψυχή (psychḗ), que na filosofia antiga se 

trata principalmente da alma enquanto aquela que possui a capacidade intelectiva, quanto à psique moderna, ou 

seja, relacionada a nossos pensamentos, nossa capacidade psíquica, emocional, etc. 
3 Haja vista que no livro d’A república existem várias definições sobre o que vem a ser a justiça; uma outra 

definição que se tornou icônica é a definição dada por Trasímaco, um dos interlocutores de Sócrates; contudo, 

ambas as definições são dadas por Platão por meio dessas personagens. 



Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
528 

que se encontra descrito principalmente no Livro IV d’A república. Essa tese psíquica será 

abordada no próximo item deste artigo. Contudo, para encerrar essa introdução afirmamos 

que entre os fenômenos vividos pelo ser humano, um dos que mais contribui para a 

desarmonia psíquica é o evento da morte. 

Podemos afirmar sem muitas necessidades de aportes teóricos que a morte nos aflige 

pela própria incógnita e misteriosa forma que ela nos toma. Mesmo sendo a morte um palco 

de grandes laconismos onde se buscam vestígios e pistas empíricas e sensíveis, pouco 

podemos dizer a seu respeito se reduzirmos a esses dados. E essas lacunas nos assombram, 

pois o nada sensível, a que sempre calha de identificar-se com a morte nos assola 

psiquicamente. Sendo assim, a única dor de verdade que a morte nos causa é a dor psíquica, a 

dor enquanto vivos, pois não há nenhum indício de sofrimento ou dor daquele que se encontra 

morto. Buscamos, portanto, aproximar a dor psíquica daquele que se assola em vida com a 

morte a um estado de desarranjo psíquico, um estado chamado injustiça, tal como o verso de 

Alberto Caeiro evidencia: haver morte é como a haver injustiça. 

 

1 A ESTRUTURA DA PSIQUE DE ACORDO COM PLATÃO 

 

Vivemos em uma realidade na qual nosso cotidiano é gerado, entre outras coisas, por 

nossas ações, e não por nossos pensamentos ou por nossas paixões ou sentimentos; se não 

houver uma ação que suceda ou preceda um pensamento, ou um desejo, nada ocorre, 

factualmente falando. Nossa realidade, portanto, é uma realidade constituída de ações.  

Ao adentrarmos o território daquilo que vem a ser o justo, ou o injusto, falamos 

primeiramente de ações humanas, ações que são justas ou injustas. Senão ditas sobre as ações 

que realizamos, se diz então de ações que sofremos e, assim, nos aparece o debate a respeito 

da justiça no que concerne às linhas e aos diálogos d’A república de Platão (2019). Conforme 

aparece na obra em uma das primeiras referências de Sócrates à justiça: “[...] nos referindo 

especificamente a isso, ou seja, a justiça, deveremos afirmar que consiste pura e simplesmente 

em dizer a verdade e pagar todos os nossos débitos contraídos? Ou será assim, agir às vezes 

justo, às vezes injusto?” (Platão, 2019, A república, 331c, grifos nossos)4. 

 
4 “τοῦτο δ᾽ αὐτό, τὴν δικαιοσύνην, πότερα τὴν ἀλήθειαν αὐτὸ φήσομεν εἶναι ἁπλῶς οὕτως καὶ τὸ ἀποδιδόναι 

ἄντίς τι παράτουλάβῃ, ἢ καὶ αὐτὰ ταῦτα ἔστιν ἐν ίοτεμὲν δικαίως, ἐν ίοτε δὲ ἀδίκως ποιεῖν; οἷοντοιόν δε λέγω” 

(Platão, República, 331c). 



Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
529 

Desde o princípio desse livro, que trata de um dos primeiros escritos extensos da 

humanidade a respeito do que vem a ser a justiça, esta é abordada no âmbito da ação. 

Contudo, contemporaneamente falando, é uma aceitação praticamente unânime que nossas 

ações não podem ocorrer sem que haja uma espécie de impulso motriz a elas; esse impulso, 

por sua vez, não se trata de algo proveniente de nossos pensamentos, por mais que o 

pensamento venha a vislumbrar muitas de nossas ações. Sem esse impulso que não é de 

ordem racional, nenhuma ação vem a ser executada. Tal como esclarece Charles H. Khan 

(1987, p. 79, tradução nossa), em um artigo denominado Plato’s theory of desire: “Platão, na 

República, é o primeiro filósofo a formular em escala completa uma teoria da psique, bem 

como o primeiro a articular o conceito de desejo em um sistema”. Quando se diz sobre o 

“desejo”, Khan se refere ao impulso para nossas ações. Na acepção de seu artigo, essa 

preocupação de Platão com o impulso motor de nossas ações vai levá-lo consequentemente a 

teorizar o primeiro modelo de estrutura psíquica humana.   

Se retrocedermos ao início dos diálogos na obra A república, poderemos notar como o 

tema sobre essa estrutura psíquica já é introduzido logo nas primeiras linhas desse extenso 

debate sobre a justiça que Platão construiu. Vejamos, pois, a introdução desse assunto que se 

inicia em uma fala de Céfalo a respeito da velhice: 

 

Nesses encontros a maioria de nós se lamenta, atingida pela saudade dos deleites 

perdidos da juventude, evocando os prazeres do vinho, do sexo, das festas e de tudo 

aquilo que acompanhavam esses prazeres; afligem-se na crença de que as coisas 

mais importantes lhes foram subtraídas – que outrora viviam bem e que agora não 

resta vida alguma. [...] de fato encontrei outros que não se sentiam assim e me 

lembro, particularmente, de ouvir o poeta Sófocles responde a alguém que lhe 

indagara: ‘Como estás, Sófocles, em matéria de sexo? És capaz ainda de fazer sexo 

com uma mulher?’ nos seguintes termos ‘Fala baixo, homem! Com muito 

contentamento escapei de tudo isso, como um escravo que escapasse de um senhor 

brutal e tirânico’ (Platão, 2019, A república, 329a-c)5. 

 

Em sua preocupação com a velhice, Céfalo aborda precisamente a questão a respeito de 

nossos desejos e paixões, e em como não conseguiremos mais, devido à debilitação corporal, 

realizar ações que satisfaçam essas paixões e nos gerar prazer. Contudo, Sófocles, um dos 

poetas mais importantes da Grécia antiga, irá objetar a preocupação de Céfalo. Conforme 
 

5 “οἱοὖν πλεῖστοι ἡμῶν ὀλοφύρονται συνιόντες, τὰς ἐν τῇ νεότητι ἡδονὰς ποθοῦντες καὶ ἀνα μιμνῃσκόμενοι περί 

τετἀφροδίσια καὶ περὶ πότους τε καὶ εὐωχίας καὶ ἄλλ᾽ ἄττα ἃ τῶν τοιού των ἔχεται, καὶ ἀγανακτοῦσιν ὡς 

μεγάλων τινῶν ἀπεστερημένοι καὶ τότε μὲν εὖζῶντες, νῦν δὲοὐ δὲ ζῶντες. [...]νῦν δ᾽ ἔγω γε ἤδη ἐντετύχηκα 

οὐχ οὕτως ἔχουσιν καὶ ἄλλοις, καὶ δὴ καὶ Σοφοκλεῖ ποτετῷ ποιη τῇ παρεγενόμην ἐρωτωμένῳ ὑπό τινος: ‘πῶς,’ 

ἔφη, ‘ὦ Σοφόκλεις, ἔχεις πρὸς τἀ φροδίσια; ἔτιο ἷός τε εἶγυναικὶ συγγίγνεσθαι’; καὶ ὅς, ‘εὐφήμει,’ ἔφη, ‘ὦ 

ἄνθρωπε: ἁσμενέστατα μέντοι αὐτὸ ἀπέφυγον, ὥσπερ λυττῶν τά τινα καὶ ἄγριον δε σπότην ἀποδράς’”(Platão, 

A república, 329a-c). 



Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
530 

Sófocles, nos tornamos reféns de nossas paixões e de satisfazer nossos desejos, e a velhice 

traria um apaziguamento para com essa necessidade intermitente de satisfação dos desejos. 

Esse trecho é de fundamental importância para este artigo; nesse pequeno momento da fala de 

Céfalo com Sófocles reside todo o desdobramento de como a justiça será considerada por 

Platão como um equilíbrio psíquico, no caso daquele que se preocupa com a velhice. Tal 

como Céfalo, sua psique em desequilíbrio irá gerar essa preocupação e apreensão, e quiçá 

venha sentir indignação e sofrimento. Assim, as ações que podem advir daí seriam ações, de 

certo modo, injustas.  

Para tornar isso mais palpável, buscaremos então demonstrar o que afirmamos agora 

sobre a apreensão de Céfalo. Para tal, iremos prosseguir em uma descrição da estrutura 

psíquica n’A república nos amparando principalmente no artigo de Kahn que já mencionamos 

anteriormente. 

 

2 A RELAÇÃO DA MORTE COM A INJUSTIÇA NOS DIÁLOGOS PLATÔNICOS 

 

Na história e desenvolvimento da filosofia, o diálogo Apologia de Sócrates escrito por 

Platão se constitui como um dos símbolos do sentimento de “injustiça” (Mattéi, 2010). Nesse 

texto, Platão elabora uma defesa construída pelo próprio Sócrates acerca da acusação e 

julgamento que o levaram à condenação em Atenas. A maneira como Sócrates encara sua 

condenação e a própria morte, muito pelo contrário do que ocorre conosco, é uma maneira 

serena e tranquila. Não há traço de indignação ou inconformismo no comportamento de 

Sócrates, mesmo que este, em suas palavras de defesa a seus acusadores, esteja o tempo todo 

evidenciando o quão injusto é aquele veredicto. 

Em outro diálogo intitulado Fédon, texto que se consiste em uma descrição de Fédon – 

que esteve com Sócrates às vésperas de sua execução – a Equécrates a respeito dos últimos 

momentos da vida de Sócrates, já condenado e preso enquanto aguardava a execução de sua 

sentença, Fédon afirma que Sócrates exibia uma expressão de um homem que tinha a certeza 

de que embarcaria para o Hades e que, ao chegar lá, se encontraria com uma felicidade jamais 

conhecida por qualquer indivíduo vivo (Mattéi, 2010, p. 65)6. 

Se, para Sócrates, diante da morte não deve haver alarde, pois no pós-morte 

(transcendente) reside a verdade sobre o bom, sobre o belo, sobre a felicidade plena, bem 

 
6 Apesar dessa certeza além da morte ser confirmada no Fédon, na Apologia Sócrates mantém certo tom de 

dúvida em relação à vida no além-morte. 



Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
531 

como o real sentido da existência, para a grande maioria de nós, que nem tangenciamos a 

sapiência de Sócrates, o alarde e a indignação são presentes de forma veemente, e assim 

também fora para Platão, o mais famoso discípulo de Sócrates e um dos principais filósofos 

da humanidade.  

Para Platão, condenar à morte o “homem mais sábio da Grécia” era uma das maiores 

injustiças já feita pela sociedade democrática – e por seus representantes – da Grécia na 

época; e essa injustiça fora devido não somente à organização social vigente, mas também ao 

éthos e ao pensamento dos gregos nesse período. Como já dito, ao contrário de Sócrates, 

Platão fica perplexo, inconformado, indignado e angustiado com o ato cometido contra seu 

mestre; esses sentimentos, por sua vez, irão colocar em definitivo Platão na elaboração de 

todo seu sistema filosófico7. 

Como a injusta sentença de morte havia sido proferida por representantes e defensores 

da democracia grega, nada mais coerente do que a filosofia platônica buscar a reforma e a 

correção do éthos pertencente à democracia, bem como a própria estrutura de governo. E esse 

é um dos labores filosóficos mais presentes durante a vida e as obras de Platão, que têm n’A 

república a culminância dessa proposta, de crítica e reforma. 

Contudo, lembrando o dito lírico de Alberto Caeiro elencado aqui nas primeiras linhas, 

qualquer morte nos acarreta o sentimento de injustiça, e não somente mortes tais como a de 

Sócrates, mas também a iminente condenação fatal da “imanente mãe natureza” que recairá 

sobre todos e qualquer um. E Platão há de concordar com isso, e assim sendo, partindo de 

ensinamentos de Sócrates e das prerrogativas do comportamento deste diante da morte, Platão 

se incumbe também da tarefa de argumentar em favor da “imortalidade da alma” – nosso 

verdadeiro Eu –, bem como em descrever toda a hipótese de existência de um “mundo das 

ideias”, um mundo transcendente, em que nossa alma esteve antes de adentrar nosso corpo 

material, e irá retornar após nossa morte8. Não por menos, a defesa da “imortalidade da alma” 

está presente tanto no Fédon, como é retomada em A república. Nessa última obra, então, 

estariam presentes a “justiça imanente” na forma da consolidação da reforma social e ética 

proposta por Platão, bem como a “justiça transcendente”, na forma da apresentação da 

 
7 Sistema tal como os neoplatônicos da antiguidade tardia e alguns estudiosos contemporâneos indicam existir no 

interior da obra e do pensamento de Platão. 
8 Importante ressaltar que essa afirmação trata do mundo das ideias tal como nos aparece no mito sobre a alma 

no Fedro de Platão. Essa interpretação sobre a imortalidade da alma enquanto argumento socrático ainda hoje 

não possui acordo entre os estudiosos. Não se sabe, de fato, se o argumento platônico/socrático leva a sério a 

reminiscência enquanto crença necessária para o filosofar. Sobre isso, trataremos brevemente a partir dos 

parágrafos seguintes. 



Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
532 

“imortalidade da alma” e da ideia de “Sumo Bem”, que encontraríamos após a morte e que 

nos conferiria plena felicidade e razão de existência. E, assim, jamais sentiríamos novamente 

angústia, inconformidade e indignação perante a morte, pois a injustiça de morrer estaria 

refutada. 

Esses caracteres nucleares do projeto filosófico platônico é uma das marcas 

fundamentais do pensamento metafísico ocidental, se não a própria culminância da origem da 

metafísica, que já se desenvolvia desde a filosofia egípcia e entre os pré-socráticos. Dessa 

forma, tal doutrina é lida e interpretada aqui levando em conta o modo predominante de como 

Platão fora lido ao longo da história pela cultura cristã ocidental. Dessa forma, para além da 

interpretação que iremos perpetrar, vê-se que as leituras contemporâneas de Platão 

demonstram como sua obra fora lida de forma desmedida, autoritária, tendo contemplado 

poucas obras que levavam em conta, principalmente, uma possível doutrina pitagórica de 

Platão; doutrina essa em que certo misticismo se mostra preponderante. Afinal, a tradição 

neoplatônica (marcada pelos filósofos e pelos primeiros padres cristãos da antiguidade tardia), 

selecionou como escopo a leitura de poucos diálogos de Platão; obras que, de certa forma, 

entrelaçam certa concepção mística à filosofia de Platão. 

Uma das hipóteses que indicam o modo como tal doutrina fora perpetrada diz respeito 

às doutrinas não escritas de Platão que são referidas inicialmente por Aristóteles, em Met. I, 6 

e XIII, 6; De An. III 4, 429a27. Aristóteles 

 

[...] nos conta (De An. I 2, 404h16ff.) que Platão construiu a Alma a partir de quatro 

entidades, e fez a equação entre elas e os quatro modos de cognição, Conhecimento 

Intuitivo (nous), Conhecimento Discursivo (epistême), Opinião (doxa) e Senso-

Percepção (aisthesis). Esta divisão quádrupla parece ser aludida nas Leis X (894A), 

e algo parecido é usado na analogia da Linha na República VI, onde o que pode ser 

tomado como Matemática aparece no segundo nível (sob o termo diánoia), de modo 

que esse esquema pode já estar na mente de Platão naquele estágio. Claramente, a 

Alma é projetada como a entidade mediadora suprema, recebendo influências do 

reino inteligível e transmitindo-as, em forma modificada – isto é, 'ampliada' e 

'diversificada' para ocasionar a criação do reino sensível. Este é o processo descrito, 

com muitos floreios mitológicos (dos quais o Demiurgo é o principal), no Timeu 

(Dillon, 1996, p. 6). 

 

A partir daí, abrindo mão de certas problemáticas presentes no Timeu– tal como a 

preocupação de Platão em demonstrar as capacidades do pensamento para formular uma 

cosmologia – os neoplatônicos tomaram dessa obra como ponto de partida para se 

compreender uma doutrina pitagórico-metafísica em Platão que de acordo com Dillon (1996, 

p. 8) tinha como suporte obras tais como A república, Fedro, Fédon, Teeteto, Filebo e As leis, 



Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
533 

pondo de lado todas as outras problemáticas que faziam parte do pensamento socrático-

platônico. Aqui, o pitagorismo é reaceso sob a égide de Platão principalmente para se pensar o 

pós-morte, ideias que serão revistas e integradas ao pensamento cristão posterior. 

Assim, a metafísica tomada por Platão ao longo do pensamento ocidental-cristão se 

desenvolve, como reflexão que se inicia sob um assombro e inconformidade com a “morte” e, 

por isso, ela se preocupa tanto em validar algo transcendental, algo que esteja além daquilo 

que possa perecer (Bornheim, 2009; Mattéi, 2010), quanto algo que confira justiça diante de 

nossa finita condição imanente. E esse caráter da metafísica se perpetua desde então até a 

contemporaneidade. Encontrando-se presente até mesmo na cultura e no pensar cotidiano – 

inclusive tendo a questão do além-mortecomo o ponto de partida para o desenvolver 

metafísico –, podendo ser visto sob a necessidade de religião que muitos indivíduos possuem, 

ou mesmo a necessidade de crenças transcendentais; quiçá seria então a única forma 

satisfatória de apaziguar a injustiça da morte? 

Neste artigo prosseguiremos demonstrando dos bastidores desses três diálogos 

platônicos (Apologia de Sócrates, Fédon, A república) como o sentimento de injustiça perante 

a morte se tornou não somente uma mola propulsora da metafísica de Platão, bem como esta 

se trata de uma formalização em termos conceituais e lógicos de uma inconformidade 

presente na existência humana, portanto na cultura e no cotidiano. Consequentemente, as 

hipóteses metafísicas da justiça imanente e da justiça transcendental, principalmente a 

transcendental, reverberam de maneira forte ao longo da metafísica ocidental na humanidade. 

No cristianismo, por exemplo,o pensamento metafísico se constitui no cerne da crença 

religiosa, haja vista que responde à necessidade humana de crenças transcendentes 

provenientes do sentimento de injustiça diante da autoconsciência da finitude humana. 

 

3 A INCOMPREENSÃO DA MORTE COMO FATOR DO DESEQUILÍBRIO 

PSÍQUICO DA INJUSTIÇA 

 

Ao lermos e investigarmos os diálogos platônicos, devemos, pois, nos atentar que 

todas as personagens, por mais que sejam personalidade históricas, se encontram ali sob a 

pena e a ideia de Platão.Sendo assim, muito daquilo que é dito por personagens como Fédon, 

Trasímaco, Glauco, Crátilo, entre outros, deve ser visto como pressupostos de Platão trazidos 

na voz em versões platônicas de personagens históricos.  



Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
534 

Sendo assim, quando dispomos aqui a falar sobre injustiça e morte, sendo a alma uma 

substância que transcende a matéria, dizendo isso a respeito de Platão, trata-se de indicar uma 

experiência do próprio filósofo para marcar sua entrada para o caminho filosófico. Por mais 

que isso seja um mero recorte metodológico, eis o recorte que dá base a uma metafísica 

platônica, tal como os neoplatônicos também a viram em certa medida. 

Evidencia-se o tema da injustiça diante da morte como o próprio nascimento do 

pensamento dito filosófico no Ocidente: “A indignação perante a condenação daquele que o 

oráculo de Delfos considerava o mais sábio dos homens determinou a entrada de Platão na 

filosofia” (Mattéi, 2010, p. 23). Se se considera Platão a origem do pensamento e da escrita 

filosófica, vemos que ele busca, assim, por uma experiência própria, remediar a injustiça por 

meio da filosofia, e junto a isso remediar também pela construção de seu próprio pensamento 

metafísico– conforme o Fédon:“filosofar é aprender a morrer”. Portanto, no último item deste 

artigo iremos buscar compreender como tal pensamento metafísico pode reestabelecer a 

harmonia psíquica e consequentemente gerar um solo onde a justiça social possa vir a ser uma 

realidade.   

No diálogo de Fédon, duas personagens, Símias e Cebes, que estão de junto a Fédon a 

visitar Sócrates às vésperas do cumprimento de sua sentença, interpelam Sócrates em uma das 

conversas que elas vêm a ter com este; o interpelam no sentido de que ficam perplexos ao 

constatarem que o sentenciado se revela tranquilo, e até mesmo desejoso em relação a sua 

vindoura morte. Cebes, mesmo, chega a comparar a postura de Sócrates como um 

comportamento suicida; Símias, por sua vez, em concordância a Cebes, afirma que somente 

indivíduos fora de seu senso, irracionais, ficariam tranquilos perante a morte, e que todo 

indivíduo munido de sua razão e senso crítico se comportariam com apreensão e medo 

perante a morte. Sócrates, por conseguinte, responde aos dois da seguinte maneira: 

 

Sim, confesso Símias e Cebes: eu cometeria um grande erro não me irritando contra 

a morte, se não possuísse a convicção de que depois dela vou encontrar-me, 

primeiro, ao lado de outros Deuses, sábios e bons; e, segundo, junto a homens que já 

morreram e que valem mais do que os daqui. [...] tenho a firme convicção de que 

depois da morte há qualquer coisa – qualquer coisa, de resto, que uma antiga 

tradição diz ser muito melhor para os bons do que para os maus (Platão, 2021, 

Fédon, 63b-c)9. 

 

 
9“ἐγὼ γάρ, ἔφη, ὦ Σιμμίατε καὶ Κέβης, εἰμὲν μὴ ᾤ μην ἥξειν πρῶτον μὲν παρὰθεοὺς ἄλλους σοφούς τε καὶ 

ἀγαθούς, ἔπειτα καὶ παρ᾽ἀνθρώπους τε τελευτηκότας ἀμείνους τῶν ἐν θάδε,[...] ὥστε διὰ ταῦτα οὐχ ὁμοίως 
ἀγανακτῶ, ἀλλ᾽εὔ ελπίς εἰμι εἶναί τι τοῖς τε τελευτηκόσι καί, ὥσπερ γε καὶ πάλαι λέγεται, πολὺ ἄμεινον τοῖς 
ἀγαθοῖς ἢ τοῖς κακοῖς” (Platão, Fédon, 63b-c). 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29gw%5C&la=greek&can=e%29gw%5C0&prior=dikasta/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ga%2Fr&la=greek&can=ga%2Fr0&prior=e)gw%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Ffh&la=greek&can=e%29%2Ffh2&prior=ga/r
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%3D&la=greek&can=w%29%3D0&prior=e)/fh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*simmi%2Fa&la=greek&can=*simmi%2Fa0&prior=w)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te0&prior=*simmi/a
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*ke%2Fbhs&la=greek&can=*ke%2Fbhs0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29&la=greek&can=ei%290&prior=*ke/bhs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn1&prior=ei)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=me%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%29%2F%7Cmhn&la=greek&can=w%29%2F%7Cmhn0&prior=mh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28%2Fcein&la=greek&can=h%28%2Fcein0&prior=w)/%7Cmhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prw%3Dton&la=greek&can=prw%3Dton0&prior=h(/cein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%5Cn&la=greek&can=me%5Cn2&prior=prw=ton
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=para%5C&la=greek&can=para%5C0&prior=me%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qeou%5Cs&la=greek&can=qeou%5Cs0&prior=para%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllous&la=greek&can=a%29%2Fllous0&prior=qeou%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sofou%2Fs&la=greek&can=sofou%2Fs0&prior=a)/llous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=sofou/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqou%2Fs&la=greek&can=a%29gaqou%2Fs0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fpeita&la=greek&can=e%29%2Fpeita0&prior=a)gaqou/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=e)/peita
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=par%27&la=greek&can=par%270&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nqrw%2Fpous&la=greek&can=a%29nqrw%2Fpous0&prior=par%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teteleuthko%2Ftas&la=greek&can=teteleuthko%2Ftas0&prior=a)nqrw/pous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29mei%2Fnous&la=greek&can=a%29mei%2Fnous0&prior=teteleuthko/tas
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=a)mei/nous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29nqa%2Fde&la=greek&can=e%29nqa%2Fde0&prior=tw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fste&la=greek&can=w%28%2Fste0&prior=tou=to
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dia%5C&la=greek&can=dia%5C0&prior=w(/ste
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tau%3Dta&la=greek&can=tau%3Dta0&prior=dia%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29x&la=greek&can=ou%29x0&prior=tau=ta
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28moi%2Fws&la=greek&can=o%28moi%2Fws0&prior=ou)x
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ganaktw%3D&la=greek&can=a%29ganaktw%3D0&prior=o(moi/ws
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=a)ganaktw=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%2Felpi%2Fs&la=greek&can=eu%29%2Felpi%2Fs0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29mi&la=greek&can=ei%29mi0&prior=eu)/elpi/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai%2F&la=greek&can=ei%29%3Dnai%2F0&prior=ei)mi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti1&prior=ei)=nai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds0&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teteleuthko%2Fsi&la=greek&can=teteleuthko%2Fsi0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%2F&la=greek&can=kai%2F0&prior=teteleuthko/si
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fsper&la=greek&can=w%28%2Fsper0&prior=kai/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge0&prior=w(/sper
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=ge
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pa%2Flai&la=greek&can=pa%2Flai0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=le%2Fgetai&la=greek&can=le%2Fgetai0&prior=pa/lai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polu%5C&la=greek&can=polu%5C0&prior=le/getai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fmeinon&la=greek&can=a%29%2Fmeinon0&prior=polu%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds1&prior=a)/meinon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqoi%3Ds&la=greek&can=a%29gaqoi%3Ds0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%5C&la=greek&can=h%29%5C0&prior=a)gaqoi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds2&prior=h)%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kakoi%3Ds&la=greek&can=kakoi%3Ds0&prior=toi=s


Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
535 

Nesse trecho, o considerado “o homem mais sábio de Atenas”, tal como o oráculo de 

Delfos revelou a ele, admite crer em uma espécie de vida após a morte, e que essa vida além-

vida ainda é uma existência mais autêntica do que a vida material/orgânica, essa que damos 

como conhecida por todos. Assim sendo, devido a sua sapiente crença, Sócrates não possui 

motivos para se alarmar, mesmo estando a contemplar o futuro leito de sua própria morte. 

Atônitos e curiosos, os presentes ali, dentre eles Símias, Cebes e Fédon, pedem que Sócrates 

revele mais detalhes a respeito disso. 

Em prosseguimento aos esclarecimentos para com seus interlocutores, Sócrates irá 

revelando de forma gradual que esse seu estado é a maior sabedoria que a atividade e o 

conhecimento filosóficos podem retribuir a um indivíduo humano, mortal. E assim ele depõe 

a favor da sabedoria filosófica: “[...] expor as razões pelas quais considero que o homem que 

realmente consagrou sua vida à filosofia é senhor de legítima convicção no momento da 

morte, possui esperança de ir encontrar para si, no além, excelentes bens quando estiver 

morto!” (Platão, 2021, Fédon, 63e-64a)10. 

Ao lançar mão da defesa dessa sabedoria, Platão adentra ao que pode ser considerada 

uma controversa tese a respeito de uma genuína atividade filosófica – a filosofia socrática e 

consequentemente a platônica – estar ligada a uma aspiração pela morte por parte do filósofo. 

A alusão inicial a essa aspiração leva até mesmo Cebes, um dos interlocutores de 

Sócrates, que já mencionamos aqui anteriormente, a questionar se Sócrates não estaria, assim, 

defendendo a tendência suicida como uma postura autêntica e sapiente. Sócrates, por sua vez, 

objeta que essa seria uma tendência suicida, haja vista que um sábio, tal como se propõe ser 

aquele que dedica sua vida ao verdadeiro filosofar, jamais cometeria um ato contra a vontade 

dos deuses, por isso, sua morte deve vir de causas externas a si próprio; sendo assim, o ato 

suicida é um ato humano que desobedece a vontade divina, e um indivíduo sábio jamais 

cometeria algo do tipo. 

Contudo, a razão pela qual Sócrates encontra-se tranquilo perante sua iminente morte 

é a controversa tese de que por meio da morte será obtida a verdadeira sabedoria. Como o 

objetivo da filosofia não é,senão, a verdadeira e última sabedoria, todo indivíduo dedicado a 

uma vida filosófica deve esboçar um tranquilo encantamento pela morte, e não uma apreensão 

e medo diante dela. 

 
10“ἀλλ᾽ὑμῖν δὴ τοῖς δικασταῖς βούλομαι ἤ δητὸν λόγον ἀπο δοῦναι, ὥς μοιφαίνε ται εἰκότως ἀνὴρ τῷ ὄν τι ἐν 

φιλοσοφίᾳ διατρίψας τὸν βίον θαρρεῖν μέλλων ἀπο θανεῖσθαι καὶ εὔελπις εἶναι ἐκεῖ μέγισταο ἴσεσθαι ἀγαθὰ 
ἐπει δὰντε λευτήσῃ” (Platão, Fédon, 63e-64a). 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=e)/fh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=u%28mi%3Dn&la=greek&can=u%28mi%3Dn0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dh%5C&la=greek&can=dh%5C0&prior=u(mi=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toi%3Ds&la=greek&can=toi%3Ds0&prior=dh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikastai%3Ds&la=greek&can=dikastai%3Ds0&prior=toi=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=bou%2Flomai&la=greek&can=bou%2Flomai0&prior=dikastai=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%2Fdh&la=greek&can=h%29%2Fdh0&prior=bou/lomai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn0&prior=h)/dh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=lo%2Fgon&la=greek&can=lo%2Fgon0&prior=to%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29podou%3Dnai&la=greek&can=a%29podou%3Dnai0&prior=lo/gon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28%2Fs&la=greek&can=w%28%2Fs0&prior=a)podou=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=moi&la=greek&can=moi1&prior=w(/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=fai%2Fnetai&la=greek&can=fai%2Fnetai0&prior=moi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29ko%2Ftws&la=greek&can=ei%29ko%2Ftws0&prior=fai/netai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nh%5Cr&la=greek&can=a%29nh%5Cr0&prior=ei)ko/tws
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C1&prior=a)nh%5Cr
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fnti&la=greek&can=o%29%2Fnti0&prior=tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=o)/nti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=filosofi%2Fa%7C&la=greek&can=filosofi%2Fa%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=diatri%2Fyas&la=greek&can=diatri%2Fyas0&prior=filosofi/a%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5Cn&la=greek&can=to%5Cn1&prior=diatri/yas
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=bi%2Fon&la=greek&can=bi%2Fon0&prior=to%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=qarrei%3Dn&la=greek&can=qarrei%3Dn0&prior=bi/on
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fllwn&la=greek&can=me%2Fllwn0&prior=qarrei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29poqanei%3Dsqai&la=greek&can=a%29poqanei%3Dsqai0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=a)poqanei=sqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=eu%29%2Felpis&la=greek&can=eu%29%2Felpis0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=eu)/elpis
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29kei%3D&la=greek&can=e%29kei%3D0&prior=ei)=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Fgista&la=greek&can=me%2Fgista0&prior=e)kei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi%29%2Fsesqai&la=greek&can=oi%29%2Fsesqai0&prior=me/gista
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29gaqa%5C&la=greek&can=a%29gaqa%5C0&prior=oi)/sesqai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29peida%5Cn&la=greek&can=e%29peida%5Cn0&prior=a)gaqa%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=teleuth%2Fsh%7C&la=greek&can=teleuth%2Fsh%7C0&prior=e)peida%5Cn


Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
536 

CONCLUSÃO 

 

A filosofia é, portanto, tanto como um processo, bem como uma trajetória de negação 

da própria imanência. Sendo assim, o filosofar é uma busca por uma supressão da matéria, do 

corpo, dos sentidos, do movimento, pois somente assim é possível que alcancemos o 

pensamento e a razão pura, e na razão pura encontram-se o verdadeiro bom, belo e justo, em 

outras palavras, somente ao acessar a razão pura é que nos deparamos com a forma mais 

lapidada de nossas virtudes. E, no que diz respeito a essa supressão, Sócrates afirma que a 

morte se identifica com a supressão do corpo e da matéria, para daí a existência residir 

exclusivamente na alma, onde encontram-se o pensamento e a razão pura. O filósofo, 

portanto, é por excelência o amante da sabedoria, o philósophos, que se encontra em oposição 

a philosómatos, o amante do corpo e das paixões. 

Podemos, por aqui, já ir derivando uma conclusão, de que a característica intrínseca à 

metafísica ocidental de opor os sentidos e o corpo com o pensamento e a alma, inferiorizando 

o corpo como sendo menos verdadeiro perante a alma é uma característica endossada e 

fundamentada pela doutrina platônica. Pois, como sabemos, essas características são 

endossadas pelos neoplatônicos, utilizando exatamente esses diálogos, tais como o Fédon e A 

república. 

Essa conclusão também é realizada com o estudo de alguns estudiosos em Platão. 

Entre eles, Nunes (2007) mostra em sua obra como Platão parece de fato endossar a ideia de 

uma alma imortal, o que justificaria a reminiscência. Ao percorrer por todos os argumentos de 

Sócrates sobre a pós-vida, o autor descreve o argumento final de Sócrates, que condiz com 

diversos outros argumentos mitológicos ou cosmológicos, tal como se vê no Fedro e no 

Timeu: 

 

Para discorrer sobre a última prova da imortalidade da alma, Sócrates estabelece, 

então, o axioma de que existem as Formas, as “coisas em si mesmas”, como o Belo 

em si. Essas “coisas em si mesmas” são as causas das propriedades de todas as 

coisas sensíveis que decorrem de uma participação (parousía) e comunhão 

(koinonía) com essas Formas (100d). A razão pela qual cada “ser” vem à existência 

é sua participação na essência da “realidade específica” (101c). Essa é a hipótese 

considerada mais “segura” por Sócrates (Nunes, 2007, p. 161). 

 

Com tal argumento Sócrates tenta assegurar a conclusão última, de modo eidético, da 

imortalidade da alma. Não à toa, é com tal argumento que Sócrates poderá demonstrar a razão 

pela qual a purificação da alma pela filosofia se faz válida: “Se a alma é suficientemente 



Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
537 

(hikanós) purificada pela filosofia, não chegará a habitar o érebro do Hades. Ela seguirá sem 

mediações para a inteligibilidade pura, incorpórea, em que o desejo fecundamente se abraça 

ao belo” (Nunes, 2007, p. 245). 

Outra característica dos diálogos de Platão que possibilitou a interpretação mais 

metafísica, escatológica e mística pode ser vista no modo como o antigo filósofo 

possivelmente utilizou dos mitos da religião órfica, muito em voga na Grécia clássica. Tais 

características podem ser vistas de modo aprofundado, principalmente a partir dos estudos de 

Bernabé (2011) em seu livro Platão e o orfismo: diálogos entre religião e filosofia. 

No livro 4 d’A república (2019), o tema a respeito da “moderação” e do 

“autocontrole” é retomado como a via de fato que angaria a “justiça”, propriamente dita, seja 

esta como estado da alma do indivíduo, ou como organização do Estado, tal como afirma 

Sócrates: “Então um homem justo não diferirá de modo algum de um Estado justo 

relativamente à forma da justiça, mas será semelhante a ele” (Platão, 2019, A república, 

435b)11. Nessa citação fica evidente que o estado de justiça da alma do indivíduo deve refletir 

e se identificar com o Estado regido de forma justa; sendo assim, a organização política 

também deve possuir autocontrole e moderação (Platão, 2019, A república, 435b). Mas, o que 

de fato é um estado de espírito em moderação? Em autocontrole? Platão não deixa essa lacuna 

e responde afirmando por meio de Sócrates que o estado de moderação da alma é quando se 

encontram em harmonia os três elementos que constituem a alma: o elemento apetitivo, o 

elemento racional, e o elemento da anima; a animosidade (Platão, 2019, A república, p. 435c-

441a). 

Diante dessa dinâmica que reside em nossa psique, a morte, quando nos confronta 

como algo incompreensível a seu respeito,faz com que o elemento racional de nossa alma não 

encontre sentido ou significado plausível para determinado fenômeno. A animosidade, 

portanto, não pode operar sob alguma ação advinda da racionalidade. Haja vista que a 

racionalidade não tem o que dizer a respeito da morte, o indivíduo despido da razão e do seu 

ânimo está à deriva de seus apetites, encontrando-se em estado de passionalidade, ou sob a 

égide da injustiça. Contemplar nossa finitude nos leva a um estado psíquico desequilibrado e 

a um sentimento de injustiça que revela nossa própria condição: 

 

 
11 “καὶ δίκαιος ἄρα ἀνὴρ δικαίας πόλεως κατ᾽αὐτὸ τὸ τῆς δικαιοσύνης εἶδος οὐδὲν διοίσει, ἀλλ᾽ὅμοιος ἔσται” 

(Platão, Fédon, 63e-64a). 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=di%2Fkaios&la=greek&can=di%2Fkaios0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fra&la=greek&can=a%29%2Fra0&prior=di/kaios
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29nh%5Cr&la=greek&can=a%29nh%5Cr0&prior=a)/ra
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikai%2Fas&la=greek&can=dikai%2Fas0&prior=a)nh%5Cr
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=po%2Flews&la=greek&can=po%2Flews0&prior=dikai/as
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kat%27&la=greek&can=kat%270&prior=po/lews
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29to%5C&la=greek&can=au%29to%5C0&prior=kat%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C0&prior=au)to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds0&prior=to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikaiosu%2Fnhs&la=greek&can=dikaiosu%2Fnhs0&prior=th=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Ddos&la=greek&can=ei%29%3Ddos0&prior=dikaiosu/nhs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29de%5Cn&la=greek&can=ou%29de%5Cn0&prior=ei)=dos
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dioi%2Fsei&la=greek&can=dioi%2Fsei0&prior=ou)de%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=dioi/sei
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Fmoios&la=greek&can=o%28%2Fmoios0&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fstai&la=greek&can=e%29%2Fstai0&prior=o(/moios


Artigo do dossiê: A invenção da metafísica. Morte e injustiça como desequilíbrio psíquico em Platão 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
538 

Entretanto, não diz respeito à ação externa daquilo que é próprio a alguém, àquilo 

que é genuinamente ele próprio e que verdadeiramente lhe é inerente. O indivíduo 

que é justo não permite que nenhum elemento de si mesmo cumpra a função de um 

outro elemento nem que os distintos elementos na sua alma produzam uma recíproca 

intromissão (Platão, 2019, A república IV, 443c-d)12. 

 

Consequentemente encontramos caracterizado o estado de injustiça da psique humana: 

Não será ela uma espécie de guerra civil entre esses três elementos, com uma 

recíproca interferência incluindo a troca de funções de cada um e uma rebelião 

levada a cabo por algum elemento contra o todo da alma com a finalidade de 

governá-la inadequadamente? (Platão, 2019, A república IV, 444b)13. 

 

Com isso, a injustiça se mostra enquanto um desajuste da psique humana, 

principalmente quando os elementos que caracterizam um homem ou as funções que ele 

possui diante a sua cidade estão ameaçados de serem submetidos a uma ação externa. Dessa 

forma, vê-se o sentimento de injustiça e o desajuste da psique humana diante da morte. Assim 

como o elemento próprio da alma do ser humano não permite que sua função seja 

interrompida, também a vida cotidiana não deseja  ser consumida pela guerra. 

No entanto, é esse acordo desejado por Sócrates n’A república (Platão, 2019) que 

mostra que o homem sente a injustiça enquanto aquela que interrompe sua função na cidade, 

ou enquanto algo no mundo que indica sua condição finita diante do mundo. Mostra-se que o 

homem deve ser justo, e que as características de uma cidade justa se dão em relação à virtude 

de seus cidadãos, que são devidamente desajustados quando o que lhe é externo, ou que lhes 

parece externo, interrompe ou se intromete nas funções ou nos elementos de sua alma. Não há 

dúvidas de que o homem teme o desconhecido, e que apesar do conteúdo palpável pela 

ciência, nossa mente, tal como notou Platão e outros filósofos posteriores, tende a pensar o 

além do mundo físico.  

O medo pela morte sempre nos causará a sensação de injustiça. Cabe compreender que 

a leitura de Platão perpassou por uma leitura mística seja ela justa ou não para com a recepção 

do corpus platônico, principalmente pelos neoplatônicos. Eis o momento, o ponto de partida 

para a metafísica ocidental. 

 

 

 
12 “τὸ δέ γε ἀληθές, τοιοῦ τόν τι ἦν, ὡς ἔοικεν, ἡ δικαιοσύνη ἀλλ᾽οὐ περὶτὴν ἔξω πρᾶξιν τῶν αὑτοῦ, ἀλλὰ περὶ 

τὴν ἐντός, ὡς ἀληθῶς περὶ ἑαυτὸν καὶ τὰ ἑαυτοῦ, μὴ ἐάσαντα τἀλλότρια πράττειν ἕκαστον ἐν αὑτῷ μη δὲ 
πολυπραγμονεῖν πρὸς ἄλλη λα τὰ ἐν τῇ ψυχῇ γένη” (Platão, A república IV, 443c-d). 

13 “οὐκ οῦν στάσιν τινὰ αὖ τριῶν ὄντων τούτων δεῖα ὐτὴν εἶναι καὶ πολυπραγμοσύνην καὶ 
ἀλλοτριοπραγμοσύνην καὶ ἐπανάστασινμέρους τινὸς τῷ ὅλῳ τῆς ψυχῆς, ἵν᾽ἄρχῃ ἐν αὐτῇ οὐ προσῆκον” (Platão, 

A república IV, 444b). 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=to%5C&la=greek&can=to%5C2&prior=fai/netai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de%2F&la=greek&can=de%2F1&prior=to%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge&la=greek&can=ge1&prior=de/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqe%2Fs&la=greek&can=a%29lhqe%2Fs0&prior=ge
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=toiou%3Dto%2Fn&la=greek&can=toiou%3Dto%2Fn0&prior=a)lhqe/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ti&la=greek&can=ti1&prior=toiou=to/n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%29%3Dn&la=greek&can=h%29%3Dn1&prior=ti
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=h)=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Foiken&la=greek&can=e%29%2Foiken0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h%28&la=greek&can=h%280&prior=e)/oiken
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dikaiosu%2Fnh&la=greek&can=dikaiosu%2Fnh0&prior=h(
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29ll%27&la=greek&can=a%29ll%270&prior=dikaiosu/nh
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29&la=greek&can=ou%290&prior=a)ll%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=ou)
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn0&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29%2Fcw&la=greek&can=e%29%2Fcw0&prior=th%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pra%3Dcin&la=greek&can=pra%3Dcin0&prior=e)/cw
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3Dn&la=greek&can=tw%3Dn0&prior=pra=cin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%28tou%3D&la=greek&can=au%28tou%3D0&prior=tw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lla%5C&la=greek&can=a%29lla%5C0&prior=au(tou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C1&prior=a)lla%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%5Cn&la=greek&can=th%5Cn1&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29nto%2Fs&la=greek&can=e%29nto%2Fs0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=w%28s&la=greek&can=w%28s0&prior=e)nto/s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29lhqw%3Ds&la=greek&can=a%29lhqw%3Ds0&prior=w(s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=peri%5C&la=greek&can=peri%5C0&prior=a)lhqw=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28auto%5Cn&la=greek&can=e%28auto%5Cn0&prior=peri%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=e(auto%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28autou%3D&la=greek&can=e%28autou%3D0&prior=ta%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mh%5C&la=greek&can=mh%5C0&prior=e(autou=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29a%2Fsanta&la=greek&can=e%29a%2Fsanta0&prior=mh%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%29llo%2Ftria&la=greek&can=ta%29llo%2Ftria0&prior=e)a/santa
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pra%2Fttein&la=greek&can=pra%2Fttein0&prior=ta)llo/tria
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%28%2Fkaston&la=greek&can=e%28%2Fkaston0&prior=pra/ttein
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=e(/kaston
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%28tw%3D%7C&la=greek&can=au%28tw%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=mhde%5C&la=greek&can=mhde%5C0&prior=au(tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polupragmonei%3Dn&la=greek&can=polupragmonei%3Dn0&prior=mhde%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=pro%5Cs&la=greek&can=pro%5Cs0&prior=polupragmonei=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Fllhla&la=greek&can=a%29%2Fllhla0&prior=pro%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ta%5C&la=greek&can=ta%5C1&prior=a)/llhla
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n1&prior=ta%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3D%7C&la=greek&can=th%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yuxh%3D%7C&la=greek&can=yuxh%3D%7C0&prior=th=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ge%2Fnh&la=greek&can=ge%2Fnh0&prior=yuxh=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29kou%3Dn&la=greek&can=ou%29kou%3Dn0&prior=%5D
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=sta%2Fsin&la=greek&can=sta%2Fsin0&prior=ou)kou=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tina%5C&la=greek&can=tina%5C0&prior=sta/sin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29%3D&la=greek&can=au%29%3D0&prior=tina%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=triw%3Dn&la=greek&can=triw%3Dn0&prior=au)=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%29%2Fntwn&la=greek&can=o%29%2Fntwn0&prior=triw=n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftwn&la=greek&can=tou%2Ftwn0&prior=o)/ntwn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=dei%3D&la=greek&can=dei%3D0&prior=tou/twn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29th%5Cn&la=greek&can=au%29th%5Cn0&prior=dei=
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ei%29%3Dnai&la=greek&can=ei%29%3Dnai0&prior=au)th%5Cn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C0&prior=ei)=nai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=polupragmosu%2Fnhn&la=greek&can=polupragmosu%2Fnhn0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C1&prior=polupragmosu/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29llotriopragmosu%2Fnhn&la=greek&can=a%29llotriopragmosu%2Fnhn0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=kai%5C&la=greek&can=kai%5C2&prior=a)llotriopragmosu/nhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29pana%2Fstasin&la=greek&can=e%29pana%2Fstasin0&prior=kai%5C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=me%2Frous&la=greek&can=me%2Frous0&prior=e)pana/stasin
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tino%5Cs&la=greek&can=tino%5Cs0&prior=me/rous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tw%3D%7C&la=greek&can=tw%3D%7C0&prior=tino%5Cs
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o%28%2Flw%7C&la=greek&can=o%28%2Flw%7C0&prior=tw=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th%3Ds&la=greek&can=th%3Ds0&prior=o(/lw%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=yuxh%3Ds&la=greek&can=yuxh%3Ds0&prior=th=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=i%28%2Fn%27&la=greek&can=i%28%2Fn%270&prior=yuxh=s
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a%29%2Frxh%7C&la=greek&can=a%29%2Frxh%7C0&prior=i(/n%27
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=e%29n&la=greek&can=e%29n0&prior=a)/rxh%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=au%29th%3D%7C&la=greek&can=au%29th%3D%7C0&prior=e)n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ou%29&la=greek&can=ou%290&prior=au)th=%7C
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=prosh%3Dkon&la=greek&can=prosh%3Dkon0&prior=ou)


Eduardo Rodrigues; Márcio Oliveira Souza da Silva 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 526-539, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
539 

REFERÊNCIAS 

BERNABÉ, Alberto Pajares.Platão e o orfismo: diálogos entre religião e filosofia. São 

Paulo: Annablume, 2011. 

BORNHEIM, G. Introdução a filosofar: o pensamento filosófico em bases existenciais. 

Globo, São Paulo, 2009.  

DILLON, John M. The Middle Platonists, 80 B.C. to A.D. 220.New York: Cornell 

University Press, 1996. 

KHAN, Charles. Plato´s theory of desire. The Review of Metaphysics, v. 41, n. 1, p. 77-103, 

Sep. 1987. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/20128559. Acesso em: 8 jan. 2024. 

MATTÉI, Jean-François. Platão. Tradução de Maria Leonor Loureiro. São Paulo: Editora 

Unesp, 2010. 

NUNES, Rubens Sobrinho. Platão e a imortalidade: mito e argumentação no Fédon. 

Uberlândia, MG: EDUFU, 2007. 

PESSOA, Fernando. Poemas completos de Alberto Caeiro. São Paulo: Cia das Letras, 2006.  

PLATÃO. Diálogos III–Fedro, Eutífron, Apologia de Sócrates, Críton, Fédon. Tradução e 

notas de Edson Bini. São Paulo: Edipro, 2021.     

PLATO. Platonis Opera. Ed. John Burnet. Oxford: Oxford University Press, 1903. 

PLATÃO. A república. Tradução e notas de Edson Bini. São Paulo: Edipro, 2019. 

VLASTOS, G. Justice and happiness in the Republic. In: VLASTOS, G (éd.).Plato.A 

Collection of Critical Essays. Garden City: Doubleday, 1971. p. 66-95. 


