
Resenha: O ceticismo e o aristotelismo de Elizabeth Anscombe 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
864 

O CETICISMO E O ARISTOTELISMO DE ELIZABETH ANSCOMBE 

 

 

Martin Magnus Petiz 

 

 

DOYLE, James. No morality, no self: Anscombe’s radical skepticism. Cambridge: Harvard 

University Press, 2018. 

 

Ao discutir dois artigos de Gertrude Elizabeth Margareth Anscombe (1919-2001) – 

Modern moral philosophy (MMP), de 1958 (Anscombe, 1958,1981a)1, e First person (FP), de 

1975 (Anscombe, 1975) –, James Doyle (professor de história da filosofia na Harvard 

University)busca contribuir com seu livro No morality, no self: Anscombe’s radical skepticism 

(Doyle, 2018) a debates éticos contemporâneos colocando na sua melhor luz a crítica radical 

de Anscombe a uma certa maneira moderna de nos autocompreendermos a partir de 

elementos da filosofia grega. 

O livro é composto por dois ensaios, cada um destinado à análise de um dos artigos de 

Anscombe. O livro carece de unidade temática clara, e Doyle (2018, p. ix) se limita a afirmar 

que os dois trabalhos são o lócus das duas teses “mais espantosas” (“most amazing”) de 

Anscombe. MMP tem como tese central a ideia de que o termo “moral” busca se referir a uma 

espécie sui generis de obrigações, razões, avaliações, traços do caráter, etc., e defende que tal 

distinção em face de outras razões seria um nonsense. Em FP, por outro lado, Anscombe se 

dedica a mostrar que a palavra “eu” e seus correlatos – “mim”, “comigo” etc. –não se referem 

a nenhum objeto no mundo com sentido. Em especial, não é seu papel designar a pessoa que 

enuncia a palavra, nem uma entidade especial que possamos chamar de self. Doyle também 

considera haver unidade entre os temas,uma vez que reconstruí-los permite defender 

Anscombe como uma filósofa cética, mas séria: ela não era o tipo de filósofo/a que quer 

argumentar o que há de incomum apenas para ganhar notoriedade. Mas, como ele mesmo 

admite, isso faz mais sentido no caso de MMP. FP é mais bem compreendido por seus 

leitores, e as objeções que recebeu não geraram tão grande controvérsia quanto MMP. Doyle 

 
 Resenha recebida em 02/09/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. 
 Doutorando e Mestre em Filosofia e Teoria Geral do Direito na Universidade de São Paulo (DFD-USP). 

Bacharel em Direito pela UFRGS. E-mail:  martinm.petiz@gmail.com.  
1Nesta resenha, farei referência ao artigo republicado em coletânea da sua obra (Anscombe, 1981a). 

mailto:martinm.petiz@gmail.com


Martin Magnus Petiz 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
865 

só esclarece melhor o que vê de comum entre os dois artigos no “Epílogo”, que ele chama de 

“A base anticartesiana do ceticismo anscombiano”, em que ele deixa escapar que a crítica 

mais potente de Anscombe ao pensamento cartesiano não está em FP, mas no seu livro 

Intention (Anscombe, 1963), que ele não analisa a fundo. 

Por conta desses fatores, vou me atentar mais detidamente à primeira seção do livro – 

Sem moralidade (No morality) (Doyle, 2018). Depois, abordarei a segunda seção tentando 

encontrar a unidade entre as duas partes com apoio em outros textos. 

A tese central de Doyle sobre MMP é a de que, ao contrário da leitura de muitos 

intérpretes do texto, Anscombe era contra a possibilidade do sentido do termo “moral” sob 

qualquer circunstância. Os capítulos 2 a 5 do livro servem a argumentar esse propósito. Em 

resumo, o termo busca designar a ideia de que há razões morais no mundo, ou que ao menos 

poderíamos argumentar sobre elas. Para um cético da “teoria do erro” como J. L. Mackie 

(1977, p. 16-17), por exemplo, o termo moral possui sentido, embora não tenha referência no 

mundo (Frege, 1960, p. 57-60): não há realmente propriedades morais que possam ser 

verificadas como fatos, mas os enunciados morais fazem sentido porque mobilizam 

sentimentos de aprovação e reprovação que podemos verificar2. Para Doyle (2018), contudo, 

Anscombe não acreditava nessa possibilidade. 

Doyle (2018, p. 6, tradução própria) toca uma corda importante em qualquer leitor de 

Anscombe quando inicia o tópico 1.2 com o título “minha estupefação na graduação”3. Ele 

manifesta um sentimento de perda de orientação ao perceber, ainda na sua graduação em 

filosofia, que Anscombe queria se livrar de conceitos fundamentais para o pensamento moral. 

Doyle ilumina o sentido de MMP ao defender que a sua tese central sempre foi a de que o 

vocábulo “moral” nunca teve legitimidade. Ainda assim, para ele, isso não faz de Anscombe 

uma cética moral, mas, antes, a principal renovadora da ética das virtudes na filosofia 

analítica. Desde que bem compreendido MMP mostra como o conceito de eudaimonia é o que 

sobra quando se retiram os acréscimos pós-cristianismo à ética (Doyle, 2018, p. 35) – uma das 

teses centrais de MMP. 

Anscombe anuncia 3 teses em MMP: (1) não devemos fazer filosofia moral antes de 

termos uma filosofia da psicologia, da qual ainda careceríamos4. A tese (2) é a de que os 

conceitos de obrigação e dever moral, e do que é moralmente certo e errado, devem ser 

 
2 Para Mackie (1977, p. 40), a afirmação de que há valores objetivos não é desprovida de sentido, mas 

simplesmente falsa.  
3 “My undergraduate bewilderment”. 
4 Ela levou adiante o papel de reconstruí-la em seu Intention, de 1958 (Anscombe, 1963). 



Resenha: O ceticismo e o aristotelismo de Elizabeth Anscombe 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
866 

descartados se isso for “psicologicamente possível”, porque são “sobreviventes ou 

derivativos” de uma concepção anterior de ética que não sobrevive mais. E a tese (3) é a de 

que as diferenças entre filósofos ingleses pós-Sidgwick até hoje são quase irrelevantes 

(Anscombe, 1981a, p. 26). As noções presentes na tese (2) não existiam na obra de Aristóteles 

(Anscombe, 1981a, p. 26-27). Com o estagirita, os termos “dever” e “precisar” (“should, 

ought, needs”) se relacionavam com a ideia de boa e má ação; e as virtudes da justiça, da 

equidade e da prudência lhes dariam inteligibilidade. Com os modernos surgiu um sentido 

especial de avaliação: “um sentido no qual eles [termos avaliativos e prescritivos] implicam 

algum veredicto absoluto (como o de culpado/não culpado em um homem) [...]” (Anscombe, 

1981a, p. 29). A moral moderna, diz Anscombe, só conseguiria falar nesse campo presumindo 

que estamos obrigados por lei. A causa dessa mudança no pensamento prático, segundo 

Anscombe, seria o surgimento e a queda do Cristianismo e sua ética vinda da Torá. Hume 

(2009, p. 497) teria razão ao mostrar que a ideia de um dever moral extraído da razão não faz 

sentido, conforme o seu adágio “a razão é escrava das paixões”. Raciocínios abstratos que 

pensam na moral como uma lei dada pela razão não teriam base. Para Doyle (2018, p. 16-17), 

nisso estaria presente a ideia de que não podemos falar da moral de modo totalmente altruísta, 

o que aflige a moral de herança kantiana. 

Uma concepção legalística de ética é a que pressupõe uma lei divina nos seguintes 

termos, para Anscombe (1981a, p. 30, tradução própria): 

 
Ter uma concepção de lei da ética é sustentar que o que é necessário para a 

conformidade com as virtudes, cujo fracasso é a marca da maldade enquanto homem 

(e não meramente, digamos, enquanto artesão ou lógico), é exigido pela lei divina 

assim como o que é necessário para tanto. 

 

Qualquer concepção ética baseada em uma lei estará aberta ao questionamento sobre o 

que torna racional obedecer àquela lei. Anscombe sugere que, em função da longa 

permanência do uso especial da palavra “moral” em nosso vocabulário, mesmo após o 

declínio do Cristianismo, a noção não secular de ética permaneceu presente entre nós, 

causando um “sentimento especial nesses contextos [tidos como morais].” Doyle (2018) 

defende, como uma de suas principais teses, que Anscombe comete um escorregão nesse 

ponto. Seguindo Saul Kripke (1980, p. 156-157), ele afirma que o termo “moral” é um mito 

tal qual unicórnios; se se descobrisse fósseis de animais parecidos com unicórnios, isso não 

provaria a sua existência. É da essência do conceito que a referência coberta pela sua extensão 



Martin Magnus Petiz 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
867 

seja de natureza mítica. No caso da “moral”, se encontrássemos as verdadeiras normas 

morais, elas seriam apenas preceitos da razão prática (Doyle, 2018, p. 53-55). 

Doyle também chama a atenção para se ler a tese de Anscombe pelo que a ascensão do 

cristianismo acrescentou à ética: a Torá impõe um sentido de urgência perante a lei 

divina,incute um sentimento forte perante ela e dá ênfase a proibições absolutas (Doyle, 2018, 

p. 28, 34).É claro que isso podia ocorrer também na ética grega– como quando um soldado se 

via vinculado perante sua polis em uma batalha ou a um Deus por uma promessa.Mas a 

afirmação desses deveres no contexto grego dependia sempre de um catálogo pressuposto de 

virtudes, como a equidade e a justiça (Doyle, 2018, p. 39). 

O segundo passo na análise de Doyle sobre MMP é identificar o significado preciso de 

um retorno à ética de Aristóteles do modo como Anscombe prescreve. Essa tarefa é 

introduzida no Capítulo 1, e plenamente realizada no Capítulo 6. Na visão dos modernos, 

segundo Doyle, toma-se como ponto de partida que a moralidade se opõe à preocupação de 

um agente consigo mesmo. No entanto, “[o] conceito [de moral] é estranho” aos gregos, diz 

Doyle (2018, p. 4), porque “(quase) todos [eram] eudaimonistas, ou seja, eles consideravam 

que um motivo para a ação era simplesmente uma maneira pela qual a ação servia aos 

interesses ou contribuía para o bem-estar do agente”. Isso não implicava em egoísmo, termo 

que Doyle (2018, p. 18) tenta cunhar por oposição ao altruísmo que ele ataca, mas que tende 

apenas a gerar mais confusão. O ponto seria ver também naquilo que é bom para o indivíduo 

boas razões para a ação. O que Doyle gostaria de afirmar é, na verdade, um anti-

instrumentalismo. O instrumentalismo é a visão de que ações boas para os outros são boas 

para o agente apenas quando são meios para este realizar os seus desejos, que motivam a sua 

ação. A visão grega, por outro lado, via em ações justas, fraternas etc., uma conexão 

conceitual com o bem para o agente. 

Doyle critica autores que afirmam receber a ruptura de Anscombe, como Robert 

Louden (1984) e John McDowell (1979), por adotarem uma visão “vitoriana” das virtudes. 

Para Doyle, esses autores utilizam o pseudo conceito de moral sem perceber ao privilegiar, em 

suas teorias éticas,virtudes como humildade, amor ao próximo e nobreza, que tendem ao 

altruísmo que Doyle critica (Korsgaard, 2008). O termo areté designava “excelência” no 

sentido de uma qualidade que torna uma coisa boa em seu gênero (Doyle, 2018, p. 12); “são 

as qualidades necessárias para ser um bom ser humano e, portanto, o líder de uma vida que 



Resenha: O ceticismo e o aristotelismo de Elizabeth Anscombe 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
868 

vale a pena ser vivida, como diz Sócrates; esse é o objetivo do conceito de aretē”5 (Doyle, 

2018, p. 39, tradução própria). Falar de virtude é, então, falar de bondade. Uma excelência no 

sentido grego verdadeiro é simplesmente aquilo que torna algo bom qua algo. É claro que isso 

não nos diz tudo, como mostram os diálogos de Sócrates com Górgias e Trasímaco (Doyle, 

2018, p. 13). Para responder à pergunta “por que eu deveria ter virtudes?”, deveríamos 

simplesmente lembrar com os gregos que elas são habilidades e capacidades que uma pessoa 

precisa porque não pode viver bem sem desenvolvê-las (Geach, 1969, p. 122-123)6. 

Em MMP, Anscombe (1981a, p. 29-32) sugere que precisamos de virtudes como 

máquinas precisam de óleo, e que a faculdade da vontade deve ter um vínculo lógico com as 

nossas necessidades. Na leitura de Doyle (2018, p. 70), as necessidades são apenas razões 

mais gerais. No Capítulo 6, Doyle (2018, p. 78-79) aborda também outros textos de 

Anscombe, em que a análise da estrutura das razões em nossas práticas fica mais clara: em um 

nível inicial, aprendemos pela socialização quais razões temos a partir de regras e convenções 

pré-estabelecidas. Nada obstante, sempre podemos abstrair cada vez mais sobre o que motiva 

a nossa ação até chegarmos ao bem que a prática busca realizar. Doyle chama a atenção para 

como a submissão da normatividade de nossas práticas a razões morais sui generis é uma 

forma de submetê-las a razões “não naturais.” Mesmo na ética cristã, contudo, havia 

referência às necessidades – pois Deus era obedecido por saber qual era o bem para os 

agentes. Na ética altruísta, nem mesmo essa base existe para guiar a ação. Por conta da 

permanência do vocábulo “moral” entre nós, ela “inevitavelmente nos tenta a um tipo de 

fetichismo de obrigação, pelo qual tomamos o que é convencional como natural”7 (Doyle, 

2018, p. 82, tradução própria). 

Doyle (2018) abre a segunda parte do livro – Sem self (No self) – com um trecho de 

Frege contra a ideia de que o sentido de conceitos é obra da subjetividade de uma mente. Em 

Frege (1960), o sentido é o uso apropriado de um conceito, que difere de uma ideia, que é a 

imagem que cada pessoa forma em sua própria mente sobre um sentido. Em FP, Anscombe 

(1975, p. 46) queria argumentar que o termo “eu” e seus correlatos não se referem a nada, o 

que, no fundo, tem a ver com a sua rejeição do solipsismo. Ela tenta argumentar que, quando 

um sujeito chamado John Smith fala de “John Horatio Auberon Smith”, ele não fala de 

alguma entidade abstrata chamada self. Smith falava intencionalmente de Smith, e nada mais. 

 
5“These are the qualities one needs if one is to be good at being a human being and so the leader of a life worth 

living, as Socrates puts it; that is the point of the concept of aretē”.  
6 O ponto foi desenvolvido especialmente por Philippa Foot(2001). 
7 “Inevitably tempts us into a kind of obligation fetishism, where by we take what is conventional for natural”.  



Martin Magnus Petiz 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
869 

Se ela estivesse correta, então nem a referência ao pronome indireto reflexivo serviria; ele não 

acrescentaria nada à explicação sobre o objeto da fala (Anscombe, 1975, p. 46-47). Por isso, 

Anscombe (1975, p. 58) concluía que o termo “eu” não se refere a nada.  

 
Nada além de um Ego Cartesiano servirá. Ou melhor, uma extensão de um... 

Descobrimos que, se “eu” é uma expressão referente, então Descartes estava certo 

sobre qual era o referente. Sua posição tem, no entanto, a dificuldade intolerável de 

exigir a identificação do mesmo referente em diferentes pensamentos-sobre-o-“eu”8 

(Anscombe, 1975, p. 57, tradução própria). 

 

Para Doyle, o ponto de Anscombe era mostrar que, sempre que tivéssemos de avaliar 

se Smith realmente fala de Smith, recorrer ao termo “eu” não serve para nada, pois incorre em 

um problema de circularidade. O ponto principal de Doyle (2018, p. 96-97) nesse ensaio é 

mostrar como as principais objeções à tese de FP falham. 

Por exemplo: Christopher Peacocke tentou resolver o problema afirmando que se pode 

falar no uso fundamental da regra para o termo “eu” quando o agente realiza “pensamentos-

sobre-o-eu plenamente autoconscientes”: “um uso totalmente autoconsciente do ‘eu’ no 

pensamento é aquele em que o pensador sabe que está se referindo a si mesmo, sem recorrer a 

nenhuma informação especial sobre o caso”9 (Peacocke, 2008, p. 79, tradução própria). Se 

alguém dissesse que “John é bolsista CAPES de doutorado”, informações adicionais teriam de 

ser acrescentadas para que Smith soubesse que se referiam a si. Doyle responde que Peacocke 

pressupõe desde o começo um pronome indireto reflexivo para poder formular o conceito de 

“pensamento-sobre-o-eu” como teste para o conceito de “eu.” No exemplo citado, Smith sabe 

e não sabe ao mesmo tempo que falam de si mesmo; sabe que falam de John, e que as 

condições envolvidas indicam que o John de que falam é ele; mas isso não nos diz nada sobre 

como ele pode saber que ele é John Smith (Doyle, 2018, p. 98-100). 

No Capítulo 8, Doyle lida com outra objeção a Anscombe que também falha na sua 

visão. Lucy O’Brien (1994) tenta argumentar que pode haver uma regra dada pelos usos da 

palavra “eu” que ajude um agente a testar afirmações sobre si mesmo reflexivamente. 

Enquanto Anscombe pensava no termo “eu” a partir de uma regra que o agente tentaria 

formular para si, O’Brien foca no aspecto social do seu uso. No entanto, para Doyle, o critério 

de O’Brien não serve, porque focar nos usos dos outros apenas indicaria que a palavra “eu” 

 
8 “Nothing but a Cartesian Ego will serve. Or rather, a stretch of one…We discover that if ‘I’ is a referring 

expression, then Descartes was right about what the referent was. His position has, however, the intolerable 

difficulty of requiring identification of the same referent in different ‘I’-thoughts”. 
9 “A fully self-conscious use of I in thought is one in which the thinker knows he is referring to himself, without 

drawing on any special information about the case”.  



Resenha: O ceticismo e o aristotelismo de Elizabeth Anscombe 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
870 

serve para coincidir com a pessoa que fala. E as outras pessoas são identificadas, na verdade, 

por seus nomes, e não por pronomes (Doyle, 2018, p. 103-104). 

Doyle identifica que, no fundo, Anscombe estava tentando afirmar que não há algo 

como uma consciência especial formada por uma linguagem privada, assim como 

Wittgenstein (2009) fez de modo célebre em suas Investigações. Assim resume o ponto: 

Doyle: 

A resposta, creio eu, é que as [...] afirmações são feitas contra o pano de fundo de 

diferentes pressuposições. (i) “Eu” teria que ser seguro contra falhas de referência se 

for uma expressão referente e alguns julgamentos-sobre-o-“Eu” forem verdadeiros: 

isto é, se às vezes se refere, sempre se refere. (ii) Se deixarmos de lado a suposição 

de que algumas sentenças-sobre-o-“Eu” são verdadeiras, então, se “Eu” fosse uma 

expressão referente, ela nunca poderia se referir – em parte porque, se o fizesse, teria 

de fazê-lo infalivelmente!10 (Doyle, 2018, p. 155, tradução própria). 

 

A argumentação de Doyle é em grande parte apoiada no que Anscombe já defendeu. 

Nada obstante, ele admite, no epílogo da obra, que os temas presentes no livro são parte de 

um projeto com fortes implicações políticas e práticas. A persistência do vocábulo “moral” 

entre nós, com a sua atração especial e sem base, ainda tinha efeitos negativos na nossa 

cultura. Nesse sentido, Doyle (2018, p. 177, tradução própria) afirma que   

 
Ela pensava claramente que o pseudoconceito de moralidade tornou o 

consequencialismo possível, que o consequencialismo agora permeava a cultura 

(Anscombe, 1957a) e que o consequencialismo tornou possível uma “justificativa” 

amplamente aceita de Hiroshima (Anscombe, 1957b) – e inúmeros outros horrores 

modernos11. 

 

A crítica geral de Anscombe (1981b, p. 59, tradução própria) à psicologia cartesiana se 

direcionava à ideia de que toda intenção seria produto da vontade, e a categoria do desejo 

seria central para a teoria da ação: “na prática, isso significa fazer um pequeno discurso para 

si mesmo, do tipo ‘o que eu penso estar fazendo é ...’”12. Tendo em vista essa conexão entre a 

filosofia moral e a filosofia da mente de Anscombe, só então é que Doyle (2018, p. 178, 

tradução própria) afirma que há uma “conexão substantiva” entre as teses primárias dos dois 

artigos que ele analisa: 

 
10 “The answer, I think, is that the […] claims are made against the background of different presuppositions. (i) 

‘I’ would have to be secure against reference failure if it is a referring expression and some ‘I’ judgments are 

true: that is, if it sometimes refers, it always refers. (ii) If we drop the assumption that some ‘I’ judgments are 

true, then if ‘I’ were a referring expression, it could never refer — partly for the reason that, if it did, it would 

have to do so infallibly!” 
11“She clearly thought that the pseudo-concept of morality made consequentialism possible, that 

consequentialism now permeated the culture (Anscombe, 1957a), and that consequentialism made possible a 

widely accepted ‘justification’ of Hiroshima (Anscombe, 1981) – and countless other modern horrors”.  
12 “In practice, this means making a little speech to yourself: ‘What I mean to be doing is…’”.  



Martin Magnus Petiz 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
871 

Pois Anscombe achava que a concepção cartesiana da mente havia ampliado os 

efeitos deletérios de nossa devoção idólatra à moralidade em nossa cultura. Ao 

promover um relato falso dos estados e processos mentais em geral, segundo ela, 

essa concepção deu origem a uma imagem falsa da intenção em particular. Isso, por 

sua vez, possibilitou o elemento central das doutrinas éticas consequencialistas e dos 

hábitos de pensamento: a erosão de qualquer distinção eticamente significativa entre 

os resultados de uma ação que são adequadamente pretendidos e aqueles que são 

meramente previstos13. 

 

Doyle poderia ter aprofundado a conexão entre as duas partes do livro. Apesar disso, a 

sua contribuição à compreensão da obra de Anscombe – mais popular do que realmente 

compreendida – é muito importante. Ademais, o livro de Doyle contribui para reviver uma 

ética das virtudes contemporânea e atenta ao nosso contexto secularizado, mostrando, 

ironicamente, que a dependência real de uma autoridade divina está mais presente na moral 

moderna do que se costuma pensar. 

Para leitores brasileiros, o livro de Doyle oferece uma rica introdução à obra de 

Anscombe, que é vasta e intrincada. O desafio que a leitura da sua obra impõe não deve nos 

impedir de lidar com os seus argumentos radicais, os quais se mostram aptos a exigir uma 

resposta da moral moderna, sob pena de cairmos nas formas de subjetivismo que ela tanto 

alertou como consequência dessa forma de pensar a ação humana. Ao defender o ponto de 

vista de Anscombe sobre a ética e a mente, a obra de Doyle não deixa de expor uma visão 

crítica sobre os escritos analisados, além de indicar uma gama de autores da renovada ética 

das virtudes que receberam de modos diferentes as suas teses polêmicas. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. Does Oxford moral philosophy corrupt youth? 

Listener, London, v. 57, p. 266-267, 1957a. 

 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. Intention. 2nded. Cambridge/London: Harvard 

University Press, 1963. 

 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. Modern moral philosophy. Philosophy, London, 

v. 33, n. 124, p. 1-19, 1958. 

 

 
13 “For Anscombe thought that a Cartesian conception of the mind had amplified the deleterious effects on our 

culture of our idolatrous devotion to morality. In promoting a false account of mental states and processes in 

general, she maintained, that conception gave rise to a false picture of intention in particular. This in turn made 

possible the central element of consequentialist ethical doctrines and habits of thought: the erosion of any 

ethically significant distinction between the results of an action that are properly intended and those that are 

merely foreseen”. 



Resenha: O ceticismo e o aristotelismo de Elizabeth Anscombe 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 864-872, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
872 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. Modern moral philosophy. In: ANSCOMBE, 

Gertrude Elizabeth Margaret. The collected philosophical papers of G. E. M. Anscombe. v. 

3: Ethics, religion and politics. Oxford: Basil Blackwell Publisher, 1981a. p. 26-44. 

 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. The first person. In: GUTTENPLAN, Samuel 

(ed.). Mind and language: Wolfton College Lectures 1974. Oxford: Clarendon Press, 1975. 

p. 45-66. 

 

ANSCOMBE, Gertrude Elizabeth Margaret. War and murder. In: ANSCOMBE, Gertrude 

Elizabeth Margaret. The collected philosophical papers of G. E. M. Anscombe. v. 3: Ethics, 

religion and politics. Oxford: Basil Blackwell Publisher, 1981b. p. 51-61. 

 

DOYLE, James. No morality, no self: Anscombe’s radical skepticism. Cambridge: Harvard 

University Press, 2018. 

 

FOOT, Philippa. Natural goodness. Oxford: Clarendon Press, 2001. 

 

FREGE, Gottlob. Sense and reference. In: GEACH, Peter; BLACK, Max (ed.). Translations 

from the philosophical writings of Gottlob Frege. Oxford: Basil Blackwell, 1960. p. 56-78. 

 

GEACH, Peter. The moral law and the law of God. In: GEACH, Peter. God and the soul. 

London: Routledge and Kegan Paul, 1969. p. 117-130. 

 

HUME, David. Tratado da natureza humana: uma tentativa de introduzir o método 

experimental de raciocínio nos assuntos morais. 2. ed. rev. e ampl. São Paulo: Editora Unesp, 

2009. 

 

KORSGAARD, Christine M. From duty and for the sake of the noble: Kant and Aristotle on 

morally good action. In: KORSGAARD, Christine. The constitution of agency: essays on 

practical reason and moral psychology. Oxford: Oxford University Press, 2008. p. 174-206. 

 

KRIPKE, Saul. Naming and necessity. Cambridge: Harvard University Press, 1980. 

 

LOUDEN, Robert. On some vices of virtue ethics. American Philosophical Quarterly, 

Chicago, v. 21, n. 3, p. 227-236, 1984. 

 

MACKIE, John L. Ethics: inventing right and wrong. London: Penguin Books, 1977. 

 

MCDOWELL, John.Virtue and reason. Monist, Oxford, v. 62, n. 3, p. 331-350, 1979. 

 

O’BRIEN, Lucy. Anscombe and the self-reference rule. Analysis, Oxford, v. 54, n. 4, p. 277-

281, 1994. 

 

PEACOCKE, Christopher. Truly understood. Oxford: Oxford University Press, 2008. 

 

WITTGENSTEIN, Ludwig. Philosophical investigations. Revised 4th ed. Translated by 

G.E.M. Anscombe, revised by P.M.S. Hacker and Joachim Schulte. Oxford: Wiley-Blackwell, 

2009.  

 


