
Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

747 

DA ESCRAVATURA À ONTOLOGIA: UM CATÁLOGO DA FILOSOFIA MODERNA 

NO COLÉGIO DO CARAÇA/MG (1820-1912) 
 
FROM SLAVERY TO ONTOLOGY: A CATALOG OF MODERN PHILOSOPHYAT COLÉGIO DO 
CARAÇA/MG (1820-1912) 
 

Lúcio Álvaro Marques 

 

RESUMO 

Apresentamos uma leitura de elementos da história do ensino de filosofia no Colégio do 

Caraça, situado em Santa Bárbara, Minas Gerais, desde sua fundação em 1820 até seu 

fechamento em 1912. Para tanto, são catalogados e analisados alguns documentos editados e 

uma série de fontes primárias inéditas em vistas de delinear um perfil da produção escrita do 

Colégio do Caraça. Trata-se de um catálogo de escritos preferencialmente filosóficos e de 

alguns regulamentos pedagógicos da Congregação da Missão (os ditos Lazaristas) que 

nortearam o ensino naquele Colégio. A análise dos documentos será feita a partir de uma 

possível chave interpretativa da filosofia reinante no Caraça, a saber, a filosofia moderna de 

matriz francesa. Essa hipótese merece ser investigada por duas razões principais: a primeira, a 

recorrente ideia de que a filosofia praticada nos colégios religiosos coloniais e imperiais era 

exclusivamente aristotélico-tomista, ea segunda, estando correta a chave interpretativa, então, 

pode-se considerar a herança da filosofia moderna francesa no período imperial em Minas 

Gerais como uma marca distintiva de identidade filosófica. Afinal, o ensino filosófico 

caracense era aristotélico-tomista ou seguia a moderna filosofia francesa? 

PALAVRAS-CHAVE: ensino; catálogo caracense; manuscritos; filosofia brasileira; filosofia 

francesa. 

 

ABSTRACT 

I present a reading of elements from the history of philosophy teaching at Colégio do Caraça, 

located in Santa Bárbara, Minas Gerais, from its foundation in 1820 until its closure in 1912. 

To this end, some published documents and a series of unpublished primary sources are 

catalogued and analysed in order to outline a profile of Colégio do Caraça’s written 

production. This is a catalogue of mainly philosophical writings and some pedagogical 

regulations of the Congregation of the Mission (the so-called Lazarists) that guided teaching 

at that college. The analysis of the documents will be based on a possible interpretative key to 

the philosophy prevailing at Caraça, namely, modern French philosophy. This hypothesis 

deserves to be investigated for two main reasons: first, the recurring idea that the philosophy 

practised in colonial and imperial religious colleges was exclusively aristotelian-thomistic; 

and second, if the interpretative key is correct, then the heritage of modern French philosophy 

in the imperial period in Minas Gerais can be considered a distinctive mark of philosophical 

identity. After all, was philosophical teaching in caracense aristotelian-thomistic or did it 

follow modern French philosophy? 

KEYWORDS: teaching; caracense catalogue; manuscripts; Brazilian philosophy; French 

philosophy. 

 
 Artigo recebido em 11/09/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. 
 Doutor em Filosofia pela PUCRS. Pós-Doutorado em Filosofia Brasileira pela Universidade do Porto. 

Bacharel licenciado em Filosofia pela PUC Minas. Professor do Magistério Superior na Universidade Federal do 

Triângulo Mineiro (UFTM/CNPq). E-mail: lucio.marques@uftm.edu.br.  

mailto:lucio.marques@uftm.edu.br


Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

748 

INTRODUÇÃO 

 

A história do ensino de filosofia no território brasileiro vem sendo construída a duras 

penas, mas, felizmente, de forma séria e coerente. Em Minas Gerais, essa história se iniciou 

em 1750 com a fundação do Seminário N. S. Boa Morte (1750) e foi secundado pelo Colégio 

do Caraça (1820). Para compreender as bases do ensino filosófico caracense, apresentarei 

algumas notas históricas sobre a Instituição, nas quais podemos avaliar o alcance histórico de 

sua atuação, especialmente considerando a fortuna histórica de seus egressos. Na sequência, 

catalogo os textos filosóficos, publicados e manuscritos, que representam os principais 

elementos da história do ensino caracense e, por fim, propomos uma chave interpretativa geral 

para o corpus caracense. 

Por certo, a Regulae Scholasticorum C. M. (ca. 1747) precede o tempo histórico do 

Colégio, mas se justifica por constituir o marco pedagógico que enquadra o ensino caracense 

e, da mesma forma, a Correspondência (1823-1875) de Dom Antônio Ferreira Viçoso não se 

resume ao tema do ensino, mas traz indicações primordiais para sua leitura. A partir de então, 

desde a Escravatura ofendida e defendida (1840) até o escrito sobre Ontologia, do início do 

século XX, o que temos é uma amostra do caráter filosófico vigente naquele Colégio. Daí, a 

questão a se responder é sobre a identidade teórica que vigeu nesse Colégio. Afinal, o ensino 

caracense ainda se resumia à matriz da filosofia qua ancilla religionis ou indica possível 

modernização da pauta filosófica em Minas Gerais? 

 

1 ALGUMAS NOTAS SOBRE A EDUCAÇÃO CARACENSE 

 

O Colégio do Caraça nasceu em 1820 à sombra de uma das maiores potências 

exportadoras das Américas, a antiga Vila Rica que, no século anterior, exportou cerca de 800 

toneladas de ouro. No sopé do Pico do Itacolomi foi criada em 1750 a primeira escola 

mineira, o Seminário N. S. Boa Morte, em Mariana, que absorveu sozinha a demanda pela 

educação mineira até 1820. De lá saíram diversos intelectuais e com posturas bastante 

controversas, desde aqueles que acusavam os participantes da Inconfidência Mineira de 

“infames portugueses, réus do ‘hediondo crime’ de tramarem a libertação do Brasil”, como foi 

o caso de vários sacerdotes que se doutoraram na Universidade de Coimbra por volta de 1770, 

até aqueles que tomaram partido como inconfidentes (Carrato, 1968a, p. 115; Frieiro, 2019). 

Os doutores conimbricenses regressavam, geralmente, cumprindo a função de professores 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

749 

régios de Lógica, Física e Metafísica, no curso de Artes ou Filosofia ou, ainda, de professores 

de Gramática, Teologia Sistemática e Moral, no curso de Teologia. Tal situação perdurou até 

a abertura do Caraça (situado entre os municípios mineiros de Catas Altas e Santa Bárbara, 

região central do Estado), quando passou a haver ensino naquelas terras, e a demanda pelo 

ensino marianense teve uma suave redução (Lage, 2019, p. 138). 

Desde suas origens, os dois colégios mineiros assumiram a missão civilizatória. A 

formação não se resumiu ao preenchimento dos quadros eclesiásticos; antes, respondia à 

“preocupação da elite mineira com a formação de sua prole e a forma de organização da 

educação escolar em Minas Gerais”, cujo princípio foram as aulas avulsas e que, com o 

tempo, se consolidou na formação clássica oferecida pelas duas instituições (Faria Filho; 

Carvalho, 2019, p. 8). Entre 1818 e 1831, as Aulas Públicas voltavam-se para as cadeiras de 

Gramática Latina, Retórica, Filosofia e Geometria, sendo, posteriormente, em 1931, inclusa a 

Língua Francesa (Lages, 2019, p. 180). Essa preocupação com a formação estava presente na 

sociedade como um todo, especialmente na elite mineira, e foi a Igreja que ocupou esse lugar 

pedagógico na sociedade colonial e imperial nestas terras. 

Desde a fundação do Colégio do Caraça até 1843, a figura do Pe. Antônio Ferreira 

Viçoso e a de seu coirmão Pe. Leandro Rebelo Peixoto e Castro cresceram em importância na 

obra educacional. Como fundadores desse Colégio, a vida deles se dividia entre suas missões 

pastorais e educacionais. A partir de 1843, o bispo Viçoso teve a responsabilidade de gerir os 

dois colégios marianense e caracense, entre outros que estavam no espaço da diocese de 

Mariana, a saber, os Colégios de Congonhas do Campo, de Campo Belo (atual Campina 

Verde), de Duval e Luiz Dalles em São João Del Rei, e o Roussin, também em Mariana. Esses 

sete colégios destinavam-se à formação masculina, mas havia outros três destinados à 

formação feminina, o Colégio das Irmãs de Caridade em Mariana, o Recolhimento de 

Macaúbas (atual Santa Luzia) e o Colégio de São João Del Rei (Lages, 2019, p. 193). Todas 

essas instituições estavam aos cuidados administrativos de Viçoso que, por sua vez, 

preocupava-se, sobremaneira, com as “normas da ortodoxia católica pós-tridentina”, o que 

resultou em cuidadosa atenção com o ensino humanista de filosofia e teologia (Assis, 2019, p. 

70). Isso foi traduzido em rigorosa observância das normas e regulamentos eclesiásticos, 

papais e diocesanos. Porém, uma das principais atividades de Viçoso foi investir na reforma 

do clero que se materializava na “formação de uma rede de tradução, produção, publicação e 

distribuição de livros, compêndios, folhetos e jornais católicos, realizada pela Tipografia 

Episcopal de Mariana” (Assis, 2019, p. 70). 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

750 

Entre o sim e o não, entre uma interpretação e outra, há que se admitir que a obra 

de reforma do clero empreendida pelo bispo tinha larga ambição humanista, pois traduzir 

e publicar obras nas terras mineiras ainda era um ato de resistência à política imperial que 

tudo subordinava ao Desembargo do Paço. Há várias e excelentes interpretações recentes 

da ação educacional de Antônio Viçoso (Oliveira, 2019; Oliveira, 2024; Pereira, 2023; 

Santirocchi, 2015), mas o que nos interessa aqui especialmente é delinear o que 

significava a educação caracense no século XIX. Afinal, o Colégio erigido em 1820 

sobreviveu até 1912, e nele estudaram dois futuros presidentes da República (Afonso 

Augusto Moreira Pena [1847-1909, 6º Presidente do Brasil] e Artur da Silva Bernardes 

[1875-1955, 12º Presidente do Brasil]), governadores, deputados e senadores. Isso se deve 

ao status da Instituição, visto que ele era equiparado ao Colégio Dom Pedro II do Rio de 

Janeiro (Andrade, 2000, p. 38). Entre as montanhas e o silêncio, formaram-se gerações de 

indivíduos que assumiriam posições destacadas na sociedade mineira e brasileira, sabendo 

que isso não era um acaso. 

Pelo contrário, a austera pedagogia caracense não pretendia apenas formar para a vida 

religiosa, isto é, para os quadros exclusivos da Igreja como sacerdotes e missionários. 

Conjugando o rigor da pedagogia lancasteriana e o ascetismo humanista cristão, o Caraça 

pretendia formar cidadãos com “uma cultura necessária para o trânsito político e social, 

diferenciadora e, ao mesmo tempo, homogeneizadora”, vale dizer, não se tratava apenas de 

formar cidadãos cultos e cristãos, mas “de formar aquele que não é como todos, mas como 

poucos” (Andrade, 2000, p. 105). O egresso não só regressaria para a sociedade de posse de 

um novo conhecimento, mas como parte da elite política e social de seu tempo. A obra 

educacional, nesse sentido, era eminentemente política e engajada na constituição de quadros 

administrativos, políticos e sociais para a administração pública. Enfim, havia um perfil do 

egresso bem definido (Andrade, 2000, p. 105): “formar o homem, o homem honrado, 

socialmente ativo, educado na religião e nas letras, está na essência dos objetivos pedagógicos 

do Colégio do Caraça”. Portanto, é dentro desse cenário que entenderemos o significado e 

alcance da filosofia ensinada nas terras mineiras. 

Por certo, há que se considerar o tempo e ambiente em que tal ensino foi efetivado. O 

período imperial (1822 a 1889) e a República Velha (1890 a 1912, data do fechamento do 

Colégio) estão longe de ser o cenário iluminista celebrado na Europa. Longe disso, o que se 

tinha entre nós era bem menos que o esperado. Vamos por partes. Quando o Marquês de 

Pombal promoveu a expulsão dos Jesuítas (1759), uma das razões alegadas era a dita 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

751 

necessidade de modernizar o ensino no Império (Carrato, 1963). O jesuitismo seria o então 

responsável por uma visão retrógrada e fechada aos ares iluministas. A renovação do ensino 

filosófico viria pela adoção de uma nova compreensão como a expressa n’O verdadeiro 

método de estudar (1746), do jesuíta Luís António Verney. O “jesuitismo” daria lugar a uma 

visão esclarecida. Essa pretensão levou, por exemplo, Luís Washington Vita a estabelecer 

uma distinção entre o saber de salvação, como modo dominante do conhecimento praticado 

durante todo o período colonial nos colégios católicos, e o saber de ilustração, aquele que 

viria renovar o conhecimento, abrindo a cultura lusitana ao espírito iluminista. Assim, 

teríamos, então, uma espécie de transição entre o jesuitismo ou saber de salvação em direção à 

cultura e ao saber ilustrado. Entretanto, a história é mais caprichosa que os desígnios políticos 

e administrativos. Longe de estabelecer uma nova cultura iluminista no reino lusitano, essa 

política pombalina afundou a educação em verdadeira crise, e o cenário filosófico quando da 

eleição episcopal de Antônio Viçoso não era muito diferente, pois o conservadorismo 

predominava entre os melhores intelectuais do período imperial brasileiro, por exemplo, em 

Silvestre Pinheiro Ferreira, Antônio Feijó, Francisco do Monte Alverne, Manoel Joaquim de 

Miranda Rego, Frei Caneca e Nísia Floresta; e entre os dissidentes, havia um Marquês de 

Maricá, como verdadeiro católico heterodoxo. Eis o cenário do que não foi uma ruptura 

iluminista no pensamento brasileiro entre 1808 e 1843, ao contrário, vigia aqui a filosofia 

como ancilla religionis (Margutti, 2020, p. 656 e 659). 

De forma breve, a ruptura iluminista não ocorreu até então (1843) entre nós, e foi, 

justamente, nesse ambiente que a obra educacional do bispo marianense se inseria somada ao 

desejo de reforma do clero, contrapondo o ultramontanismo do epíscopo ao regalismo dos 

nacionalistas e laxistas (Santirocchi, 2015). Por essas razões, esperar, desde já, a ideia de 

filosofia laica e secularista nos colégios mineiros é simplesmente um despropósito. O cenário 

cultural mineiro no século XIX era moralista e devocional, patriarcal e clerical, onde “a 

religião foi colocada acima da filosofia” (Margutti, 2020, p. 650). A considerar esse 

diagnóstico como verdadeiro e acabado, pouco ou nada teríamos que avançar, porém, não 

existe nem é filosoficamente producente assumir interpretações sem antes analisar textos e 

documentos que foram a base do ensino. Por isso, façamos uma catalogação de alguns dos 

principais escritos filosóficos do Colégio do Caraça. Só depois disso, podemos arriscar 

alguma análise para entender o que estava em questão nesses escritos. 

 

 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

752 

2 OCORPUS CARACENSISNA EDUCAÇÃO FILOSÓFICA 

 

Embora não seja excessivamente longo, o corpus em questão deve ser reconhecido 

como uma amostra significativa do ensino filosófico e de outras formas de conhecimento 

praticadas no referido Colégio e/ou em conexão com sua história. Isso se deve ao fato de 

incluir dois regulamentos e as cartas episcopais, visto que o ensino era objeto presente em 

todos eles. Nesse sentido, o catálogo das fontes primárias do Colégio do Caraça que se segue 

tem como estrito objeto os textos relacionados à filosofia e/ou à administração do seu ensino 

naquela instituição. Por sua vez, há uma excelente Listagem de recuperação de documentos 

do Arquivo Histórico do Caraça que apresenta boa parte das indicações que analisaremos e 

que, por óbvio, usamos como base para esta seleção de textos (Arquivo Público Mineiro, 

2023; Belloni, 2008). Felizmente, parece ser esse o conjunto de textos relativos ao tema 

proveniente do arquivo do Caraça e, melhor que isso, parece ser um catálogo completo do que 

houve de filosófico produzido por aquela instituição1. Não obstante, é preciso fazer uma 

ressalva da maior importância, pois havia a produção das famosas conclusiones ex na 

Instituição, porém sabemos apenas da existência de um exemplar que ainda não foi 

localizado, mas se trata de Theses Philosophicae de Logica, et Metaphisica, que saiu na 

Typographia de Silva, de Ouro Preto, 1828 (Carrato 1968b, p. 119, nota 30). Isso mostra que 

a produção de conhecimento de lá não diferia do modelo adotado nos colégios coloniais 

(Província Brasileira da Congregação da Missão, 2024). Entretanto, ainda estamos à procura 

desse exemplar. 

Diversamente, há que se ter em mente que outras tantas produções podem ter existido, 

mas em virtude da reduzida atenção dada à história documental dos colégios coloniais e 

imperiais, ainda podemos estar distantes de concluir o rol das publicações provenientes dessas 

instituições. Nem por isso, o que se tem até então é desprezível. Pelo contrário, há que se 

reconhecer no catálogo a seguir uma das fontes mais significativas para fazer uma 

aproximação teórica sobre a filosofia praticada na Instituição que, por sua vez, está longe de 

ser um modelo estanque como durante muitos anos se pensava ser o caso. Catalogar o rol de 

textos é o primeiro passo para tanto. 

 
1 Agradecemos aos responsáveis (em ordem alfabética, Gustavo S. Oliveira [UFU], João Paulo R. Pereira 

[UFOP], Rodrigo Marcos de Jesus [UFMT] e Yani A. Oliveira [UFTM]) pela edição do corpus do Colégio do 

Caraça para a Série Scripta Brasiliana por indicarem referências a que não tinha acesso até o momento, 

especificamente, o Quadro de horários e Anotações sobre Antropologia e História Eclesiástica. 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

753 

Nesse catálogo, reunimos os textos que já tiveram alguma publicação indicando a 

fonte de acordo com o padrão atual. Os demais serão descritos de acordo com os critérios 

paleográficos (Berwanger; Leal, 2008). Ademais, empregaremos o recurso que somente há 

poucos dias descobrimos e que é bastante prático: através do número de pixels de uma página 

digitalizada é possível calcular seu tamanho em polegadas e milímetros. No caso dos 

manuscritos, usaremos esse recurso. Na elaboração do catálogo, utilizaremos o ano e o título 

seguidos da citação corrente, se publicado, ou da sigla ms. para os inéditos, além de uma 

breve descrição do texto. Eis o rol dos textos em questão: 

i. ca. 1747 – Regulae Scholasticorum C. M.(Sá et al., 2022, p. 57-67) – o texto foi 

dividido em vinte fólios que estão sinalizados na presente edição entre colchetes e 

contém vinte Regras Acadêmicas da Congregação da Missão (doravante: CM), 

precedidas por nove Regras ou Constituições na forma de estatuto da 

Congregação Portuguesa. O texto está editado em versão bilíngue com os 

parágrafos latinos precedendo as traduções. 

ii. 1823-1875 – Correspondência de D. Antônio Ferreira Viçoso (Marques; Camello, 

2024, p. 579) – traz a edição completa das cartas de Antônio Viçoso em edição 

anotada e datada em cada documento, além de apresentar as fontes originais de 

cada texto. No corpo dessa edição, somente a título de exemplo, o termo colégio 

repete-se 105 vezes; ensino, 7; educação, 40; Caraça, 138; e filosofia, 16. Isso são 

apenas indícios do valor do texto. 

iii. 1840 – Escravatura ofendida e defendida (Marques; Pereira, 2020, p. 145-203) – 

um dos mais famosos textos de Antônio Viçoso tem cerca de 48 fólios e foi 

publicado com a numeração completa do documento, precedido do resumo que o 

autor propõe do livreto elaborado pelo Pe. Leandro R. P. Castro em defesa da 

escravização, ocupando as páginas iniciais (145-163), seguido imediatamente de 

Sobre os africanos escravizados depois da Lei Brasileira de 7 de novembro de 

1831. Apresentação em forma de diálogo, intitulado Escravatura. 

iv. ca. 1845 – Regulamento do diretor e mais oficiais do Seminário Externo da 

Congregação da Missão (ms.) – o manuscrito está em um caderno com 291x204 

milímetros no formato de duas folhas abertas, ou seja, a página tem, de fato, cerca 

de 145 de largura x 204 milímetros de altura. Está em bom estado de conservação 

e a escrita tem inclinação para a direita com grafia impecável. A primeira parte 

traz as Instructiones communes omnibus Officialibus Seminarii Juniorum 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

754 

Convictorem juxta institutum S. Vincentii a Paulo e estende-se da página 1 (visto 

que a primeira folha é a capa, onde figura o título citado no início deste parágrafo) 

à 10, com texto distribuído em 25 parágrafos. Na p. 11 inicia-se um aviso aos 

docentes, cujo título é Monita Professoribus Seminarii Juniorum Convictorem 

juxta institutum S. Vincentii a Paulo. O texto segue a p. 20, com o mesmo número 

de parágrafos do anterior. Ao final dessa página, iniciam-se as Instructiones 

speciales e vão até a p. 37, com 30 parágrafos, onde consta o termo com a palavra 

Finis, seguido da observação: Parece haver aqui algum erro do Copista. 

v. 1892 – De modéstia (Oliveira, 2024, p. 79) – o ms. está digitalizado em “34 fotos, 

totalizando 70 páginas, dispostas no formato frente e verso, com o texto todo em 

francês, poucas rasuras, porém com muitos erros gramaticais e ortográficos no seu 

francês”, tanto o tamanho quanto a forma equivalem em parte ao item anterior, 

com média de 16 linhas por fólio. 

vi. ca. 1903 – Anotações sobre Filosofia: Supplementum Philosophiae (ms.) – são 13 

páginas de um caderno com 23 linhas por páginas e não deve ser maior que 

145x204 milímetros. O texto está dividido em três partes, sendo a primeira 

redigida em latim e as outras duas em francês. A primeira dedicada aos louvores à 

filosofia feita pelos filósofos antigos e modernos (Cícero, Bossuet, Grotius, 

Malebranche); a segunda apresenta a filosofia da ação etc. 

vii. 1904 – Anotações sobre Filosofia: Lógica (Sá et al., 2022, p. 77-102) – o texto 

original tem 26 fólios e traz uma apresentação geral sobre Lógica, desde o 

conceito até as causas e os juízos analítico, sintético e misto, bem como os 

atributos transcendentais do ente. 

viii. 1907-1908 – Quadro de horário: Tableau des cours (ms.) – trata-se de um horário 

de aulas e atividades praticadas no Colégio. Está dividido em cinco horas durante 

todo o dia, quando ocorre a formação quer religiosa (a instrução religiosa, 

evangélica e história sagrada) quer escolar dos estudantes (o curso geral que 

compreendida línguas antigas e modernas, história e ciências). 

ix. Séc. XX – Anotações sobre transformismo ou darwinismo (Sá et al., 2022, p. 68-

76) – embora breve (14 fólios), o texto apresenta uma das principais discussões da 

primeira metade do século passado, a disputa sobre a origem humana entre criação 

ou evolução. O autor parte da definição de Darwin e discute ao longo de todo o 

texto. 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

755 

x. Séc. XX – Anotações sobre Antropologia e História Eclesiástica (ms.) – é o 

penúltimo manuscrito que destacamos, cujo interesse está na primeira parte. Ao 

todo são oito folhas de caderno, sendo as duas últimas dedicadas ao tema da 

história em forma de índice do texto. As seis folhas iniciais nos interessam, pois 

trazem uma ideia de antropologia geral: definição, objeto e percurso de estudo. 

xi. Séc. XX – Anotações sobre Filosofia: Ontologia (ms.) – são 34 fólios com cerca 

de 24 linhas por fólio e abordam as duas partes da metafísica, a geral, sobre o ser 

universal ou ontologia, e a especial, sobre Deus, o mundo e o humano, a dita 

teodiceia. 

Note-se que, embora não sejam muitos textos, são suficientes para dar uma ideia do 

conteúdo das aulas praticadas no Colégio do Caraça. Por certo, uma análise exaustiva de 

todos os textos é impossível no espaço de um artigo, até porque, o corpus todo beira 800 

páginas, com a maior parte editada em espaço simples, demandando investimento de tempo e 

trabalho muito superiores a este. Não obstante, o que se pretende na sequência não é uma 

tarefa desprovida de importância. Antes, trata-se de uma caracterização geral do conteúdo a 

partir das fontes que inspiraram os textos, a saber, os autores que foram as bases teóricas em 

cada uma das argumentações. Com isso, o que se pode esperar é uma visão do conjunto da 

obra não no seu conteúdo, mas no seu negativo, isto é, os autores que foram objeto de sua 

discussão. 

O que se pretende nessa análise não é outra coisa senão apresentar uma radiografia 

negativa das fontes inspiradoras do corpus caracense. Para uma instituição cuja história se 

situa, praticamente, nos períodos imperial e início do republicano (1820-1912), dar a conhecer 

as fontes teóricas de seu ensino permitirá, ao mesmo tempo, entender quão moderno ou 

conservador foi o perfil intelectual dos docentes e egressos do Caraça. Afinal, sabendo que 

Antônio Viçoso, uma das figuras centrais da Instituição, era considerado um ultramontano e 

foi o grande responsável pela reforma moralizante do clero mineiro, e que seu coirmão 

Leandro R. P. Castro havia escrito um livreto em defesa da escravização, o que se pode 

esperar de um colégio como esse? Que identidade teórica predominava nele? 

 

3A FILOSOFIA MODERNA COMO CATEGORIA INTERPRETATIVA 

 

De 1747 a 1908, estão distribuídos os onze documentos presentes nesse Catalogus 

Caracensis. O primeiro antecede a fundação do Colégio em mais de sete décadas, mas trata-se 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

756 

de um documento fundamental da Congregação da Missão para pensar o lugar que, 

inicialmente, atribuíram à formação filosófica em seus colégios; e o último tem datação 

aproximada do final da primeira década do século passado. Portanto, é nesse arco temporal 

que lemos os documentos básicos sobre o ensino de filosofia naquele colégio. Em hipótese, 

constatar que o ensino filosófico caracense não era mais que uma filosofia como ancilla 

religionis (Margutti, 2020), nada haveria de errado, uma vez que esse parece ser o caso 

durante as primeiras décadas do Império. Porém, para constatar o fato e documentá-lo, 

precisamos ir às fontes e analisá-las. Façamos, portanto, a análise inicial desses documentos 

em vistas de confirmar ou não a hipótese da persistência dessa compreensão filosófica 

enquanto tal e apontaremos, com menos incerteza, a orientação da identidade do ensino 

caracense. 

Estatutariamente, o estudo da filosofia na Congregação da Missão nasce como um 

exercício propedêutico destinado a subsidiar os cursos de Artes (ou Filosofia) e Teologia, 

quando o estudante se destinasse à carreira eclesiástica. Na forma como consta na Regulae 

Scholasticorum (ca. 1747, nº 1), a formação descrita parece equivaler ao ensino médio ou à 

formação introdutória aos cursos superiores (Sá et al., 2020, p. 57-58): “os estudantes 

dedicarão um biênio à Filosofia, a saber, a Aritmética, Álgebra e Geometria no primeiro ano. 

Estudarão Cosmologia, Psicologia, Teologia natural e Ética em forma de compêndio”. Se esse 

é o caso, não há como saber efetivamente o que era ensinado nos colégios da CM, porém 

sabe-se que os estudantes deveriam ser tão aplicados a ponto de esperar que fizessem amplos 

“progressos na ciência” (Sá et al., 2020, p. 66). 

As próximas referências ao ensino filosófico em Minas estão no epistolário do 

fundador do Colégio do Caraça e, então, bispo da diocese marianense. Nas duas primeiras 

cartas – 005 e 045 – trata-se, ainda, do ensino preparatório, pois o ensino de Filosofia aparece 

ao lado das demais cadeiras e está destinado à formação sacerdotal: “ensina-se aqui a língua 

latina, francesa, Geografia, Filosofia, Teologia dogmática e Moral a oitenta seminaristas; em 

Congonhas, também oitenta; em Jacuecanga, cinquenta; na Farinha Podre, vinte” (Viçoso, 

2024, p. 74). De Jacuecanga (atual distrito de Angra dos Reis) até Congonhas (região central 

do Estado) e o sertão da Farinha Podre (atual região do Alto Paranaíba e Triângulo Mineiro), 

ministravam-se o ensino filosófico, teológico e línguas para os candidatos às ordens sacras. 

Ademais, bom lembrar que o mesmo ensino passou a integrar, na década seguinte, tanto 

alunos externos, não destinados à vida eclesiástica, quanto os vocacionados (Viçoso, 2024). 

Até alcançar, por volta de 1851, a independência entre os cursos filosófico e teológico, agora 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

757 

como “cursos superiores” com carga semanal de Teologia Moral (4 h), Filosofia Racional (2 

h), Retórica (3 h) e Grego (4 h) (Viçoso, 2024, p. 174). Lembrando que o lente ou professor 

de Filosofia recebia 700 réis, e o lente de Retórica e Grego, 900, algo em torno de R$ 17,50 e 

22,50, respectivamente, por semana (Viçoso, 2024, p. 191). 

Como se não bastasse a hipotética desvalorização salarial, o que precisa ser visto à luz 

do reduzido espaço para os profissionais liberais na primeira metade do século XIX, nota-se a 

rigorosa vigilância contra a heresia teórica, ou melhor, contra “um catálogo e enumeração dos 

erros da falsa Filosofia” que deveriam ser combatidos por aquele que é “amante da Verdade 

Teológica e Filosófica”, conforme instrução de 1862 (Viçoso, 2024, p. 385). Em 1863, o zelo 

apostólico de bispo o faz exortar Pedro de Araújo Lima, Marquês de Olinda, sobre a 

necessidade de os exames filosóficos serem condições impreteríveis para o avanço dos 

estudantes em direção às ordens (Viçoso, 2024, p. 394): a minuta do documento-resposta traz 

três artigos, “no 1º diz que não ordene em ordens sacras (in Sacris) sem exame público e 

aprovação em filosofia; 2º no Presbiterato, no curso teológico; 3º, não admita a concurso para 

benefícios sem aprovação em todas as disciplinas ordenadas pelos estatutos do seu 

seminário”. Enfim, a formação filosófica completa era condição para seguir na direção das 

funções eclesiásticas ordenadas. O bispo marianense parece ter levado essas regras às últimas 

consequências tanto no seminário diocesano quanto no caracense, que estava em seu domínio 

episcopal. 

É nesse cenário que analisamos os escritos políticos – a Escravatura ofendida e 

defendida (1840)– e filosóficos provenientes do Caraça. Neles, o interesse não é detalhar a 

constituição argumentativa, mas explicitar que tipo de referência se usou para justificar os 

argumentos em questão. Afinal, seria uma argumentação ancilla religionis? 

Sem dúvida, a Escravatura é o melhor exemplar para tanto, pois, de um lado, traz a 

defesa da escravização feita por um dos fundadores do Colégio do Caraça, Leandro R. P. 

Castro e, de outro, a crítica, pelo outro fundador do Colégio, Antônio Ferreira Viçoso. Na 

primeira parte, há a reconstrução dos argumentos da Leandro R. P. Castro (Marques; Pereira, 

2020, p. 145-163) e, na segunda, estão os argumentos antiescravagistas de Viçoso (Marques; 

Pereira, 2020, p. 164-2032). Desde o início, Antônio Viçoso reconstrói precisa e atentamente 

os argumentos do seu coirmão, por isso é possível reconhecer referências diretas e indiretas 

(no entanto, precisas e justas) aos seguintes autores e obras (p. 151): o jurista Pascoal José de 

 
2 A partir daqui, reproduzimos uma série de referências a este texto, por isso indicaremos apenas as páginas para 

evitar repetição excessiva de autor e ano. 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

758 

Mello Freire dos Reis, Institutiones Juris Lusitani, cum Publici tum Privati (1789) e o Papa 

Bento XIV (1740-1758); (p. 154) o Decreto redigido pelo jurista e monge Graciano do século 

XII (Decretum Gratiani ou Concordia discordantium canonum) e as Constituições Primeiras 

do Arcebispado da Bahia (1707); (p. 155) a obra O viajante universal, ou notícia do mundo 

antigo e moderno (1803),de Joseph de Laport; (p. 157) o De iure belli ac pacis (Das leis de 

guerra e paz, 1625), de Hugo Grotius; (p. 162) uma referência indireta à noção aristotélica de 

instrumento animado ou móvel (ktêmá ti énpsukhon) grafada como coisa móvel em referência 

ao escravizado. Com isso, pode-se notar que a argumentação presente na reconstrução do 

livreto de Castro alicerça-se, predominantemente, no direito e nos documentos eclesiásticos. 

Por sua vez, Antônio Viçoso recorre ao Traité de morale, ou devoirs de l’homme 

envers la société, et envers lui-même (1776), de M. Lacroix (p. 165) para deslocar o rumo do 

argumento do campo jurídico para o político e moral e, na sequência, cita (p. 166) as 

Institutiones Juris Lusitani, cum Publici tum Privati (1789), de Pascoal José de Mello Freire 

dos Reis, porém redirecionando o rumo do argumento; (p. 167) a Memória sobre o comércio 

dos escravos, em que se pretende mostrar que este tráfico é, para eles, antes um bem do que 

um mal (1838), de Frederico Leopoldo Cezar Burlamaque e, na mesma página, há uma 

referência ao advogado François-Charles-Louis Comte (1782-1837); (p. 168) o Dictionnaire 

theologique (1850), de Nicolas-Sylvestre Bergier; (p. 170) as Conferências Eclesiásticas da 

Diocese de Angers (1804-1832); (p. 176) a Resolutionum moralium (1653), de Antonini 

Diana Panormitani; (p. 180) An Introduction to the Principles and Morals and Legislation 

(1780), de Jeremy Bentham; (p. 184) a Bula In Supremo Apostolatus (1839), do papa 

Gregório XVI; (p. 186) o Breve Pastorale officium (1537), do papa Paulo III; (p. 188) O 

livre-arbítrio, de Aurélio Agostinho; (p. 190) Ethica christiana sive teologia moralis (1770), 

de Ioannis Vicentii Patuzzi, De Legibus (1601-1603), de Francisco Suárez e Teologia Moral 

(1748), Afonso Maria de Ligório; (p. 192) o antiescravagista Granville Sharp (1735-1813), 

além das duas obras já mencionadas de Frederico Leopoldo Cezar Burlamaque e de Joseph 

Laport. 

A argumentação de Antônio Viçoso destaca-se pela capacidade de retomar obras já 

citadas por Castro e reinterpretá-las na direção do seu interesse. Ademais, destaca-se o valor 

proeminente atribuído aos documentos eclesiásticos, lembrando que os textos papais nem 

sempre eram autorizados (placet) para circular nestas terras, como foi o caso dos documentos 

antiescravagistas de Paulo III e Gregório XVI. Por fim, a grande diferença está na prioridade 

que Antônio Viçoso atribui aos argumentos políticos e morais. Juridicamente, o Império 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

759 

poderia permitir a escravização, porém isso não era política nem moralmente lícito. Com essa 

mudança de estratégia argumentativa, o bispo tornava seu argumento humanamente mais 

consistente que o de seu coirmão escravagista. De todas essas 19 referências, apenas Aurélio 

Agostinho, Graciano, Paulo III, Ioannis V. Patuzzi e Hugo Grotius são anteriores ao século 

XVII. Todas as demais são dos séculos XVIII e XIX, o que mostra a atualidade das 

referências quanto ao momento em que ele escrevia o texto. Por fim, note que Antônio Viçoso 

recorre a teólogos, moralistas, juristas e, curiosamente, ao utilitarista Jeremy Bentham. 

Na sequência, há outros dois documentos relativos à questão disciplinar, e outros cinco 

sobre a filosofia (e antropologia), além do Quadro de horário: Tableau des cours (1907-

1908), cujo dito acima já é suficiente para tanto. Os dois iniciais são o manuscrito Monita 

Professoribus Seminarii Juniorum Convictorem juxta institutum S. Vincentii a Paulo (ca. 

1845, p. 18-19, nº 21) que apresenta uma regra específica para o prefeito de estudos: “ele não 

deve culpar ou desaprovar a conduta de nenhum dos professores, mas sim demonstrar que tem 

grande respeito por eles, por respeito a eles, diante dos escolásticos3”; e o segundo texto é o 

De modestia, onde se destacam as regras para a educação cristã, a correção postural e o 

imperativo de “demonstrar uma amável alegria e uma doce serenidade” que deve marcar a 

vida dos estudantes (Oliveira, 2024, p. 109). 

Finalmente, consideremos os escritos propriamente filosóficos. Sua análise deve ser 

feita à luz de uma informação constante na Listagem de recuperação de documentos do 

Arquivo Histórico do Caraça (Belloni, 2008, p. 8, caixa 20, notação I.2.2.6), onde se faz notar 

que tais textos eram usados para a formação de bacharéis, uma vez que, por volta de 1901, 

está registrado um ato de Colação de grau de Bacharéis dos alunos do Caraça. As Anotações 

sobre Filosofia (ca. 1903) abrem o quinteto de anotações mais recentes (nome genérico para 

os textos introdutórios à filosofia, lógica, darwinismo, ontologia e antropologia), sendo todos 

datados do início do século XX. No primeiro deles, há uma referência a Cícero como o único 

dos filósofos antigos a ser considerado e, mesmo assim, é mais pela forma que pelo conteúdo, 

uma vez que destaca a excelência da língua latina, idioma usado na composição da primeira 

parte do texto. Ao lado dele, são citados ainda Jacques-Bénigne Bossuet (1627-1704), Hugo 

Grotius (1583-1645) e Malebranche (1638-1715), de onde emerge uma definição tipicamente 

moderna da filosofia e aberta ao diálogo com a teologia. As duas outras partes do texto estão 

em francês, sendo, na primeira, apresentada uma filosofia da ação e, na outra, uma introdução 

 
3Nullius ex Professoribus agendi rationem vituperet, vel improbet, verum magnam de illis habere se ex 

istimatione ostendat imprimit ante scholasticos. 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

760 

à filosofia de René Descartes (1596-1650), lido paralelamente às filosofias de George 

Berkeley (1685-1753) e Filipe Melanchton (1497-1560) e, de novo, Nicolas Malebranche. 

Como se fosse pouco, a recepção do pensamento cartesiano segue amparada na leitura de 

Comment et pourquoi la France est restée catholique au XVIe siécle (1895), do padre 

oratoriano francês Alfred-Henri-Marie Baudrilhart (1859-1942) que é citado extensamente na 

interpretação cartesiana. Emerge dessa interpretação uma leitura do cartesianismo 

espiritualista francês, sobretudo graças a Baudrilhart. 

As Anotações sobre Filosofia: Lógica (1904) definem o objeto em sua forma mais 

clássica enquanto “a ciência que trata do ser, de forma tripla, tal como há partes nas quais 

existem os gêneros dos seres, por certo, havendo três gêneros de seres simultâneos, a saber: 

seres lógicos, metafísicos e morais. Por isso, existem essas três partes na Filosofia” (Sá et al., 

2022, p. 774). A seguir, destaca-se a distinção entre a lógica artificial, ou apreendida pelo 

ensino, e a natural, aquela a que todos têm acesso em virtude da razão natural. Nessa 

distinção, nega-se à lógica o estatuto de arte e a faz pertencer, enquanto método geral, a todas 

as ciências que buscam a verdade (Sá et al., 2022, p. 78, 1v): “todas as outras ciências 

possuem um objeto e o movimento das nossas operações intelectuais; a Lógica, porém, tem o 

processo da nossa inteligência para alcançar a verdade”. A definição da Lógica enquanto 

método comum a todas as ciências é corriqueira, mas nem sempre é comum negar-lhe certo 

caráter artístico ou técnico. Ademais, há que se notar que ela é apresentada à luz de Gottfried 

Leibniz (1646-1716) e Malebranche (Sá et al., 2022, p. 79, 80 e 101), não obstante, 

considerando seus temas clássicos: os transcendentais do ente e o princípio do operatur 

sequitur ipsum esse, em alusão direta ao agere sequitur esse de Tomás de Aquino (Sá et al., 

2022, p. 88 e 92). Formalmente, a lógica antiga é retomada nas últimas páginas do texto, mas 

sem mencionar o Órganon de Aristóteles e a Isagogé de Porfírio. Ao contrário, são citados 

apenas os Sofistas (séc. V e IV a.C), os Atomistas (séc. V a.C) e Tertuliano (160-240 d.C). 

As Anotações sobre transformismo ou darwinismo, redigido no início do século XX, é 

um dos melhores exemplos da natureza dos textos agrupados como Anotações. Não há nada 

de genérico nem inocente em sua redação. Parte-se da definição do ser humano no paradigma 

evolucionista de Charles Darwin (Sá et al., 2022, p. 68): “a origem do homem não é diferente 

da dos animais. O homem, como os mamíferos, origina-se de uma forma desconhecida e 

inferior”. O argumento não poderia seguir de outra forma que certa reconstrução interpretativa 

 
4 Scientia est de ente. Atqui triplex. Ut sunt partes philosophiae quibus sunt genera entium. Atqui genera entium 

simul tria, sicilicet entia logica, metaphysica et moralia. Ergo sunt tres partes Philosophia. 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

761 

de Darwin, não obstante retoma a antropologia evolutiva como base estabelecida a partir dos 

“fósseis humanos encontrados em Cro-Magnon, Staugenas et Mentone e pelas afirmações 

negativas sobre esta teoria, mas também pelos mais sábios naturalistas Puatrefages, Virchou, 

Joly, et Martillet”. Até o ponto de concluir que “Darwin, o próprio autor desta teoria, confessa 

que ainda não se encontraram as espécies intermediárias” (Sá et al., 2022, p. 69). 

O contra-argumento apresentado depende, de um lado, da constatação da ausência de 

espécies intermediárias entre os humanos e os primatas e, de outro, da exploração das 

“profundas divergências” entre ambos, sobretudo considerando a verticalidade, o crânio, o 

cérebro, os membros, o pelo e a força (Sá et al., 2022, p. 70). Note que não se trata de um 

argumento animista nem criacionista, mas fundamentalmente evolutivo. A diferença será a 

pedra angular da negação do princípio evolutivo. Por essa razão, o autor reverte a lógica 

argumentativa exacerbando a divergência entre humanos e símios refutando Darwin (Sá et al., 

2022, p. 75): “o homem é um animal como o macaco, e, necessariamente deve existir entre 

eles uma certa afinidade relativamente à vida vegetativa e sensitiva. Mas, esta afinidade é 

apenas genérica, e, se ela manifesta os laços e a harmonia que existe entre os seres criados, 

não indica que um descenda do outro”. Em resumo, a base de afinidade ou similaridade entre 

as espécies seria menor que as diferenças que se impõem como critério distintivo formal e 

final. 

A propósito, é justo ler as Anotações sobre Antropologia e História Eclesiástica, do 

século XX, na sequência do precedente. Como a leitura interessada aqui é a filosófica, lemos 

apenas a primeira parte dessas Anotações, pela relação direta com o argumento humanista 

precedente. O ser humano é descrito, primeiramente, enquanto corpo humano, cabeça, tórax, 

abdômen e membros e, em segundo lugar, enquanto possuidor de uma alma que “vegeta, 

sente e entende” (manuscrito, fólio 2). Na segunda parte, apresenta-se um índice do que seria 

tratado num curso de antropologia baseado nas estruturas antrópicas, a saber, a essência 

humana, as faculdades, as operações e, por fim, a origem e finalidade do ser humano no 

mundo (manuscrito, fólio 2). 

Finalmente, o último manuscrito são as Anotações sobre Filosofia: Ontologia que tem 

a mesma datação dos precedentes. Este é o mais extenso dos manuscritos, chegando a mais de 

três dezenas de “fólios”. Todo o texto está baseado na ideia de ente, cuja definição consta no 

fólio 4v: “o ente é aquilo que é ou pode ser (ens est id quod est vel potest esse)”. A partir 

dessa definição, seguem-se as distinções do princípio de não contradição (f. 5r), da essência 

(f. 6v) e do que é propriamente o ser e seu nome (f. 8r e 9v). O que, na lógica argumentativa, 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

762 

justifica a noção de ente universal e, consequentemente, a possibilidade de uma ciência do 

ente enquanto tal (f. 9v). Daí, desdobram-se o tratamento do ente, os atributos transcendentais 

e as categorias do ser à moda aristotélica. 

Depois dessa apresentação introdutória, são propostas as definições de substância em 

relação à espécie e à potência existencial, em ordem às outras substâncias e em ordem à 

existência isolada, tanto em si mesma quanto em relação às outras substâncias (f. 22v). O 

último desdobramento do texto apresenta a relação entre a metafísica em harmonia com as 

demais ciências (f. 32v). Note que há uma mudança sutil no argumento, pois um texto de 

ontologia termina tratando da metafísica. A questão central, doravante, é saber quem inspirou 

essa ontologia e, sobretudo, por qual razão a demarcação teórica do pensamento expresso nos 

textos caracenses tende a priorizar a argumentação presente nos filósofos modernos em 

detrimento do pensamento medieval. 

A questão que nos guiou até aqui – o ensino caracense ainda se resumia à matriz da 

filosofia qua ancilla religionis ou indica possível modernização da pauta filosófica em Minas 

Gerais? – merece ser respondida explicitamente. Em parte, ela já está respondida, pois não 

restam dúvidas de que o paradigma da filosofia antiga e medieval, de corte aristotélico-

tomista, não está entre as principais referências predominantes nos escritos do Colégio do 

Caraça. Pelo contrário, desde Escravatura ofendida e defendida à Ontologia, predominam 

autores da filosofia moderna europeia, com forte matiz francês, embora não seja tudo. A 

herança francesa é óbvia dada a origem vicentina da Congregação da Missão, mas o fato de 

recorrer predominantemente aos filósofos modernos não é nada óbvio. 

Isso não significa que tenha acontecido uma ruptura iluminista plena em relação à 

religião. Afinal, isso seria um contrassenso pela identidade do Colégio. No entanto, não 

restam dúvidas de que o predomínio de filósofos modernos indica uma renovação formal e 

teórica do ensino caracense em relação à filosofia antiga e medieval que predominou, 

sobretudo nos colégios inacianos. Isto, porém, não é tudo. Resta a missão de interpretar cada 

texto em todo o seu alcance e editá-los criticamente. O corpus caracense está em construção e 

carente de uma análise sistemática contrastando a análise dos argumentos, que esboçamos 

aqui, com a história institucional, sobretudo no primeiro século de sua existência (1820-1912) 

e, principalmente, lastreando essas análises – de argumentos e de histórica – em contraste com 

a história dos seus egressos. Afinal, que instituição de ensino superior brasileira pode dizer 

que tem dois ex-presidentes entre seus egressos? 

 



Artigo: Da escravatura à ontologia: um catálogo da filosofia moderna no colégio do Caraça/MG 
(1820-1912) 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

763 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, Mariza Guerra de. A educação exilada – Colégio do Caraça. Belo Horizonte: 

Autêntica, 2000. 

 

ARQUIVO PÚBLICO MINEIRO. Caraça em documentos:catálogo de fontes do Arquivo 

Público Mineiro. Estado de Minas Gerais, Secretaria de Estado de Cultura e Turismo, 

Arquivo Público Mineiro. Belo Horizonte: APM, 2023. Disponível em: 

https://www.arquivopublico.mg.gov.br/. Acesso em: 14 ago.2025. 

 

ASSIS, Raquel Martins de. Igreja e educação no século XIX: a atuação da diocese de Mariana 

em Minas Gerais. In: LOPES, Eliane Marta Teixeira; CHAMON, Carla Simone (org.). 

História da educação em Minas Gerais:da Colônia à República, volume 2. Uberlândia: 

EDUFU, 2019. 

 

BELLONI, Wilson (diretor do Caraça). Província Brasileira da Congregação da Missão. 

Listagem de recuperação de documentos do Arquivo Histórico do Caraça. Belo 

Horizonte: [s. n.], 2008. 

BERWANGER, Ana Regina; LEAL, João Eurípedes Franklin. Noções de paleografia e 

diplomática. 3. ed. Santa Maria: Ed. UFSM, 2008. 

 

CARRATO, José Ferreira. As Minas Gerais e os primórdios do Caraça. São Paulo: 

Companhia Editora Nacional, 1963. 

 

CARRATO, José Ferreira. Iluminismo e escolas mineiras coloniais. Notas sobre a cultura 

da decadência mineira setecentista. São Paulo: Companhia Editora Nacional, 1968a. 

 

CARRATO, José Ferreira. O ensino do latim no colégio do Caraça. Revista de História, São 

Paulo, v. 37, n. 75, p. 105-127, 1968b. Disponível em: DOI: 

https://doi.org/10.11606/issn.2316-9141.rh.1968.128467. Acesso em: 16 ago.2025. 

 

FARIA FILHO, Luciano Mendes de; CARVALHO, Carlos Henrique de. Os caminhos da 

pesquisa em História da Educação no Brasil. In: LIMA E FONSECA, Thais Nívia de; FARIA 

FILHO, Luciano Mendes de; CARVALHO, Carlos Henrique de (org.). História da educação 

em Minas Gerais:volume 1: Colônia. Uberlândia: EDUFU, 2019. 

 

FRIEIRO, Eduardo. O diabo na livraria do cônego. Rio de Janeiro: Garnier, 2019. 

 

LAGE, Ana Cristina Pereira. Religião católica e instituições educativas na capitania de Minas 

Gerais. In: LIMA E FONSECA, Thais Nívia de; FARIA FILHO, Luciano Mendes de; 

CARVALHO, Carlos Henrique de (org.). História da educação em Minas Gerais:volume 1: 

Colônia. Uberlândia: EDUFU, 2019. 

 

LAGES, Rita Cristina Lima. História do ensino secundário em Minas Gerais: percursos, 

rubricas, finalidades. In: LOPES, Eliane Marta Teixeira; CHAMON, Carla Simone (org.). 

História da educação em Minas Gerais:da Colônia à República, volume 2. Uberlândia: 

EDUFU, 2019. 

 



Lúcio Álvaro Marques 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 747-764, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

764 

MARGUTTI, Paulo. História da filosofia do Brasil (1500-hoje): 2ª parte: A ruptura 

iluminista (1808-1843). São Paulo: Loyola, 2020. 

 

MARQUES, Lúcio; CAMELLO, Maurílio (org.). Dom Antônio Ferreira Viçoso: 

Correspondência (1823-1875). Brasília: FUNAG, 2024. 

 

MARQUES, Lúcio A.; PEREIRA, João P. R. Escritos sobre escravidão. Porto Alegre: Fi, 

2020. 

 

OLIVEIRA, Gustavo de Souza. O catolicismo plural:a Congregação da Missão e a 

construção do ultramontanismo oitocentista. Curitiba: Prismas; Appris, 2019. 

 

OLIVEIRA, Yani Aparecida de. A educação do corpo como parte do processo civilizatório 

no final do século XIX:a formação de um perfil no Colégio do Caraça/MG. Dissertação 

(Mestrado em Educação). Universidade Federal do Triângulo Mineiro. Uberaba, MG, 2024. 

 

PEREIRA, João Paulo Rodrigues. Elementos da cultura escolar de uma instituição 

educacional mineira:o Seminário Nossa Senhora da Boa Morte (1844-1875).Tese 

(Doutorado em Educação). Universidade Federal de Ouro Preto. Ouro Preto, MG, 2023. 

 

PROVÍNCIA BRASILEIRA DA CONGREGAÇÃO DA MISSÃO. Caraça. 18 out. 2024. 

Disponível em: https://www.pbcm.org.br/artigo/caraca-18102024-165917. Acesso em 14 

ago.2025. 

 

SÁ, Águida A.; TRISTÃO, Bethânia S.; BOTÉRI, Elves; OLIVEIRA, Yani A. (org.). Corpus 

Caracensis & Nós. Porto Alegre: Fi, 2022. 

 

SANTIROCCHI, Ítalo Domingos. Questão de consciência. Os Ultramontanos no Brasil e o 

Regalismo do Segundo Reinado (1840-1889). Belo Horizonte: Fino Traço, 2015. 

 

VIÇOSO, Dom Antônio Ferreira. Correspondência (1823-1875). Organização de Lúcio 

Marques e Maurílio Camello. Brasília: FUNAG, 2024. 

 


