Resenha: D’ailleurs, la Révélation

MARION, Jean-Luc. D’ailleurs, la Révélation: contribution a une histoire
critique et a un concept phénoménal de révélation, Paris: Editions Grasset &
Fasquelle, 2020. 601p."

Wellistony Carvalho Viana**

O livro D’ailleurs, la Révélation (Marion, 2020) constitui um dos principais livros de
Jean-Luc Marion, que culmina o longo percurso de sua fenomenologia. No prefacio, Marion
admite que o livro lhe custou mais que todos os outros (p. 9-10). De fato, Marion publicou
dois rascunhos do livro em inglés, antes de publicar a versao francesa. A primeira foi em 2016
depois de suas Gifford lectures, em 2014; a outra em alemao no ano de 2018 em Regensburg
quando ministrou um curso na Papst Benedikt XVI- Gastprofessur. Nao foi a primeira vez que
Marion tratou do fendmeno da Revelagao cristd. Depois de Le visible et le révelé, nosso autor
tratou a Revelacdo em outros escritos e cursos, sobretudo em Etant donné, de 1997, quando
mostrou que a Revelagdo biblica seria uma forma de paradigma para todo fendmeno de
revelagdo comum. Marion se aplica ao tema ndo apenas com o intuito de ajudar os tedlogos a
terem uma compreensao fenomenoldgica da Revelacdo, mas também na intengdo de ajudar os
fenomendlogos/filésofos a compreenderem como funciona nossa percepcao cotidiana dos
fendmenos em geral. A seguir, divido esta recensdo em trés pontos: 1) apresentacdo da ideia

central do livro; 2) divisdo e argumentos principais e 3) uma avaliagdo critica.
1 APRESENTACAO DA IDEIA CENTRAL DO LIVRO

Deve-se observar que a fenomenologia da religido feita por Marion ndo se conecta
com a tradicional disciplina desenvolvida por R. Otto,G. van der Leeuwsoder, M. Eliade, mas
se encontra na linha da fenomenologia de Husserl e Heidegger. Ou seja, sua analise ¢
puramente filosofica e ndo empirica. De fato, Marion ndo pretende fazer uma fenomenologia
da religido de forma positiva, estudando empiricamente como as religides aparecem, seus
ritos, seus codigos morais etc., muito menos esta interessado em mostrar certa neutralidade
em relacdo as religides. Pelo contrario, ele escolhe e privilegia o conceito de Revelagao do

Cristianismo e procura interpreta-lo a partir de seu método fenomenolégico.

* Resenha recebida em 23/09/2025 e aprovado para publicagdo em 10/10/2025.
** Doutor em Filosofia pela Hochschule fiir Philosophie, de Munique. Pos-doutor pela Universidade Federal do
Piaui. Mestrado em Filosofia pela PUG - Roma. Professor da PUG — Roma. E-mail: w.carvalho@unigre.it.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
851


mailto:w.carvalho@unigre.it

Wellistony Carvalho Viana

Para realizar essa empreita, Marion analisa a tradi¢do cristd a partir dos Padres da
Igreja, da histéria dos dogmas, da teologia medieval, da virada metafisica da teologia
moderna ¢ dos desenvolvimentos da teologia contemporanea. Seu intuito ¢ desenvolver a
seguinte tese: a Revelagdo crista constitui um fendmeno que vem d ailleurs (de outro lugar).
Por essa razdo, o trabalho do tedlogo ndo ¢ como o trabalho de um cientista, que deve
objetivar e categorizar seu objeto a fim de submeté-lo a uma verificagdo. O te6logo lida com
algo além da objetivagdo e da categorizacdo da razao, o que torna seu trabalho uma espécie de
busca sem bussola: “un bom théologien [...] ne doute pas du mysterequ’il vise, mais de la
hausse de savisée, de as propre hauteur de vue” (p. 11). O olhar do tedlogo esta sempre aquém
do horizonte a ele desvelado, pois nenhuma teologia “ne peutaccomplir totalmente
I’herméneutique de I’infini” (p. 12).

O livro constitui um longo debate critico com a teologia moderna que realizou uma
interpretagdo epistemologica e metafisica (entendida como onto-teo-logia) da Revelacdo crista.
Marion critica essa concep¢do, mostrando que nossas categorias racionais e metafisicas
jamais podem esgotar ou apreender o fenomeno da Revelacdo de Deus, uma vez que ela se

encontra sempre ailleurs (para além) de nossos conceitos.

2 DIVISAO E ARGUMENTOS PRINCIPAIS

D’ailleurs, la Révélation esta dividido em seis partes, totalizando vinte capitulos. No
que segue, procuramos resumir os argumentos de cada parte, oferecendo uma visao geral do
contetdo do livro.

Na primeira parte chamada Envoi (caps. 1-2), Marion parte de fendmenos cotidianos
de “revelagdo” (capitulo 1) para introduzir a expressdo maxima desse tipo de fendmeno, a
saber: a Revelacao crista (capitulo 2).

O primeiro capitulo trata da revelagdo (com r minusculo) como um acontecimento do
cotidiano. O autor mostra que, dos varios fendmenos dos quais tomamos consciéncia, a
grande maioria serd esquecida, mas ndo aqueles que nos pegam de surpresa e escapam de
qualquer preparagdo para recebé-los. Esse tipo de fendomeno ¢ inesquecivel e acaba
determinando aquilo que sou. Marion apresenta dois fendmenos do cotidiano para ilustrar seu
conceito basico de “revelacao”: o evento esportivo € o evento erotico. Esses tipos de evento
podem revelar um mundo novo, novas possibilidades e até mesmo uma parte desconhecida de

mim mesmo, para mim e para os outros. As vezes, como na revelagdo erotica, a aten¢do do

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
852



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

amante ¢ langada para fora do proprio ego na dire¢do de um outro, como se ele
compreendesse a si mesmo ndo a partir dele, mas a partir do amado. A revelagdo traz consigo
um “excesso” imprevisto, que ndo depende de meu olhar, nem de minhas expectativas. Nesse
caso, a revelacao consiste num fendmeno que torna de alguma forma visivel o invisivel no
momento mesmo em que ele continua invisivel.

O segundo capitulo introduz a expressdo maxima da revelagdo, a saber: a Revelagdo
biblica, caracterizada por trés elementos, que sao explorados nos capitulos sucessivos, a saber:
o testemunho, a resisténcia ¢ o paradoxo. A Revelagdo s6 pode ser testemunhada enquanto
ndo ¢ transmitida como um conhecimento objetivo como se aquele que recebe a revelacao
fosse capaz de entendé-la totalmente. Porque a Revelacdo ultrapassa a capacidade de
apreensao daquele que a recebe, mostrando um “excesso” de intui¢do incapaz de ser
categorizado plenamente, a Revelacdo ¢ transmitida apenas como um testemunho. Mas, ela
também ¢ caracterizada pela resisténcia, uma vez que ndo ter categorias para enquadra-la
causa um estranhamento no receptor que pode leva-lo a sua rejei¢ao. Por fim, a caracteristica
principal da Revelag¢do constitui aquela do paradoxo, que conduz a ldgica com suas regras
estabelecidas de racionalidade ao limite. De fato, tais regras ldgicas, segundo Marion, devem
ser revistas segundo as exigéncias da manifestacdo de Deus a partir d’Ele mesmo. Esse
conceito de paradoxo se expressa na ideia de “fendomeno saturado”, que constitui aquele
evento no qual a intui¢do transborda o quadro conceitual daquele que o recebe.

A segunda parte ¢ intitulada Constitution de [l’aporie (caps. 3-6), na qual Marion
realiza uma critica histérica das origens da concepc¢do contraria a sua, a saber: aquela
concepcdo de Revelacao totalmente adequada ao quadro tedrico metafisico. Ele comeca sua
analise com Tomés de Aquino e sua concepgdo epistemologica de Teologia dentro dos
quadros da metafisica do ente (capitulo 3). Para o Aquinate, a Teologia (Ciéncia sagrada)
constitui uma quase ciéncia, porque utiliza a razdo natural para explicitar contetidos que
ultrapassam a razao natural. Por causa do déficit de conhecimento na experiéncia da f¢€, a
razdo adere as verdades reveladas apenas por meio da motivacdo da vontade ajudada pela
graca. Segundo Marion, a posi¢do de Tomas abriu o campo para interpretagdes mais rigidas de
teologia como ciéncia metafisica, como, por exemplo, aquela feita por Suarez (capitulo 4),
que transformou a teologia numa ciéncia puramente tedrica, na qual tem prioridade apenas a
apreensao (apprehensio) de proposigoes suficientes a serem cridas € ndo o assentimento

(assentio) da vontade ajudado pela graca. O resultado ¢ que se comega uma ideia de teologia

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
853



Wellistony Carvalho Viana

sem fé, que pode ser praticada inclusive por ateus ou heréticos, bastando eles terem uma
disposi¢ao (habitus) cientifica que os qualifiquem para o estudo académico.

A influéncia de Suarez em Kant e todos os idealistas foi determinante (capitulo 6).
Marion persegue as consequéncias da interpretacdo epistemologico-metafisica no pensamento
moderno, de Kant a Hegel, para mostrar uma total transformacao da teologia numa disciplina
filos6fica, na qual o conceito acaba pretendendo esgotar a intuicdo da Revelagdo, como
acontece no idealismo. O veredito de Marion ¢ claro: “[...] cette théologie n’appartient pas
tant a La Révélation qu’a la métaphysique” (p. 153).

Como se sabe, a interpretagdo epistemoldgico-metafisica da Revelagdo determinou a
teologia classicista e neoescolastica, que durou até a nova concep¢do do Magistério catdlico
no Concilio Vaticano II (capitulo 5). Na Dei Verbum, a Revelac¢do ¢ entendida ndo mais como
um conjunto de proposicdes suficientes, mas como a autocomunica¢do de Deus mesmo. A
consequéncia dessa concepgao, segundo Marion, € que se deve conceber uma nova feologia e
ndo mais uma teologia entendida como um mero discurso filoséfico sobre Deus. De fato, para
Marion, 7eologia s6 pode ser um discurso a partir da perspectiva divina mesma e nido da
perspectiva humana.

A terceira parte pretende realizar uma Restitution d’'um concept théologique (caps. 7-
10). O desafio, segundo Marion, ¢ desenvolver uma feologia da Revelacdo a partir da
perspectiva divina e ndo mais a partir do quadro teodrico metafisico. Para realizar essa tarefa,
nosso autor analisa a concep¢do de Revelacdo como a autocomunicagdo de Deus da Dei
Verbume de tedlogos contemporaneos (capitulo 7), a fim de saber como essa comunicagao
pode acontecer e segundo qual fenomenalidade. Sua ideia serd que Revelagdao como

(13

autocomunicagdo s6 pode ser “... la connaissance de l’agapé [...] qui surpasse toute
connaissance” (Ephésiens 3, 14)” (p. 161). Na verdade, a grande aporia de uma nova
concepgdo feoldgica ¢ esta: uma Revelagdo de Deus mesmo s6 pode acontecer se vier
d’ailleurs e ndo pode se identificar com outra coisa, como por exemplo, o Ser, a moral etc.,
mas apenas com Ele mesmo (p. 175). Nesse capitulo, Marion faz uso abundante das
concepgdes de Karl Barth e H.U. von Balthasar, a saber: uma Revela¢do divina ndo admite
nenhum a priori que fixa as condi¢cdes de possibilidade de sua manifestacao (Barth), pois a
Revelagdo nao responde as questdes humanas, sendo que pde questdes novas que o homem
nem mesmo se colocava. A Revelagdo se da na figura (Gestalt) do amor (Balthasar), que vem

d’ailleurscomo um encontro, sem condi¢des e visivel na carne de Cristo, que se doa até a

morte € morte de cruz.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
854



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

A Revelagdo, portanto, ¢ uma des-coberta (apokalupsis) € ndo um des-velamento
(alétheia). Marion contrasta as palavras alétheia e apokalupsis para afirmar que a Revelagdo
nao ¢ como uma verdade que se adequa ao nosso modo de pensar, mas deve ser vista como
uma descoberta que nos adequa ao modo de pensar de Deus (capitulo 8). Isto implica inverter
a interpretacdo epistemoldgica da Revelagdo, ou seja: o que vem primeiro ndo ¢ a razdo, mas
a fé (a vontade): € preciso crer para ver e ndo ver para crer. A fé gera o amor que impulsiona e
reformula os critérios da razdo. Mas, o amor so se deixa conhecer por aquele que o pratica,
isto é, somente quem ama conhece, € ndo o contrario. No amor acontece a reviravolta
fenomenolodgica, na qual o ego se descentraliza e vé o mundo a partir do outro (d ailleurs).

Marion se propde a descobrir as origens dessa inversdo conceitual, que ndo pode ser
outra, sendo uma fenomenalidade teoldgica (capitulo 9). Santo Agostinho e Guillaume de
Saint-Thierry sdo citados para mostrar que € o amor do Pai que primeiro atrai a vontade a fim
de que ela creia e, crendo, possa ver e entender. A oposi¢do entre as duas ldgicas da Revelagao,
aquela da des-coberta (apokalupsis) e a filosofica do des-velamento (alétheia) devem
encontrar um ponto de conciliacdo, que Marion procura fazer ao tentar interpretar o logos
humano a partir do Logos divino (capitulo 10). A Revelagdo entendida na 16gica da descoberta
torna-se o paradigma para entender todo e qualquer fendmeno, a saber: como um evento que
se doa (dando revelat et revelando dat). Nesse capitulo, Marion apresenta sua concepgao de
“fendmeno saturado” e interpreta a Revelagdo como o mdéximo exemplo desse tipo de
fendomeno. A doa¢do do fendmeno saturado € proporcional a capacidade de recebimento, ou
seja, quanto mais ama aquele que recebe, mais vem doado o fendémeno pelo doador. Enquanto
Aquele que se doa doa totalmente, aquele que recebe recebe de acordo com sua capacidade.
De fato, somente o Cristo recebeu do Pai a totalidade do dom, enquanto nés o recebemos
apenas dentro de nossos limites.

A quarta parte constitui aquela principal (Le Christ comme phénomeéne — caps. 11-14),
na qual Marion aplica sua fenomenologia da Revelacdo ao evento Cristo, ou seja, ele mostra
que Revelacdo ¢ a manifestacdo do Pai em Cristo no Espirito Santo. O capitulo 11 comeca
mostrando como os deuses gregos apareciam aos humanos, geralmente escondendo sua
divindade e modificando sua forma, mas jamais face a face; por outro lado, o Deus de Israel
sempre se mostrou em sua propria invisibilidade, seja por meio do Nome, da Voz ou de sinais.
De fato, as representacdes dos deuses gregos nao passam de idolos, que escondem a divindade,
enquanto os simbolos do Deus de Israel representam icones de sua real presenga. Nos

capitulos seguintes dessa parte, Marion mostra como o mistério de Cristo se revela na logica

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
855



Wellistony Carvalho Viana

da descoberta nas 1) cartas de Paulo (capitulo 12); de fato, o corpus paulino responde bem a
pergunta: “de quoi Le mustérion permet la phénoménalisation: du fond de que lin vu surgit ce
qui vient a se montrera partir de lui-méme et entant que soi?” (p. 306); 2) nos Evangelhos
(capitulo 13), que respondem bem a questdo: “comment se dé-couvrecequi se donne: par
quelle opération I’invisible se fait-il reconnaitre comme visible?” (p. 306); 3) no Evangelho de
Jodo (capitulo 14), que responde bem a questdo de “cequi se dé-couvre entant qu’il se donne:
qui se montre entant qu’il se donne, sans reste, ni réserve?” (p. 306). Nesses trés capitulos,
Marion mostra o dilema daquele que se encontra com Cristo, a saber: ou recebe esse dom a
partir do horizonte do seu proprio ego ou deixa-se encontrar a partir de Deus mesmo, que se
doa totalmente. Nesse sentido, Marion relembra seu principio fenomenoldgico, aplicando-o
maximamente a Revelagdo: “d’autant plus de réduction, d’autant plus de donation” (p. 332).
Ou seja, diferentemente da reduc¢do fenomenoldgica de Husserl e Heidegger, seu terceiro tipo
de reducdo (a doacdo) constitui o ultimo grau de redugdo possivel, uma vez que a doagdo ¢é
total e sem reservas. O mistério de Cristo, afinal, aponta como um icone para o mistério da
Trindade.

Na quinta parte (L icone de [’invisible— caps. 15-18), Marion se esfor¢a por resgatar o
dogma trinitario da interpretacdo epistemoldgico-metafisica e reinterpretd-lo a partir do
campo fenomenoldgico da des-coberta (apokalupsis) de Cristo como o fendmeno saturado por
exceléncia. Para fazer isso, nosso autor apresenta trés modelos de compreensao da Trindade: o
modelo metafisico (capitulo 15), o modelo econdmico ou histdrico (capitulo 16), o modelo do
icone de Basilio de Cesareia (capitulo 17) e, por fim, o modelo de comunhao (capitulo 18). O
modelo metafisico procurou interpretar a Trindade dentro de um quadro Ontico (aristotélico)e
se mostrou inadequado para explicitar o mystérion do agapé.O modelo econdmico-historico €
representado pelo Grundaxiom de Rahner: “a Trindade econdmica ¢ a Trindade imanente e
vice-versa”. O problema dessa concepg¢do, segundo Marion, ¢ que ela pensa Deus imanente a
partir da (nossa compreensdao de) sua manifestacdo/economia, o que impossibilita, segundo
Marion, pensar seriamente o ailleurs da revelagdo trinitaria. Para Marion, € preciso pensar o
contrario, ou seja, a economia a partir do ailleurs da Trindade imanente (p. 434).

Marion sugere interpretar a Trindade a partir de um modelo fenomenologico, que
preserve o ponto de origem d’ailleurs da Revelagdo, a partir do Espirito € ndo do nosso
espirito. Para isso, ele utiliza a ideia de icone ja encontrada em alguns Padres da Igreja,
sobretudo, em Basilio de Cesareia. Nesse ponto, Marion recupera toda a sua fenomenologia

do icone de escritos anteriores para mostrar o quanto a concepgao iconica da Trindade revela

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
856



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

no visivel o invisivel, em si mesmo o outro. Segundo Basilio, o Pai e o Filho tém uma unica
“forma”, que funciona como um icone: a face do Filho ¢ vista como a face do Pai invisivel na
graca do Espirito Santo. O modelo do icone deixa, no entanto, uma questdo aberta: como
pode o Espirito Santo tornar possivel para ndés o impossivel, ou seja, uma Revelagdo a partir
de Deus mesmo? O que ¢ impossivel para o homem ¢ possivel no dom do Espirito Santo.

Por fim, o modelo de comunhdo vindo sobretudo de Agostinho explicita o papel do
Espirito Santo no modelo fenomenologico: o Espirito Santo ¢ a comunhao inefavel do Pai e
do Filho, entendido como agapé. O Espirito €, portanto, o0 dom que se doa e principio de toda
doagdo. Como o Espirito permanece invisivel, mas torna visivel a comunhdo trinitiria no
icone do Filho, ¢ Ele quem impede qualquer apropriacdo do dom por parte daquele que recebe,
garantindo assim o ailleurs da doacdo/dom. Em poucas palavras, ¢ o Espirito quem realiza o
processo de anamorfose, ou seja, o processo que nos tira de nossa perspectiva e nos eleva a
perspectiva de Deus mesmo.

Na sexta e ultima parte (L overture — caps. 19-20), Marion procura fazer o caminho de
volta a partir do lugar alcancado em sua pesquisa, a saber: ele volta a fenomenologia do
cotidiano a partir do ailleurs da perspectiva divina, a fim de repensar o ser (capitulo 19) e o
tempo (capitulo 20). O ailleurs permite repensar o ser/ente ndo s6 como evento (Ereignis),
como fez Heidegger, mas como dom doado que nos remete para além dele e de ndés mesmos.
Marion pensa aqui em sua terceira reducao fenomenologica, para além daquela de Husserl e
Heidegger: a reducdo a doagdo, que vai além do proprio Ser. Abaixo criticaremos essa posi¢ao.

Também o tempo precisa ser repensado a partir d’ailleurs. Na metafisica, ser e tempo
sdo pensados juntos, € a preocupagdo € sempre encontrar no passar do tempo aquilo que
permanece presente. Mas, segundo Marion, essa empreita metafisica ¢ falida, pois ao
interpretar o tempo como um presente atdomico (khronos) reduzido a um instante que se
aniquila a todo momento, ele s6 consegue se reafirmar no proprio nada de sua duragdo. Sem a
visao d’ailleurs, a morte do (meu) presente ¢ o unico resultado desesperador. Mas o tempo
também ¢ um dom recebido d’ailleurs, o que nos impele ndo s6 a decidir (e decidira nos
decidir a) viver o presente de outra forma, mas também nossa propria morte. Ou seja,
interpretar o tempo a partir da perspectiva divina abre ao sentido Gltimo da vida humana e da

historia, que s6 podem vir d’ailleurs.

3 AVALIACAO CRITICA: DOM PARA ALEM DO SER?

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
857



Wellistony Carvalho Viana

Antes de tudo, faz-se mister esclarecer que a Revelacdo, como a trata Marion em sua
fenomenologia, constitui apenas uma possibilidade e ndo algo efetivo. Ou seja, enquanto a
teologia trata da efetividade da Revelagdo, a fenomenologia/filosofia s6 pode tratar de sua
possibilidade. Como ele afirma: “si une révélation effective doit, peut ou a pu se Donner dans
I’apparition phénoménale, elle ne 1’apu, ne le peux, ou ne le pourra qu’en se donnant selon le
type du paradoxe par excellence” (Marion, 1997, p. 385). A Revelacdo seria, entdo, uma
“possibilidade da impossibilidade”. Isto se explica da seguinte forma: todo fendmeno saturado
se doa como um “extra” que ultrapassa a compreensao, nao se manifestando no fenomeno,
mas a partir dele. Tal “extra” se constitui como uma impossibilidade de apreensao por nos ou,
justamente, uma satura¢do. De fato, na Revelacdo, Deus se faz visivel como invisivel, faz-se
conhecer na “noite dos sentidos e dos conceitos”, numa total penudria conceitual ou
obscuridade do pensamento. Nesse caso, a doagdo ndo ¢é representdvel como um objeto ou
ente, mas constituiria uma doacao pura. Este fato faz Marion defender que a Revelagdo/o dom
aparece para além do ente/Ser, entendendo “ente/Ser” como aquele primeiro que se mostra em
qualquer apreensdo (ens/esse primum inteligibilis). Nesse ponto, podemos identificar o
principal problema da fenomenologia de Marion. Para explicitar essa critica, se faz necessario
reconstruir a reducdo da doagdo de Marion, entendida por ele como a ultima redugdo
fenomenologica possivel.

Marion pretende realizar uma terceira reducao fenomenologica, para além daquelas de
Husserl e Heidegger. Como se sabe, a primeira redu¢do fenomenoldgica de Husserl levou ao
“Eu transcendental” ao abstrair o mundo empirico, restando somente a relacdo transcendental
entre sujeito e objeto. Heidegger criticou o resultado da redugdo de Husserl ao mostrar que o
ser humano constitui um Dasein, ou seja, um ser-ai-no-mundo e que a “mundanidade” (in-
der-Welt-sein) nao pode simplesmente ser abstraida. De fato, o mundo ndo constitui um
objeto diante do qual o sujeito estd, mas o proprio sujeito pertence ao mundo e ndo pode
compreendé-lo como uma coisa/objeto, sendo apenas a partir de um circulo hermenéutico. Na
verdade, também o Dasein estd no mundo como estdo as coisas, mas nao da mesma forma,
uma vez que ele ¢ o Gnico aberto ao todo do mundo. A dimensdo do mundo €, portanto,
anterior e condi¢do de possibilidade do surgimento das coisas/objetos/entese do Dasein.
Enquanto o primeiro Heidegger prioriza essa analise existencial, o segundo Heidegger nao se
preocupou tanto com a dimensao do mundo (Seiendheit) ou dos entes, mas procurou tematizar
a dimensdo do Ser enquanto tal. De fato, o primeiro Heidegger ja havia denunciado a

metafisica ocidental por ndo fazer essa diferenca entre Ser e ente (ontologische Differenz),

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
858



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

realizando apenas uma metafisica do ente e ndo do Ser, ou seja, uma metafisica onto-teo-
logica. A segunda reducdo de Heidegger, portanto, levou a fenomenologia a encontrar o Ser
enquanto tal da seguinte forma: todos os entes podem ser reduzidos a dimensao do Ser, mas
essa dimensdao nao pode ser mais reduzida a nenhuma outra. Ou seja, a dimensdao do Ser
constitui, para Heidegger, a dimensao ultima, irredutivel e original que precisa ser pensada.

Contudo, Marion pretende fazer uma ultima redugdo para além do Ser. Isto é, segundo
ele, o dom/Revelagdo ultrapassa a dimensao do Ser porque vem d’ailleurs, significando com
este termo que o dom nem mesmo entra no quadro absolutamente geral do Ser. Sua ideia pode
se explicar da seguinte forma: o problema da redug¢do fenomenoldgica de Husserl ¢ que a
Gegebenheit s6 pode ser entendida no limite da efetividade do dado. Marion pretende langar
um outro principio a fim de alargar o limite da fenomenalidade, ou seja, segundo ele ¢
possivel ir além do dado efetivo refletindo sobre a possibilidade mesma da efetividade (i.e.,
do fenomeno dado), fazendo assim uma terceira e ultima redugdo capaz de alargar o conceito
de fenomenalidade. Tal alargamento ou reducao chegaria a dimensao ultima da Gegebenheit,
entendida e traduzida por Marion como doa¢do. Qual o problema dessa pretensa terceira
redugdo?

Em primeiro lugar, deve-se dizer que Marion nao supera Heidegger ao afirmar que sua
doagdo esta além do conceito mesmo de Ser. Na verdade, a doacao para além do Ser, proposta
por Marion, acaba ficando aquém da reviravolta que Heidegger realizou na filosofia do século
XX, a saber, aquém daquela superagao da filosofia da subjetividade por meio da concepgao de
Ser, para além dos entes. Na verdade, o que Marion realiza ¢ uma retomada da dualidade
sujeito-objeto da reducao de Husserl. De fato, adualidade sujeito-objeto tinha sido superada
pela reducdo de Heidegger ao mostrar que o sujeito constituinte € o objeto constituido de
Husserl j& estavam dentro da dimensdo oniabrangente do Ser, ou seja, sujeito-constituinte e
objeto-constituido podem ser reduzidos ao Ser enquanto tal;ambos sdo apenas dois modos de
Ser. Marion, ao contrario, volta a dualidade fazendo uma inversdo do eu transcendental de
Husserl, a saber: o eu transcendental ndo ¢ mais o eu constituinte do objeto, mas um eu
constituido pela dimensdo da doacdo. Nesse sentido, o eu (je) se transforma em um mim/me
(moi). Em poucas palavras, como a ultima redu¢do ¢ entendida como doagdo (dadiva), o “eu”
¢ interpretado como aquele que recebe (adonné). Ora, mas nesse sentido, a relacdo sujeito-
objeto ndo ¢ superada, senao apenas invertida, deixando a filosofia de Marion ainda no amago
da filosofia da subjetividade. A consequéncia dessa inversdo € que o sujeito continua sendo o

ponto de referéncia em seu discurso sobre a Revelagdo, mesmo que Marion insista que sua

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
859



Wellistony Carvalho Viana

perspectiva € teologica e ndo teologica, ou seja, que seu discurso sobre a Revelagdo ¢ feito a
partir de Deus mesmo e ndo a partir das categorias humanas.

O fato ¢ que Marion jamais tematiza a propria diferenca entre o “eu” (mim/me/moi)
que recebe e Aquele que doa (Deus) e trata os dois polos como se fossem dois absolutamente
opostos. Marion ndo percebe que admitir uma diferenga ja pressupde uma dimensdo que os
engloba como condicdo de possibilidade de falar sobre tal diferenca. Isto ¢, Marion jamais
poderia estabelecer uma diferenca entre ser finito e infinito, homem e Deus, aquele que recebe
e Aquele que doa, se ndo percebesse tal diferenca dentro de uma dimensdo que abrange os
dois polos. O que Heidegger denominava “esquecimento do Ser” ¢ ainda mais radical no
sentido de Marion, que realiza uma “rejei¢do (deliberada) do Ser”, como afirma Puntel (2016,
p. 58). E justamente aqui que se encontra a contradicdo de Marion, pois rejeitar
deliberadamente a dimensao do Ser ndo significa ndo a pressupor. De fato, Marion ndo pode
fugir de tal pressuposicao, i.e., ndo pode escapar de pensar sua negacao do Ser ja pressupondo
o proprio Ser. Pior ainda, entendendo homem e Deus como dois polos de uma dualidade
insuperavel, Marion acaba fazendo aquilo que critica explicitamente, a saber, tornando Deus
Alguém finito/limitado pelo outro polo, i.e., relativo ao ser humano e, portanto, como um
idolo e ndo como o Absoluto/infinito/ilimitado.

Além disso, Marion pretende pensar a relagao entre sujeito que recebe e Doador para
além do Ser. Mas, logo se percebe que sua concepcao de “Ser” ¢ bastante limitada. Ele parece
entender esta palavra como “efetividade”, como se possibilidade, aparéncia, amor, nada disso
pertencesse a dimensdo do Ser. Ora, o conceito de Ser ¢ tdo fundamental que ndo se pode
definir o Ser sem o pressupor. De fato, uma defini¢ao do Ser sé pode ser realizada a partir de
seu contraditorio absoluto, a saber, do Nada-absoluto que constitui apenas um conceito vazio.
Nesse sentido, o Ser constitui a negacdo do Nada-absoluto. Com este esclarecimento, pode-se
claramente ver como Marion pressupde o Ser em tudo aquilo que ele afirma superar o Ser:
amor, possibilidade, aparéncia, Deus mesmo etc., uma vez que tudo isso ¢ uma negacao do
Nada-absoluto ou algo-de-Ser. Dizer que o amor ou Deus estdo para além do Ser, seria
afirmar que o amor e Deus s3o Nada-absolutamente. Na realidade, Marion entende a
metafisica apenas como uma ciéncia onto-teo-logica. Quando ele afirma que o amor/Deus esta
além do Ser, o que pretende (ou deveria pretender) afirmar € apenas que o amor/Deus esta
para além dos entes e de nossas categorias Onticas.

Contudo, por que Marion pensa que toda apreensao do intelecto ¢ sempre a apreensao

do ente? Seria possivel a apreensdo ndo apenas do ente, mas do Ser enquanto tal? Como seria

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
860



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

isso possivel? Marion esta correto em interpretar uma “apreensao” do intelecto apenas no caso
da constituicdo de um objeto, pois somente quando o intelecto objetiva ou entifica algo é que
consegue determina-lo e apreendé-lo. A apreensao do indeterminavel constitui algo quase
impossivel. Mas, por que se da esta impossibilidade?

A resposta a essa questdo ¢ muito complexa e tem a ver em primeiro lugar com a
linguagem que configura nossa compreensdo. Ou seja, a linguagem natural que utilizamos e
configura nosso intelecto ¢ feita de uma estrutura sujeito-predicado, que se baseia numa
ontologia intuitiva da substincia (objeto). Explicitando melhor, nossas linguagens naturais
(portugués, inglés, italiano etc.) sdo todas linguagens objetivantes ou entificantes enquanto
precisam determinar “algo” e aplicar uma qualidade ou predicado a esse algo. Enquanto o
intelecto ndo pousa seu raio em algo (objeto, ens, coisa), ele parece pairar no ar e nao
conseguir realizar o ato da compreensdo. No entanto, isso apenas se da porque nossas
estruturas linguisticas “naturais” ndo conseguem ultrapassar esse limite intuitivo. Somente
uma linguagem elaborada filosoficamente poderia estar na posi¢cdo de cumprir esse desafio.
Em poucas palavras, uma linguagem artificial e filosofica deveria elaborar estruturas
linguisticas que ndo utilizem a forma sujeito-predicado, nem pressuponham uma ontologia da
substancia/objeto. Exatamente ¢ esta a tarefa realizada pela Filosofia estrutural-sistemdtica
(FES) baseando-se numa linguagem que tem sentengas sem a estrutura sujeito-predicado e
que assume uma ontologia de fatos e ndo de objetos. Ora, fazer uma metafisica do Ser
enquanto tal (pode-se chamar tal ciéncia de Einailogia) e ndo apenas dos entes, como
intendera Heidegger, constitui o grande desafio da metafisica contemporanea.

Uma metafisica primordial/original do Ser, entendida como Einailogia ndo elimina o
ailleurs da Revelagdo, mas também ndo cria um abismo intransponivel entre Deus e sua
criatura, o que impossibilitaria qualquer Revelagdo. De fato, a Einailogia deve mostrar que a
compreensdo de Deus como Ser constitui ndo apenas uma categoria irrenunciavel, mas
também apenas uma minima determina¢do do Absoluto, enquanto a Revelacao de Deus como
agapé constitui sua maxima determinagdo, que salvaguarda o carater de ailleurs da Revelagao
e, a0 mesmo tempo, salva a ponte/conexdo entre noés e Deus. Salvaguardar a “condicdo de
possibilidade” da Revelacdo na Einailogia ndo significa colocar a Revelagdo dentro de um
quadro tedrico fechado, mas num quadro totalmente aberto e infinito, uma vez que o Ser ¢ um
conceito sem limites. O que poderia significar que Deus estd fechado no conceito de Ser,
como afirma Marion? Ora, tal conceito, por exceléncia, ¢ absoluto, infinito, ilimitado e aberto.

Somente o que ndo ¢ pode estar fora dele. Mas, o que ndo ¢ ndo pode constituir um limite,

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
861



Wellistony Carvalho Viana

sendo reforca a auséncia de qualquer limite ao conceito de Ser. Mais uma vez, entender a
Revelagdo como totalmente fora do conceito de Ser, seria lanca-lo no nada-absoluto, o que
nao € o caso, pois 0 Amor nao ¢ um nada-absoluto, sendo ¢ a expressao mais perfeita do Ser
como tal.

Por fim, Marion tem uma concep¢ao de racionalidade humana bastante limitada. Ele
pensa que a racionalidade humana finita constitui um tipo de “copo”, limitado por uma
estrutura fixa de tal forma que o conteudo aparece totalmente limitado por essa estrutura. A
partir disso, teriamos apenas um acesso limitado aquilo que Deus €. A nefasta consequéncia
desse modelo é a seguinte: nunca poderiamos aprofundar nosso conhecimento de Deus.
Quando chegassemos a nossa medida, ndo poderiamos mais avangar em seu conhecimento,
nem mesmo na eternidade! Ora, mas “a vida eterna ¢ esta: que Te conhegam a Ti, Deus tnico
e verdadeiro (Jo 17, 3). Como poderiamos conhecer Deus eterna e infinitamente, caso nossa
razdo ndo pudesse aprofundar esse conhecimento? A questdo é que, de fato, nossa razao ¢
aberta infinitamente a Deus, coextensiva a Deus em principio, o que permite uma
compreensdo sempre nova ¢ profunda do Infinito. E nisto que consiste a vida eterna, num
eterno e aprofundado conhecimento de Deus, que nunca acabard porque Ele ¢ infinito, como
infinita € nossa capacidade de conhecé-10. Mas nossa razao ndo seria entdo finita? A finitude
de nossa razdo consiste no fato de que nao podemos compreender Tudo como Deus infinito
compreende. De fato, a inteligéncia divina apreende tudo (a Si mesmo) plenamente com
apenas um ato de cogni¢do. Ao contrario, nosso ato cognitivo ¢ limitado e finito, embora
nossa razao seja aberta ao Infinito. Nossa razdo ¢ sempre limitada por estruturas linguisticas,
logicas, semanticas que nos impedem de conhecer como Deus conhece. Isto €, nosso
conhecimento ¢ sempre dentro de um quadro tedrico-linguistico, mas isto ndo significa nem
que 1) nosso quadro tedrico-linguistico seja totalmente incapaz de conhecer qualquer coisa de
Deus; nem que 2) em principio nossa inteligéncia ndo seja aberta ao Infinito inteligivel.

Como conclusdo, podemos dizer: a filosofia de Marion teria muito a dizer e a
contribuir com o conceito de Revelacdo, ndo fosse sua rejeicdo radical de qualquer “lugar
humano” na compreensdo da Revelacdo, o que nega o fato mesmo da Encarnag¢do de Deus em
nosso mundo. Em poucas palavras, compreendemos o Deus da Revelacdo ndo apenas de um
lugar totalmente inacessivel a n6s, mas de um outro lugar (ailleurs) que nao € absolutamente
estranho a nds, uma vez que “nele ndés vivemos, € nos movemos ¢ existimos” (At 17, 28).
Afinal de contas, Deus se revelou na carne humana e ndo numa carne angélica, o que significa

que se revelou também numa cultura, a partir de nossas categorias ¢ de uma forma que

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
862



Resenha: D’ailleurs, la Révélation

pudéssemos compreendé-lo. Que tal compreensdo seja plena e exaustiva (como acusa Marion),
nenhum metafisico (a ndo ser Hegel) ousou afirmar.

REFERENCIAS

MARION, J.-L. Etant donné: essai d’une phénoménologie de la donation. Paris: PUF, 1997.

PUNTEL, L. B. Analise critica do pensamento fenomenologico de Jean-Luc Marion. Sao
Paulo: Edi¢des Loyola, 2016, p. 58.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
863



