
Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

851 

MARION, Jean-Luc. D’ailleurs, la Révélation: contribution à une histoire 

critique et à un concept phénoménal de révélation, Paris: Éditions Grasset & 

Fasquelle, 2020. 601p. 
 

Wellistony Carvalho Viana 

 

 

O livro D’ailleurs, la Révélation (Marion, 2020) constitui um dos principais livros de 

Jean-Luc Marion, que culmina o longo percurso de sua fenomenologia. No prefácio, Marion 

admite que o livro lhe custou mais que todos os outros (p. 9-10). De fato, Marion publicou 

dois rascunhos do livro em inglês, antes de publicar a versão francesa. A primeira foi em 2016 

depois de suas Gifford lectures, em 2014; a outra em alemão no ano de 2018 em Regensburg 

quando ministrou um curso na Papst Benedikt XVI- Gastprofessur. Não foi a primeira vez que 

Marion tratou do fenômeno da Revelação cristã. Depois de Le visible et le révélé, nosso autor 

tratou a Revelação em outros escritos e cursos, sobretudo em Étant donné, de 1997, quando 

mostrou que a Revelação bíblica seria uma forma de paradigma para todo fenômeno de 

revelação comum. Marion se aplica ao tema não apenas com o intuito de ajudar os teólogos a 

terem uma compreensão fenomenológica da Revelação, mas também na intenção de ajudar os 

fenomenólogos/filósofos a compreenderem como funciona nossa percepção cotidiana dos 

fenômenos em geral. A seguir, divido esta recensão em três pontos: 1) apresentação da ideia 

central do livro; 2) divisão e argumentos principais e 3) uma avaliação crítica. 

 

1 APRESENTAÇÃO DA IDEIA CENTRAL DO LIVRO 

 

Deve-se observar que a fenomenologia da religião feita por Marion não se conecta 

com a tradicional disciplina desenvolvida por R. Otto,G. van der Leeuwsoder, M. Eliade, mas 

se encontra na linha da fenomenologia de Husserl e Heidegger. Ou seja, sua análise é 

puramente filosófica e não empírica. De fato, Marion não pretende fazer uma fenomenologia 

da religião de forma positiva, estudando empiricamente como as religiões aparecem, seus 

ritos, seus códigos morais etc., muito menos está interessado em mostrar certa neutralidade 

em relação às religiões. Pelo contrário, ele escolhe e privilegia o conceito de Revelação do 

Cristianismo e procura interpretá-lo a partir de seu método fenomenológico.  

 
 Resenha recebida em 23/09/2025 e aprovado para publicação em 10/10/2025. 
 Doutor em Filosofia pela Hochschule für Philosophie, de Munique. Pós-doutor pela Universidade Federal do 

Piauí. Mestrado em Filosofia pela PUG - Roma. Professor da PUG – Roma. E-mail: w.carvalho@unigre.it.  

mailto:w.carvalho@unigre.it


Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

852 

Para realizar essa empreita, Marion analisa a tradição cristã a partir dos Padres da 

Igreja, da história dos dogmas, da teologia medieval, da virada metafísica da teologia 

moderna e dos desenvolvimentos da teologia contemporânea. Seu intuito é desenvolver a 

seguinte tese: a Revelação cristã constitui um fenômeno que vem d’ailleurs (de outro lugar). 

Por essa razão, o trabalho do teólogo não é como o trabalho de um cientista, que deve 

objetivar e categorizar seu objeto a fim de submetê-lo a uma verificação. O teólogo lida com 

algo além da objetivação e da categorização da razão, o que torna seu trabalho uma espécie de 

busca sem bússola: “un bom théologien [...] ne doute pás du mystèrequ’il vise, mais de la 

hausse de savisée, de as propre hauteur de vue” (p. 11). O olhar do teólogo está sempre aquém 

do horizonte a ele desvelado, pois nenhuma teologia “ne peutaccomplir totalmente 

l’herméneutique de l’infini” (p. 12).   

O livro constitui um longo debate crítico com a teologia moderna que realizou uma 

interpretação epistemológica e metafísica (entendida como onto-teo-logia) da Revelação cristã. 

Marion critica essa concepção, mostrando que nossas categorias racionais e metafísicas 

jamais podem esgotar ou apreender o fenômeno da Revelação de Deus, uma vez que ela se 

encontra sempre ailleurs (para além) de nossos conceitos.  

 

2 DIVISÃO E ARGUMENTOS PRINCIPAIS 

 

D’ailleurs, la Révélation está dividido em seis partes, totalizando vinte capítulos. No 

que segue, procuramos resumir os argumentos de cada parte, oferecendo uma visão geral do 

conteúdo do livro.  

Na primeira parte chamada Envoi (caps. 1-2), Marion parte de fenômenos cotidianos 

de “revelação” (capítulo 1) para introduzir a expressão máxima desse tipo de fenômeno, a 

saber: a Revelação cristã (capítulo 2).  

O primeiro capítulo trata da revelação (com r minúsculo) como um acontecimento do 

cotidiano. O autor mostra que, dos vários fenômenos dos quais tomamos consciência, a 

grande maioria será esquecida, mas não aqueles que nos pegam de surpresa e escapam de 

qualquer preparação para recebê-los. Esse tipo de fenômeno é inesquecível e acaba 

determinando aquilo que sou. Marion apresenta dois fenômenos do cotidiano para ilustrar seu 

conceito básico de “revelação”: o evento esportivo e o evento erótico. Esses tipos de evento 

podem revelar um mundo novo, novas possibilidades e até mesmo uma parte desconhecida de 

mim mesmo, para mim e para os outros. Às vezes, como na revelação erótica, a atenção do 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

853 

amante é lançada para fora do próprio ego na direção de um outro, como se ele 

compreendesse a si mesmo não a partir dele, mas a partir do amado. A revelação traz consigo 

um “excesso” imprevisto, que não depende de meu olhar, nem de minhas expectativas. Nesse 

caso, a revelação consiste num fenômeno que torna de alguma forma visível o invisível no 

momento mesmo em que ele continua invisível.  

O segundo capítulo introduz a expressão máxima da revelação, a saber: a Revelação 

bíblica, caracterizada por três elementos, que são explorados nos capítulos sucessivos, a saber: 

o testemunho, a resistência e o paradoxo. A Revelação só pode ser testemunhada enquanto 

não é transmitida como um conhecimento objetivo como se aquele que recebe a revelação 

fosse capaz de entendê-la totalmente. Porque a Revelação ultrapassa a capacidade de 

apreensão daquele que a recebe, mostrando um “excesso” de intuição incapaz de ser 

categorizado plenamente, a Revelação é transmitida apenas como um testemunho. Mas, ela 

também é caracterizada pela resistência, uma vez que não ter categorias para enquadrá-la 

causa um estranhamento no receptor que pode levá-lo à sua rejeição. Por fim, a característica 

principal da Revelação constitui aquela do paradoxo, que conduz a lógica com suas regras 

estabelecidas de racionalidade ao limite. De fato, tais regras lógicas, segundo Marion, devem 

ser revistas segundo as exigências da manifestação de Deus a partir d’Ele mesmo. Esse 

conceito de paradoxo se expressa na ideia de “fenômeno saturado”, que constitui aquele 

evento no qual a intuição transborda o quadro conceitual daquele que o recebe.  

A segunda parte é intitulada Constitution de l’aporie (caps. 3-6), na qual Marion 

realiza uma crítica histórica das origens da concepção contrária à sua, a saber: aquela 

concepção de Revelação totalmente adequada ao quadro teórico metafísico. Ele começa sua 

análise com Tomás de Aquino e sua concepção epistemológica de Teologia dentro dos 

quadros da metafísica do ente (capítulo 3). Para o Aquinate, a Teologia (Ciência sagrada) 

constitui uma quase ciência, porque utiliza a razão natural para explicitar conteúdos que 

ultrapassam a razão natural. Por causa do déficit de conhecimento na experiência da fé, a 

razão adere às verdades reveladas apenas por meio da motivação da vontade ajudada pela 

graça. Segundo Marion, a posição de Tomás abriu o campo para interpretações mais rígidas de 

teologia como ciência metafísica, como, por exemplo, aquela feita por Suarez (capítulo 4), 

que transformou a teologia numa ciência puramente teórica, na qual tem prioridade apenas a 

apreensão (apprehensio) de proposições suficientes a serem cridas e não o assentimento 

(assentio) da vontade ajudado pela graça. O resultado é que se começa uma ideia de teologia 



Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

854 

sem fé, que pode ser praticada inclusive por ateus ou heréticos, bastando eles terem uma 

disposição (habitus) científica que os qualifiquem para o estudo acadêmico.  

A influência de Suarez em Kant e todos os idealistas foi determinante (capítulo 6). 

Marion persegue as consequências da interpretação epistemológico-metafísica no pensamento 

moderno, de Kant a Hegel, para mostrar uma total transformação da teologia numa disciplina 

filosófica, na qual o conceito acaba pretendendo esgotar a intuição da Revelação, como 

acontece no idealismo. O veredito de Marion é claro: “[...] cette théologie n’appartient pas 

tant à La Révélation qu’à la métaphysique” (p. 153).  

Como se sabe, a interpretação epistemológico-metafísica da Revelação determinou a 

teologia classicista e neoescolástica, que durou até a nova concepção do Magistério católico 

no Concílio Vaticano II (capítulo 5). Na Dei Verbum, a Revelação é entendida não mais como 

um conjunto de proposições suficientes, mas como a autocomunicação de Deus mesmo. A 

consequência dessa concepção, segundo Marion, é que se deve conceber uma nova teologia e 

não mais uma teologia entendida como um mero discurso filosófico sobre Deus. De fato, para 

Marion, Teologia só pode ser um discurso a partir da perspectiva divina mesma e não da 

perspectiva humana.   

A terceira parte pretende realizar uma Restitution d’um concept théologique (caps. 7-

10). O desafio, segundo Marion, é desenvolver uma teologia da Revelação a partir da 

perspectiva divina e não mais a partir do quadro teórico metafísico. Para realizar essa tarefa, 

nosso autor analisa a concepção de Revelação como a autocomunicação de Deus da Dei 

Verbume de teólogos contemporâneos (capítulo 7), a fim de saber como essa comunicação 

pode acontecer e segundo qual fenomenalidade. Sua ideia será que Revelação como 

autocomunicação só pode ser “... la connaissance de l’agapê [...] qui surpasse toute 

connaissance” (Éphésiens 3, 14)” (p. 161). Na verdade, a grande aporia de uma nova 

concepção teológica é esta: uma Revelação de Deus mesmo só pode acontecer se vier 

d’ailleurs e não pode se identificar com outra coisa, como por exemplo, o Ser, a moral etc., 

mas apenas com Ele mesmo (p. 175). Nesse capítulo, Marion faz uso abundante das 

concepções de Karl Barth e H.U. von Balthasar, a saber: uma Revelação divina não admite 

nenhum a priori que fixa as condições de possibilidade de sua manifestação (Barth), pois a 

Revelação não responde às questões humanas, senão que põe questões novas que o homem 

nem mesmo se colocava. A Revelação se dá na figura (Gestalt) do amor (Balthasar), que vem 

d’ailleurscomo um encontro, sem condições e visível na carne de Cristo, que se doa até a 

morte e morte de cruz. 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

855 

A Revelação, portanto, é uma des-coberta (apokalupsis) e não um des-velamento 

(alêtheia). Marion contrasta as palavras alêtheia e apokalupsis para afirmar que a Revelação 

não é como uma verdade que se adequa ao nosso modo de pensar, mas deve ser vista como 

uma descoberta que nos adequa ao modo de pensar de Deus (capítulo 8). Isto implica inverter 

a interpretação epistemológica da Revelação, ou seja: o que vem primeiro não é a razão, mas 

a fé (a vontade): é preciso crer para ver e não ver para crer. A fé gera o amor que impulsiona e 

reformula os critérios da razão. Mas, o amor só se deixa conhecer por aquele que o pratica, 

isto é, somente quem ama conhece, e não o contrário. No amor acontece a reviravolta 

fenomenológica, na qual o ego se descentraliza e vê o mundo a partir do outro (d’ailleurs).  

Marion se propõe a descobrir as origens dessa inversão conceitual, que não pode ser 

outra, senão uma fenomenalidade teológica (capítulo 9). Santo Agostinho e Guillaume de 

Saint-Thierry são citados para mostrar que é o amor do Pai que primeiro atrai a vontade a fim 

de que ela creia e, crendo, possa ver e entender. A oposição entre as duas lógicas da Revelação, 

aquela da des-coberta (apokalupsis) e a filosófica do des-velamento (alêtheia) devem 

encontrar um ponto de conciliação, que Marion procura fazer ao tentar interpretar o logos 

humano a partir do Logos divino (capítulo 10). A Revelação entendida na lógica da descoberta 

torna-se o paradigma para entender todo e qualquer fenômeno, a saber: como um evento que 

se doa (dando revelat et revelando dat). Nesse capítulo, Marion apresenta sua concepção de 

“fenômeno saturado” e interpreta a Revelação como o máximo exemplo desse tipo de 

fenômeno. A doação do fenômeno saturado é proporcional à capacidade de recebimento, ou 

seja, quanto mais ama aquele que recebe, mais vem doado o fenômeno pelo doador. Enquanto 

Aquele que se doa doa totalmente, aquele que recebe recebe de acordo com sua capacidade. 

De fato, somente o Cristo recebeu do Pai a totalidade do dom, enquanto nós o recebemos 

apenas dentro de nossos limites. 

A quarta parte constitui aquela principal (Le Christ comme phénomène – caps. 11-14), 

na qual Marion aplica sua fenomenologia da Revelação ao evento Cristo, ou seja, ele mostra 

que Revelação é a manifestação do Pai em Cristo no Espírito Santo. O capítulo 11 começa 

mostrando como os deuses gregos apareciam aos humanos, geralmente escondendo sua 

divindade e modificando sua forma, mas jamais face a face; por outro lado, o Deus de Israel 

sempre se mostrou em sua própria invisibilidade, seja por meio do Nome, da Voz ou de sinais. 

De fato, as representações dos deuses gregos não passam de ídolos, que escondem a divindade, 

enquanto os símbolos do Deus de Israel representam ícones de sua real presença. Nos 

capítulos seguintes dessa parte, Marion mostra como o mistério de Cristo se revela na lógica 



Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

856 

da descoberta nas 1) cartas de Paulo (capítulo 12); de fato, o corpus paulino responde bem à 

pergunta: “de quoi Le mustêrion permet la phénoménalisation: du fond de que lin vu surgit ce 

qui vient à se montrerà partir de lui-même et entant que soi?” (p. 306); 2) nos Evangelhos 

(capítulo 13), que respondem bem à questão: “comment se dé-couvrecequi se donne: par 

quelle opération l’invisible se fait-il reconnaître comme visible?” (p. 306); 3) no Evangelho de 

João (capítulo 14), que responde bem à questão de “cequi se dé-couvre entant qu’il se donne: 

qui se montre entant qu’il se donne, sans reste, ni réserve?” (p. 306). Nesses três capítulos, 

Marion mostra o dilema daquele que se encontra com Cristo, a saber: ou recebe esse dom a 

partir do horizonte do seu próprio ego ou deixa-se encontrar a partir de Deus mesmo, que se 

doa totalmente. Nesse sentido, Marion relembra seu princípio fenomenológico, aplicando-o 

maximamente à Revelação: “d’autant plus de réduction, d’autant plus de donation” (p. 332). 

Ou seja, diferentemente da redução fenomenológica de Husserl e Heidegger, seu terceiro tipo 

de redução (a doação) constitui o último grau de redução possível, uma vez que a doação é 

total e sem reservas. O mistério de Cristo, afinal, aponta como um ícone para o mistério da 

Trindade.  

Na quinta parte (L’icône de l’invisible– caps. 15-18), Marion se esforça por resgatar o 

dogma trinitário da interpretação epistemológico-metafísica e reinterpretá-lo a partir do 

campo fenomenológico da des-coberta (apokalupsis) de Cristo como o fenômeno saturado por 

excelência. Para fazer isso, nosso autor apresenta três modelos de compreensão da Trindade: o 

modelo metafísico (capítulo 15), o modelo econômico ou histórico (capítulo 16), o modelo do 

ícone de Basílio de Cesareia (capítulo 17) e, por fim, o modelo de comunhão (capítulo 18). O 

modelo metafísico procurou interpretar a Trindade dentro de um quadro ôntico (aristotélico)e 

se mostrou inadequado para explicitar o mystêrion do agapê.O modelo econômico-histórico é 

representado pelo Grundaxiom de Rahner: “a Trindade econômica é a Trindade imanente e 

vice-versa”. O problema dessa concepção, segundo Marion, é que ela pensa Deus imanente a 

partir da (nossa compreensão de) sua manifestação/economia, o que impossibilita, segundo 

Marion, pensar seriamente o ailleurs da revelação trinitária. Para Marion, é preciso pensar o 

contrário, ou seja, a economia a partir do ailleurs da Trindade imanente (p. 434).  

Marion sugere interpretar a Trindade a partir de um modelo fenomenológico, que 

preserve o ponto de origem d’ailleurs da Revelação, a partir do Espírito e não do nosso 

espírito. Para isso, ele utiliza a ideia de ícone já encontrada em alguns Padres da Igreja, 

sobretudo, em Basílio de Cesareia. Nesse ponto, Marion recupera toda a sua fenomenologia 

do ícone de escritos anteriores para mostrar o quanto a concepção icônica da Trindade revela 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

857 

no visível o invisível, em si mesmo o outro. Segundo Basílio, o Pai e o Filho têm uma única 

“forma”, que funciona como um ícone: a face do Filho é vista como a face do Pai invisível na 

graça do Espírito Santo. O modelo do ícone deixa, no entanto, uma questão aberta: como 

pode o Espírito Santo tornar possível para nós o impossível, ou seja, uma Revelação a partir 

de Deus mesmo? O que é impossível para o homem é possível no dom do Espírito Santo.  

Por fim, o modelo de comunhão vindo sobretudo de Agostinho explicita o papel do 

Espírito Santo no modelo fenomenológico: o Espírito Santo é a comunhão inefável do Pai e 

do Filho, entendido como agapê. O Espírito é, portanto, o dom que se doa e princípio de toda 

doação. Como o Espírito permanece invisível, mas torna visível a comunhão trinitária no 

ícone do Filho, é Ele quem impede qualquer apropriação do dom por parte daquele que recebe, 

garantindo assim o ailleurs da doação/dom. Em poucas palavras, é o Espírito quem realiza o 

processo de anamorfose, ou seja, o processo que nos tira de nossa perspectiva e nos eleva à 

perspectiva de Deus mesmo. 

Na sexta e última parte (L’overture – caps. 19-20), Marion procura fazer o caminho de 

volta a partir do lugar alcançado em sua pesquisa, a saber: ele volta à fenomenologia do 

cotidiano a partir do ailleurs da perspectiva divina, a fim de repensar o ser (capítulo 19) e o 

tempo (capítulo 20). O ailleurs permite repensar o ser/ente não só como evento (Ereignis), 

como fez Heidegger, mas como dom doado que nos remete para além dele e de nós mesmos. 

Marion pensa aqui em sua terceira redução fenomenológica, para além daquela de Husserl e 

Heidegger: a redução à doação, que vai além do próprio Ser. Abaixo criticaremos essa posição.  

Também o tempo precisa ser repensado a partir d’ailleurs. Na metafísica, ser e tempo 

são pensados juntos, e a preocupação é sempre encontrar no passar do tempo aquilo que 

permanece presente. Mas, segundo Marion, essa empreita metafísica é falida, pois ao 

interpretar o tempo como um presente atômico (khronos) reduzido a um instante que se 

aniquila a todo momento, ele só consegue se reafirmar no próprio nada de sua duração. Sem a 

visão d’ailleurs, a morte do (meu) presente é o único resultado desesperador. Mas o tempo 

também é um dom recebido d’ailleurs, o que nos impele não só a decidir (e decidira nos 

decidir a) viver o presente de outra forma, mas também nossa própria morte. Ou seja, 

interpretar o tempo a partir da perspectiva divina abre ao sentido último da vida humana e da 

história, que só podem vir d’ailleurs.  

 

3 AVALIAÇÃO CRÍTICA: DOM PARA ALÉM DO SER? 

 



Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

858 

Antes de tudo, faz-se mister esclarecer que a Revelação, como a trata Marion em sua 

fenomenologia, constitui apenas uma possibilidade e não algo efetivo. Ou seja, enquanto a 

teologia trata da efetividade da Revelação, a fenomenologia/filosofia só pode tratar de sua 

possibilidade. Como ele afirma: “si une révélation effective doit, peut ou a pu se Donner dans 

l’apparition phénoménale, elle ne l’apu, ne le peux, ou ne le pourra qu’en se donnant selon le 

type du paradoxe par excellence” (Marion, 1997, p. 385). A Revelação seria, então, uma 

“possibilidade da impossibilidade”. Isto se explica da seguinte forma: todo fenômeno saturado 

se doa como um “extra” que ultrapassa a compreensão, não se manifestando no fenômeno, 

mas a partir dele. Tal “extra” se constitui como uma impossibilidade de apreensão por nós ou, 

justamente, uma saturação. De fato, na Revelação, Deus se faz visível como invisível, faz-se 

conhecer na “noite dos sentidos e dos conceitos”, numa total penúria conceitual ou 

obscuridade do pensamento. Nesse caso, a doação não é representável como um objeto ou 

ente, mas constituiria uma doação pura. Este fato faz Marion defender que a Revelação/o dom 

aparece para além do ente/Ser, entendendo “ente/Ser” como aquele primeiro que se mostra em 

qualquer apreensão (ens/esse primum inteligibilis). Nesse ponto, podemos identificar o 

principal problema da fenomenologia de Marion. Para explicitar essa crítica, se faz necessário 

reconstruir a redução da doação de Marion, entendida por ele como a última redução 

fenomenológica possível.  

Marion pretende realizar uma terceira redução fenomenológica, para além daquelas de 

Husserl e Heidegger. Como se sabe, a primeira redução fenomenológica de Husserl levou ao 

“Eu transcendental” ao abstrair o mundo empírico, restando somente a relação transcendental 

entre sujeito e objeto. Heidegger criticou o resultado da redução de Husserl ao mostrar que o 

ser humano constitui um Dasein, ou seja, um ser-aí-no-mundo e que a “mundanidade” (in-

der-Welt-sein) não pode simplesmente ser abstraída. De fato, o mundo não constitui um 

objeto diante do qual o sujeito está, mas o próprio sujeito pertence ao mundo e não pode 

compreendê-lo como uma coisa/objeto, senão apenas a partir de um círculo hermenêutico. Na 

verdade, também o Dasein está no mundo como estão as coisas, mas não da mesma forma, 

uma vez que ele é o único aberto ao todo do mundo. A dimensão do mundo é, portanto, 

anterior e condição de possibilidade do surgimento das coisas/objetos/entese do Dasein. 

Enquanto o primeiro Heidegger prioriza essa análise existencial, o segundo Heidegger não se 

preocupou tanto com a dimensão do mundo (Seiendheit) ou dos entes, mas procurou tematizar 

a dimensão do Ser enquanto tal. De fato, o primeiro Heidegger já havia denunciado a 

metafísica ocidental por não fazer essa diferença entre Ser e ente (ontologische Differenz), 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

859 

realizando apenas uma metafísica do ente e não do Ser, ou seja, uma metafísica onto-teo-

lógica. A segunda redução de Heidegger, portanto, levou a fenomenologia a encontrar o Ser 

enquanto tal da seguinte forma: todos os entes podem ser reduzidos à dimensão do Ser, mas 

essa dimensão não pode ser mais reduzida a nenhuma outra. Ou seja, a dimensão do Ser 

constitui, para Heidegger, a dimensão última, irredutível e original que precisa ser pensada.  

Contudo, Marion pretende fazer uma última redução para além do Ser. Isto é, segundo 

ele, o dom/Revelação ultrapassa a dimensão do Ser porque vem d’ailleurs, significando com 

este termo que o dom nem mesmo entra no quadro absolutamente geral do Ser. Sua ideia pode 

se explicar da seguinte forma: o problema da redução fenomenológica de Husserl é que a 

Gegebenheit só pode ser entendida no limite da efetividade do dado. Marion pretende lançar 

um outro princípio a fim de alargar o limite da fenomenalidade, ou seja, segundo ele é 

possível ir além do dado efetivo refletindo sobre a possibilidade mesma da efetividade (i.e., 

do fenômeno dado), fazendo assim uma terceira e última redução capaz de alargar o conceito 

de fenomenalidade. Tal alargamento ou redução chegaria à dimensão última da Gegebenheit, 

entendida e traduzida por Marion como doação. Qual o problema dessa pretensa terceira 

redução? 

Em primeiro lugar, deve-se dizer que Marion não supera Heidegger ao afirmar que sua 

doação está além do conceito mesmo de Ser. Na verdade, a doação para além do Ser, proposta 

por Marion, acaba ficando aquém da reviravolta que Heidegger realizou na filosofia do século 

XX, a saber, aquém daquela superação da filosofia da subjetividade por meio da concepção de 

Ser, para além dos entes. Na verdade, o que Marion realiza é uma retomada da dualidade 

sujeito-objeto da redução de Husserl. De fato, adualidade sujeito-objeto tinha sido superada 

pela redução de Heidegger ao mostrar que o sujeito constituinte e o objeto constituído de 

Husserl já estavam dentro da dimensão oniabrangente do Ser, ou seja, sujeito-constituinte e 

objeto-constituído podem ser reduzidos ao Ser enquanto tal;ambos são apenas dois modos de 

Ser. Marion, ao contrário, volta à dualidade fazendo uma inversão do eu transcendental de 

Husserl, a saber: o eu transcendental não é mais o eu constituinte do objeto, mas um eu 

constituído pela dimensão da doação. Nesse sentido, o eu (je) se transforma em um mim/me 

(moi). Em poucas palavras, como a última redução é entendida como doação (dádiva), o “eu” 

é interpretado como aquele que recebe (adonné). Ora, mas nesse sentido, a relação sujeito-

objeto não é superada, senão apenas invertida, deixando a filosofia de Marion ainda no âmago 

da filosofia da subjetividade. A consequência dessa inversão é que o sujeito continua sendo o 

ponto de referência em seu discurso sobre a Revelação, mesmo que Marion insista que sua 



Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

860 

perspectiva é teológica e não teológica, ou seja, que seu discurso sobre a Revelação é feito a 

partir de Deus mesmo e não a partir das categorias humanas.  

O fato é que Marion jamais tematiza a própria diferença entre o “eu” (mim/me/moi) 

que recebe e Aquele que doa (Deus) e trata os dois polos como se fossem dois absolutamente 

opostos. Marion não percebe que admitir uma diferença já pressupõe uma dimensão que os 

engloba como condição de possibilidade de falar sobre tal diferença. Isto é, Marion jamais 

poderia estabelecer uma diferença entre ser finito e infinito, homem e Deus, aquele que recebe 

e Aquele que doa, se não percebesse tal diferença dentro de uma dimensão que abrange os 

dois polos. O que Heidegger denominava “esquecimento do Ser” é ainda mais radical no 

sentido de Marion, que realiza uma “rejeição (deliberada) do Ser”, como afirma Puntel (2016, 

p. 58). É justamente aqui que se encontra a contradição de Marion, pois rejeitar 

deliberadamente a dimensão do Ser não significa não a pressupor. De fato, Marion não pode 

fugir de tal pressuposição, i.e., não pode escapar de pensar sua negação do Ser já pressupondo 

o próprio Ser. Pior ainda, entendendo homem e Deus como dois polos de uma dualidade 

insuperável, Marion acaba fazendo aquilo que critica explicitamente, a saber, tornando Deus 

Alguém finito/limitado pelo outro polo, i.e., relativo ao ser humano e, portanto, como um 

ídolo e não como o Absoluto/infinito/ilimitado. 

Além disso, Marion pretende pensar a relação entre sujeito que recebe e Doador para 

além do Ser. Mas, logo se percebe que sua concepção de “Ser” é bastante limitada. Ele parece 

entender esta palavra como “efetividade”, como se possibilidade, aparência, amor, nada disso 

pertencesse à dimensão do Ser. Ora, o conceito de Ser é tão fundamental que não se pode 

definir o Ser sem o pressupor. De fato, uma definição do Ser só pode ser realizada a partir de 

seu contraditório absoluto, a saber, do Nada-absoluto que constitui apenas um conceito vazio. 

Nesse sentido, o Ser constitui a negação do Nada-absoluto. Com este esclarecimento, pode-se 

claramente ver como Marion pressupõe o Ser em tudo aquilo que ele afirma superar o Ser: 

amor, possibilidade, aparência, Deus mesmo etc., uma vez que tudo isso é uma negação do 

Nada-absoluto ou algo-de-Ser. Dizer que o amor ou Deus estão para além do Ser, seria 

afirmar que o amor e Deus são Nada-absolutamente. Na realidade, Marion entende a 

metafísica apenas como uma ciência onto-teo-lógica. Quando ele afirma que o amor/Deus está 

além do Ser, o que pretende (ou deveria pretender) afirmar é apenas que o amor/Deus está 

para além dos entes e de nossas categorias ônticas. 

Contudo, por que Marion pensa que toda apreensão do intelecto é sempre a apreensão 

do ente? Seria possível a apreensão não apenas do ente, mas do Ser enquanto tal? Como seria 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

861 

isso possível? Marion está correto em interpretar uma “apreensão” do intelecto apenas no caso 

da constituição de um objeto, pois somente quando o intelecto objetiva ou entifica algo é que 

consegue determiná-lo e apreendê-lo. A apreensão do indeterminável constitui algo quase 

impossível. Mas, por que se dá esta impossibilidade?  

A resposta a essa questão é muito complexa e tem a ver em primeiro lugar com a 

linguagem que configura nossa compreensão. Ou seja, a linguagem natural que utilizamos e 

configura nosso intelecto é feita de uma estrutura sujeito-predicado, que se baseia numa 

ontologia intuitiva da substância (objeto). Explicitando melhor, nossas linguagens naturais 

(português, inglês, italiano etc.) são todas linguagens objetivantes ou entificantes enquanto 

precisam determinar “algo” e aplicar uma qualidade ou predicado a esse algo. Enquanto o 

intelecto não pousa seu raio em algo (objeto, ens, coisa), ele parece pairar no ar e não 

conseguir realizar o ato da compreensão. No entanto, isso apenas se dá porque nossas 

estruturas linguísticas “naturais” não conseguem ultrapassar esse limite intuitivo. Somente 

uma linguagem elaborada filosoficamente poderia estar na posição de cumprir esse desafio. 

Em poucas palavras, uma linguagem artificial e filosófica deveria elaborar estruturas 

linguísticas que não utilizem a forma sujeito-predicado, nem pressuponham uma ontologia da 

substância/objeto. Exatamente é esta a tarefa realizada pela Filosofia estrutural-sistemática 

(FES) baseando-se numa linguagem que tem sentenças sem a estrutura sujeito-predicado e 

que assume uma ontologia de fatos e não de objetos. Ora, fazer uma metafísica do Ser 

enquanto tal (pode-se chamar tal ciência de Einailogia) e não apenas dos entes, como 

intendera Heidegger, constitui o grande desafio da metafísica contemporânea.  

Uma metafísica primordial/original do Ser, entendida como Einailogia não elimina o 

ailleurs da Revelação, mas também não cria um abismo intransponível entre Deus e sua 

criatura, o que impossibilitaria qualquer Revelação. De fato, a Einailogia deve mostrar que a 

compreensão de Deus como Ser constitui não apenas uma categoria irrenunciável, mas 

também apenas uma mínima determinação do Absoluto, enquanto a Revelação de Deus como 

agapê constitui sua máxima determinação, que salvaguarda o caráter de ailleurs da Revelação 

e, ao mesmo tempo, salva a ponte/conexão entre nós e Deus. Salvaguardar a “condição de 

possibilidade” da Revelação na Einailogia não significa colocar a Revelação dentro de um 

quadro teórico fechado, mas num quadro totalmente aberto e infinito, uma vez que o Ser é um 

conceito sem limites. O que poderia significar que Deus está fechado no conceito de Ser, 

como afirma Marion? Ora, tal conceito, por excelência, é absoluto, infinito, ilimitado e aberto. 

Somente o que não é pode estar fora dele. Mas, o que não é não pode constituir um limite, 



Wellistony Carvalho Viana 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

862 

senão reforça a ausência de qualquer limite ao conceito de Ser. Mais uma vez, entender a 

Revelação como totalmente fora do conceito de Ser, seria lançá-lo no nada-absoluto, o que 

não é o caso, pois o Amor não é um nada-absoluto, senão é a expressão mais perfeita do Ser 

como tal.  

Por fim, Marion tem uma concepção de racionalidade humana bastante limitada. Ele 

pensa que a racionalidade humana finita constitui um tipo de “copo”, limitado por uma 

estrutura fixa de tal forma que o conteúdo aparece totalmente limitado por essa estrutura. A 

partir disso, teríamos apenas um acesso limitado àquilo que Deus é. A nefasta consequência 

desse modelo é a seguinte: nunca poderíamos aprofundar nosso conhecimento de Deus. 

Quando chegássemos à nossa medida, não poderíamos mais avançar em seu conhecimento, 

nem mesmo na eternidade! Ora, mas “a vida eterna é esta: que Te conheçam a Ti, Deus único 

e verdadeiro (Jo 17, 3). Como poderíamos conhecer Deus eterna e infinitamente, caso nossa 

razão não pudesse aprofundar esse conhecimento? A questão é que, de fato, nossa razão é 

aberta infinitamente a Deus, coextensiva a Deus em princípio, o que permite uma 

compreensão sempre nova e profunda do Infinito. É nisto que consiste a vida eterna, num 

eterno e aprofundado conhecimento de Deus, que nunca acabará porque Ele é infinito, como 

infinita é nossa capacidade de conhecê-lO. Mas nossa razão não seria então finita? A finitude 

de nossa razão consiste no fato de que não podemos compreender Tudo como Deus infinito 

compreende. De fato, a inteligência divina apreende tudo (a Si mesmo) plenamente com 

apenas um ato de cognição. Ao contrário, nosso ato cognitivo é limitado e finito, embora 

nossa razão seja aberta ao Infinito. Nossa razão é sempre limitada por estruturas linguísticas, 

lógicas, semânticas que nos impedem de conhecer como Deus conhece. Isto é, nosso 

conhecimento é sempre dentro de um quadro teórico-linguístico, mas isto não significa nem 

que 1) nosso quadro teórico-linguístico seja totalmente incapaz de conhecer qualquer coisa de 

Deus; nem que 2) em princípio nossa inteligência não seja aberta ao Infinito inteligível.  

Como conclusão, podemos dizer: a filosofia de Marion teria muito a dizer e a 

contribuir com o conceito de Revelação, não fosse sua rejeição radical de qualquer “lugar 

humano” na compreensão da Revelação, o que nega o fato mesmo da Encarnação de Deus em 

nosso mundo. Em poucas palavras, compreendemos o Deus da Revelação não apenas de um 

lugar totalmente inacessível a nós, mas de um outro lugar (ailleurs) que não é absolutamente 

estranho a nós, uma vez que “nele nós vivemos, e nos movemos e existimos” (At 17, 28). 

Afinal de contas, Deus se revelou na carne humana e não numa carne angélica, o que significa 

que se revelou também numa cultura, a partir de nossas categorias e de uma forma que 



Resenha: D’ailleurs, la Révélation 

 
Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 851-863, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

863 

pudéssemos compreendê-lo. Que tal compreensão seja plena e exaustiva (como acusa Marion), 

nenhum metafísico (a não ser Hegel) ousou afirmar. 

REFERÊNCIAS 

MARION, J.-L. Étant donné: essai d’une phénoménologie de la donation. Paris: PUF, 1997. 

 

PUNTEL, L. B. Análise crítica do pensamento fenomenológico de Jean-Luc Marion. São 

Paulo: Edições Loyola, 2016, p. 58. 
 


