
Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

556 

A TEORIA DA VISÃO DAS IDEIAS EM DEUS NA RECHERCHE DE LA VÉRITÉ DE 

MALEBRANCHE 
 
THE VISION IN GOD’S THEORY IN MALEBRANCHE’S RECHERCHE DE LA VÉRITÉ 
 

Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 

RESUMO 

O objetivo desse artigo é reconstruir e analisar em detalhes a teoria da visão das ideias em 

Deus desenvolvida por Nicolas Malebranche na sua obra mais conhecida intitulada De la 

recherche de la vérité. Seguindo uma metodologia de análise conceitual, propomos a 

reconstituição argumentativa dos principais elementos constantes do raciocínio que conduz o 

filósofo francês do século XVII à elaboração da referida teoria. Essa metodologia preocupa-se 

com a avaliação das minúcias argumentativas empregadas pelo autor na constituição de suas 

teses e que frequentemente são encaradas pela tradição crítica apenas em linhas gerais. Nesse 

sentido,iniciamos com uma breve contextualização da teoria malebranchista das ideias e o 

problema epistêmico da sua origem, examinamos os argumentos contrários às hipóteses 

explicativas enumeradas pelo oratoriano e terminamos com a análise detalhada das razões que 

sustentam e dão corpo à teoria da visão em Deus enquanto a explicação mais razoável para a 

origem das ideias. 

PALAVRAS-CHAVE: Malebranche; visão em Deus; ideias; recherche; epistemologia. 

 

ABSTRACT 

The purpose of this article is to reconstruct and analyze in detail the theory of the vision of 

ideas in God developed by Nicolas Malebranche in his best-known work entitled De la 

recherche de la vérité. Following a conceptual analysis methodology, we propose an 

argumentative reconstruction of the main elements of the reasoning that led the 17th-century 

French philosopher to develop this theory. This methodology focuses on evaluating the 

argumentative details used by the author in constructing his theses, which are often viewed by 

critical tradition only in general terms. In this sense, we begin with a brief contextualization of 

Malebranche's theory of ideas and the epistemic problem of their origin, examine the 

arguments against the explanatory hypotheses enumerated by the Oratorian, and conclude 

with a detailed analysis of the reasons that support and embody the theory of vision in God as 

the most reasonable explanation for the origin of ideas. 

KEY-WORDS: Malebranche; vision in God; ideas; recherche; epistemology. 

 

 

 

 

 
 Artigo recebido em 24/09/2025 e aprovado para publicação em 10/10/2025. 
 Doutor e mestre em Filosofia (Lógica e Metafísica) pela UFRJ. Graduação em Filosofia pela mesma 

Universidade. Realizou estágio doutoral na Université de Bourgogne com apoio financeiro da CAPES. Professor 

do Centro Federal de Educação Tecnológica Celso Suckow da Fonseca. E-mail: fellipe.oliveira@cefet-rj.br.  



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

557 

INTRODUÇÃO 

 

Em sua obra intitulada De la recherche de la vérité Malebranche (1974, OC I-II)1, 

introduz uma teoria epistêmica acerca da origem e do fundamento do conhecimento humano 

que ficou historicamente conhecida pelo título de teoria da visão em Deus (das ideias). O 

filósofo a enuncia como sendo a hipótese explicativa sobre o acesso que nós temos às ideias e 

ao conhecimento verdadeiro que melhor se conforma à razão. A fim de demonstrar seu ponto, 

inicialmente ele conduz um procedimento argumentativo cujo propósito é indicar as 

inadequações presentes em outras hipóteses para, enfim, reter a visão em Deus como a mais 

verossímil. Em seguida a essa estratégia argumentativa, no entanto, são apresentadas razões 

positivas em seu favor.   

Dada a importância dessa teoria para a filosofia de Malebranche e diante de sua não 

obviedade, temos como objetivo nesse artigo expor seus elementos constituintes com foco na 

reconstrução argumentativa que a sustenta. Propomos, desse modo, a partir da Recherche, 

analisar as críticas malebranchistas às hipóteses sobre a fonte das ideias, bem como examinar 

o raciocínio em favor da visão em Deus lá apresentados. Esse trabalho de análise e 

reconstrução argumentativa visa a perfazer uma leitura da doutrina capaz de torná-la mais 

clara e acessível dentro de um quadro de estabelecimento de suas condições teóricas, teses e 

enunciados que visa a sua coerência interna.  

Nesse sentido, não pretendemos, nesse texto, desenvolver um debate sobre 

determinados problemas interpretativos que decorrem da consequente crítica que a tradição 

elabora em seu diálogo com a obra de Malebranche, tais como, principalmente, a 

exaustividade das hipóteses sobre a origem das ideias, a suposta confusão entre os problemas 

da origem e da natureza das ideias, a questão se Deus encerraria em si uma infinidade de 

ideias particulares ou não, e a compatibilidade da exposição da doutrina feita na Recherche 

com outros escritos do filósofo. Entendemos que a referida discussão crítica acerca desses, e 

de outros elementos deve ser feita em momento posterior a este, cujo propósito é de 

reconstituira estrutura interna do texto a fim de perfazer sua coerência filosófica interna tal 

como seu autor poderia tê-la concebido naquele recorte específico. Essa metodologia 

 
1 As referências e citações da obra de Malebranche serão indicadas pela sigla OC, seguida pelo número do tomo 

em algarismos romanos e, quando pertinente, o número da página em algarismos arábicos. Esse sistema segue 

a edição padrão das Œuvrescomplètes de Malebranche publicadas sob a direção de A. Robinet, Paris: Vrin-

CNRS, 1958-1974. As traduções das passagens são de minha responsabilidade. 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

558 

justifica-se como pertinente por abordar a riqueza argumentativa minuciosa envolvida na 

proposição da doutrina da visão em Deus na Recherche que, no entanto, é frequentemente 

examinada apenas em grandes linhas. 

 

1 AS IDEIAS E A QUESTÃO SOBRE SUA ORIGEM 

 

Na Recherche, livro III, parte II, capítulo 1, Malebranche afirma (1974, OC I, 413) que 

“todos estão de acordo que nós não percebemos os objetos que estão fora de nós por eles 

mesmos”. O sentido dessa afirmação, como podemos depreender da sequência do capítulo, é a 

defesa de que não é possível haver conhecimento direto das coisas externas (ou distintas) ao 

espírito humano. E que a percepção dos objetos depende, portanto, de um elemento de 

intermediação entre o espírito que percebe e a coisa percebida. Malebranche rejeita que o 

pensamento humano tenha modalidades representativas, uma vez que isso implicaria uma 

capacidade, considerada por ele inexplicável, de exibir à consciência conteúdos distintos do 

próprio pensamento, isto é, que extrapolam aquilo que ele é e no que poderia se desdobrar. A 

esse intermédio da percepção, então, Malebranche dá o nome de ideia, pois, dessa forma, 

evoca-se a função principal da mencionada intermediação, que é a representação2. As ideias, 

segundo o autor da Recherche, são, nesse sentido, seres representativos, independentes da 

alma humana, que constituem seu objeto imediato no momento da percepção ao 

apresentarem-lhe algum conteúdo determinado: “por essa palavra ideia não entendo aqui 

outra coisa que o objeto imediato, ou o mais próximo do espírito, quando ele percebe algum 

objeto [...]” (Malebranche, 1974, OC I, 414). Perceber é, então, nesse caso, captar ideias que 

representam para a alma algo que lhe é distinto e que, por isso, não pode ser por ela 

diretamente nem assimilado, nem exibido (ou produzido). 

É pertinente mencionar que, sobre o tema da precisão malebranchista na definição da 

natureza das ideias, há uma enorme controvérsia que se instaura desde o século XVII. Seu 

adversário mais conhecido é Arnauld, que, falando de forma geral, aponta a referida noção de 

seres representativos como uma espécie de imaginação resultante dos preconceitos da infância 

(Arnauld, 2011, p. 58-66). O debate crítico acerca dessa noção encontra uma diversidade de 

 
2 Landim Filho (2009a; 2009b) sobre uma valiosa discussão sobre os temas ideia e representação no âmbito da 

filosofia de Descartes que nos esclarece a representação como a função basilar das ideias, o que, entendemos 

aqui, é admitido por Malebranche.   



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

559 

interpretações sobre o seu sentido que passam tanto pela compreensão dos seres 

representativos como objetos ou entidades representativas quanto como conceitos (itens 

abstratos sem realidade ontológica e de acesso puramente intelectual)3. Apesar de importante, 

não nos dedicaremos aqui a tomar uma posição acerca dessa controvérsia. Para nosso 

objetivo, é suficiente que se compreenda que, segundo o filósofo, a percepção é explicada por 

uma teoria representacionalista que estabelece a necessidade de um elemento intermediador 

entre o sujeito cognoscente e a coisa conhecida que ele denomina de ideia. 

Tendo como pano de fundo os aspectos referidos acerca da percepção das coisas 

externas intermediada pelas ideias, é legítimo, consequentemente, inquirir qual é a fonte do 

nosso conhecimento. Essa questão, na Recherche (1974), traduz-se em uma pergunta sobre a 

origem, lugar e fundamento das ideias, que são os objetos imediatos de nossa percepção4. É 

nesse contexto que Malebranche, propenso a defender a visão das ideias em Deus, propõe a 

análise do que seriam, segundo ele, todas as maneiras a partir das quais se poderia explicar 

como percebemos os objetos externos. São cinco as hipóteses elencadas no texto. Como já 

indicado, elas supostamente exaurem as elucidações disponíveis, seja porque são versões 

presentes nos debates epistêmicos sobre o tema ao longo da história da filosofia, seja porque 

são considerações autorais que esgotam a totalidade das explicações, seja por uma mescla dos 

dois cenários5. Não temos o objetivo nesse texto de desenvolver esse debate, mas apenas de 

assinalar que o raciocínio por eliminação que aduz à visão em Deus na Recherche (1974) 

depende da exaustividade das hipóteses tratadas. Apenas por essa razão, aquela que seria a 

mais racional pode ser apontada a partir da negação das outras, conferindo-lhe, por essa via, 

sua legitimidade. 

As hipóteses sobre a origem das ideias que temos das coisas, que não podem ser 

diretamente percebidas por nós, podem ser lidas da seguinte maneira6: 1) ou elas vêm das 

próprias coisas externas; 2) ou nossa alma é capaz de produzir por si mesma suas ideias; 3) ou 

 
3 Oliveira (2020); Nadler (1992); Jolley (1990); Alquié (1974); Robinet (1965); Gouhier (1948) para uma 

compreensão mais detalhada da teoria das ideias malebranchista.  
4 Gueroult (1955, p. 62) considera que na primeira edição da Recherche a questão sobre a origem das ideias, que 

conduz à doutrina da visão em Deus, é o que permite a definição de sua natureza. Esse procedimento, no 

entanto, é alterado pela demonstração presente no Xº Esclarecimento, que parte da natureza das ideias para 

provar que elas estão necessariamente em Deus. Por fim, a prova da visão em Deus pela natureza das ideias 

também será adicionada a edições posteriores da Recherche. 
5 Diferentes leitores de Malebranche abordam esse tema, tais como, por exemplo Le Moine (1936, p. 81-87), 

Gouhier (1948, p. 224), Alquié (1974, p. 190-191), Robinet (1965, p. 219). Há inclusive quem rejeite que as 

hipóteses elencadas na Recherche sejam de fato exaustivas, como Locke (2013, §8).  
6 Malebranche (1974, OC I, 417). 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

560 

Deus cria todas as ideias a que temos acesso no momento da criação de nossa alma ou, então, 

a cada momento em que pensamos em alguma coisa; 4) ou a alma contém em si mesma as 

perfeições que percebe nas coisas externas; 5) ou, por fim, a alma é unida a uma dimensão 

perfeita, que contém em si todas as ideias dos seres criados. As quatro primeiras suposições 

são alvo de críticas que avaliam suas improcedências entre os capítulos 2 e 5; o capítulo 6 é 

dedicado à demonstração de razões em favor da visão em Deus.  

 

2 A CRÍTICA DE MALEBRANCHE ÀS INCONSISTÊNCIAS DAS HIPÓTESES 

 

Os principais argumentos malebranchistas contrários ao que seriam as falsas 

explicações para a origem do conhecimento das coisas podem ser elaborados como o faremos 

em seguida. 1. Com respeito à primeira hipótese, a tese tradicional de que a origem das ideias 

está nos objetos que elas representam, é importante frisar que Malebranche aponta-a como a 

tese dos peripatéticos: “[aqueles] que pretendem que os objetos externos enviam espécies que 

lhes são semelhantes, e que essas espécies são levadas pelos sentidos exteriores até o sentido 

comum” (Malebranche, 1974, OC I, 418). Essa indicação torna o alvo da crítica mais 

explícito, a saber, as concepções de cunho escolástico-aristotélico segundo as quais a origem 

do nosso conhecimento é sensível. Contra essa forma de explicar, ele apresenta três razões 

principais. A primeira razão deriva-se da impenetrabilidade dos corpos como uma propriedade 

da matéria que inviabilizaria a operacionalidade do mecanismo exposto como o 

funcionamento da percepção. De acordo com o filósofo, se os corpos enviam espécies, elas 

devem possuir a mesma natureza corpórea deles e não outra. Sendo assim, essas espécies 

devem ser precisamente pequenos corpos e, enquanto tal, “elas não podem, então, se penetrar” 

(Malebranche, 1974, OC I, 419), visto que dois corpos não ocupam o mesmo lugar no espaço. 

E elas também não podem trespassar os espaços entre os objetos, “[elas não podem penetrar] 

todos os espaços desde a terra até o céu, os quais devem ser completamente preenchidos [de 

pequenos corpos]” (Malebranche, 1974, OC I, 419), pois não há espaço vazio. Nesse sentido, 

conforme o oratoriano, ao serem enviadas pelos corpos, as espécies automaticamente seriam 

amassadas e destruídas pelo impacto com os outros corpos. Sendo, desse modo, desviadas do 

que deveria ser seu curso até os sentidos externos. Consequentemente, essas espécies seriam 

incapazes de tornar os corpos perceptíveis sensivelmente, posto que aquilo que tornaria os 

corpos visíveis na hipótese peripatética seria inexequível dada sua impenetrabilidade. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

561 

Adicionalmente, ele considera uma dificuldade relacionada à nossa capacidade perceptiva: 

tendo em vista que as espécies devem ser corpóreas, como compreender que de um mesmo 

ponto de vista seja possível perceber um grande número de objetos? Para que isso ocorresse, 

“seria necessário que as espécies de todos esses corpos pudessem se reduzir a um ponto” 

(Malebranche, 1974, OC I, 419), isto é, condensar-se de tal forma a serem impressas na nossa 

visão. Contudo, mais uma vez, como elas são extensas, a impenetrabilidade dos corpos 

dificulta essa via de explicação. E além desses, o argumento da impenetrabilidade revela mais 

um problema. Segundo Malebranche, como em cada ponto do espaço é possível descobrir 

inúmeros objetos, não haveria nenhum lugar em que todas as espécies desses inúmeros 

objetos não se encontrassem. Isso tornaria o movimento dessas espécies impossível, pois elas 

estariam permanentemente bloqueando umas às outras. Assim sendo, segundo Malebranche, à 

vista da impenetrabilidade dos corpos, é inverossímil que as ideias das coisas sensíveis sejam 

transmitidas a nós a partir de espécies corpóreas provindas dos objetos externos. 

A segunda razão contra a tese dos peripatéticos diz respeito ao fato de que há 

mudanças nas dimensões daquilo que é percebido dependendo das relações de distância em 

que os objetos se encontram. Essa dinâmica das dimensões relacionada a relações de 

proximidade e distância entre aquele que percebe e o objeto percebido não seria 

adequadamente explicada pela tese da origem adventícia das ideias por meio das espécies 

enviadas pelos objetos. De acordo com o autor da Recherche (1974), o que está mais afastado 

é percebido com dimensões menores do que o que se encontra mais próximo. Ora, não há, 

segundo o filósofo, nenhuma razão que explique por que as espécies diminuem e o que ocorre 

com as partes que a compunham “originalmente”: “ora, não se vê o que pode fazer com que 

essa espécie diminua e o que podem se tornar as partes que as compunham quando ela era 

maior” (Malebranche, 1974, OC I, 420). No mesmo sentido, de modo inverso, também não há 

explicação aparente para o aumento da espécie. Sobretudo quando se trata de um aumento 

súbito, quase instantâneo, como quando, por exemplo, fazemos uso de instrumentos como a 

luneta: “pois, vê-se ainda menos de quais partes ela pode expandir-se tão fortemente em um 

instante” (Malebranche, 1974, OC I, 420). De onde teriam sido tomadas as partes que as 

fazem ampliar-se tão rapidamente? Para onde vão as partes das espécies quando passamos a 

ver um mesmo objeto diminuído em suas dimensões? Essa ausência de explicação, para 

Malebranche, sugere que é inverossímil que as ideias das coisas sejam transmitidas a nós a 

partir de espécies corpóreas provindas dos objetos externos. 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

562 

A terceira razão para rejeitar a origem externa das ideias trata de uma assimetria entre 

objeto percebido e percepção, como quando, por exemplo, “se olha um cubo perfeito, todas as 

espécies dos seus lados são desiguais e, no entanto, não se deixa de ver todos os seus lados 

igualmente quadrados” (Malebranche, 1974, OC I, 420). Nesse contexto, Malebranche 

ressalta (1974, OC I, 420) uma dessemelhança que ocorre na percepção e que tende a indicar 

que o objeto percebido não necessariamente é uma representação de similitude: “não é 

necessário que o objeto para o qual se olha produza, para que se o veja, espécies que lhe 

sejam semelhantes”. A tese de que a origem externa das ideias implica a semelhança entre a 

representação e a coisa – presente na noção de que as espécies que vêm dos corpos 

assemelham-se a eles e imprimem em nós essa semelhança – e, por isso, em última instância, 

garantem a verdade do conhecimento das coisas não se mantém, portanto. E com ela, 

dissipam-se as vantagens explicativas da concepção escolástico-aristotélica, segundo 

compreendemos as críticas malebranchistas. Entretanto, antes de encerrar esse ponto é curioso 

abordar a última observação de Malebranche sobre ele7. Considerando a tese de que os 

objetos externos enviam a partir de si espécies sensíveis, o oratoriano, em tom quase jocoso, 

questiona como os objetos extensos poderiam não sofrer uma diminuição de suas dimensões 

já que enviariam de si constantemente espécies capazes de preencher os espaços ao seu redor 

e com uma velocidade inconcebível; pois seria dessa forma que eles tornar-se-iam 

constantemente visíveis, segundo se pode conceber a partir da teoria em questão. Enfim, eis as 

razões críticas para desfazer a verossimilhança da tese da origem adventícias das ideias.  

2. Quanto à segunda hipótese, o autor da Recherche (1974) apresenta razões contrárias 

a teses segundo as quais a origem das ideias seria o próprio espírito humano, que teria o poder 

de produzi-las quando excitado por estímulos externos, ainda que essas ideias fossem 

dessemelhantes a eles. Malebranche atribui essa perspectiva a uma elevação imprópria da 

condição humana à potência divina. Imprópria porque apenas Deus tem eficácia real, 

enquanto o ser humano, como criatura, é completamente dependente dele. E, nesse sentido, os 

humanos não têm a potência de produzir as ideias que percebem. Na forma de um primeiro 

argumento, o filósofo acorre ao fato de que as ideias são entidades espirituais reais e, por sua 

condição ontológica, mais nobres que os corpos. Ora, admitir que os humanos tenham 

potência para produzir as ideias por si mesmos seria admitir adicionalmente que eles teriam a 

potência de produzir algo superior, mais elevado que ouniverso extenso que o próprio Deus 

 
7 Malebranche (1974, OC I, 420 último parágrafo). 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

563 

criou, o que seria absurdo. Nas palavras do oratoriano, essa capacidade implicaria “o risco de 

assegurar que os homens têm o poder de fazer seres mais nobres e mais perfeitos que o mundo 

que Deus criou” (Malebranche, 1974, OC I, 423), visto que “o mundo inteligível deve ser 

mais perfeito que o mundo material e terrestre” (Malebranche, 1974, OC I, 423). 

Na forma de um segundo argumento, ele avança o seguinte, ainda que as ideias fossem 

seres ontologicamente diminutos, a alma humana não poderia ser sua causa, uma vez que ela 

não tem potência de criar ou de produzir o que quer que seja, isto é, a questão aqui não está 

ligada aos graus de ser, mas ao poder criador. Isso porque, nesse quadro, não há diferença, em 

termos de potência, entre a criação a partir do nada e a criação que se seguiria de alguma coisa 

que não pode contribuir efetivamente para sua produção: “os homens não tendo a potência de 

criar segue-se disso que eles não podem produzi-las. Pois, a produção das ideias, da maneira 

como se a explica, é uma verdadeira criação” (Malebranche, 1974, OC I, 423). Explicamos: 

Malebranche procede, nesse momento, com uma analogia entre a criação a partir do nada e a 

produção de alguma coisa a partir de algo que lhe é ontologicamente diverso. A referida 

analogia visa a defender que a alma que supostamente produzisse suas próprias ideias das 

coisas materiais teria de empregar o mesmo poder que deve ser empregado na criação de 

alguma coisa a partir do nada. Como nada de espiritual se segue das coisas materiais, essa 

ideia deveria contar com um poder de produção semelhante ao que Deus tem de criar a partir 

do nada. Isso significa que não é da alçada humana ser capaz de produzir suas próprias ideias 

e, por isso, essa hipótese, que pode ser lida como uma versão da tese inatista, seria 

inverossímil. 

Um terceiro argumento em favor da inverossimilhança dessa hipótese afirma que, a 

despeito de os humanos possuírem a potência para produzir suas próprias ideias, eles não o 

fariam, pois não é possível formar ideia sobre alguma coisa que não se conheça previamente, 

ou seja, “se [eles] já não [têm] a ideia [do objeto], a qual não depende de sua vontade” 

(Malebranche, 1974, OC I, 425). Ora, se já se possui ideia prévia, seria inútil produzir uma 

outra, visto que a ideia já está lá independentemente da vontade. Nesse sentido, é 

desnecessário atribuir aos homens a potência de produzir suas próprias ideias. Adicionalmente 

a esse argumento, Malebranche recusa a possibilidade de que o espírito forme ideias das 

coisas particulares a partir de ideias gerais dadas. A ausência de parâmetros, nesse caso, 

implicaria, segundo nossa leitura, o risco de arbitrariedade na formação do conteúdo dessas 

ideias; e a presença de parâmetros reenvia-nos ao argumento anterior conforme o qual a 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

564 

necessidade de uma ideia (orientadora) prévia exclui a pertinência da criação de uma segunda. 

O oratoriano elabora o raciocínio da seguinte forma: tal como um pintor não pode se 

assegurar de ter pintado adequadamente o retrato de um homem em particular sem que dele 

tenha uma ideia distinta ou que o referido esteja presente, ninguém pode se assegurar de que 

tendo apenas as ideias gerais de ser e de animal alguém possa formar, por exemplo, a ideia de 

um cavalo sem nenhum parâmetro, sem que haja uma ideia com a qual seja possível compará-

la. E é isso que nos remeteao argumento anterior da precedência da ideia: “ora, se ele já tem 

uma primeira ideia [de cavalo], é inútil formar uma segunda” (Malebranche, 1974, OC I, 

425). Em seguida, baseado nesse mesmo argumento da precedência das ideias, ele rejeita 

qualquer poder criador da imaginação, não obstante ela pareça muitas vezes conduzir, em 

função da formação de imagens, a ideias mais precisas que aquelas primeiro concebidas: “ela 

não é precisa senão porque se assemelha à primeira, que serve de regra para a segunda” 

(Malebranche, 1974, OC I, 425). 

A partir dessas considerações, Malebranche sustenta que os defensores dessa opinião 

enganam-se à medida que atribuem poder criador com sabedoria e ordem à alma humana. 

Entretanto, a causa do erro está em atribuir causalidade mútua ao que quer que apareça 

conjuntamente. A essa altura, o autor parece formular a crítica, que posteriormente será 

elaborada por Hume, de que a conjunção constante de objetos não implica a existência de uma 

relação causal necessária. O oratoriano enuncia: “a causa de seu erro é que os homens não 

deixam de jugar que uma coisa é a causa de algum efeito quando uma e outra estão unidas” 

(Malebranche, 1974, OC I, 426). Nesse sentido, mesmo que seja um hábito comum atribuir à 

vontade a causa de determinadas representações, apenas porque usualmente elas aparecem 

conjugadas, não se pode disso concluir que haja entre a vontade a as representações uma 

relação causal. Na perspectiva de Malebranche, pelas razões oferecidas, essa relação causal 

não é verossímil, pois apenas Deus pode ser concebido razoavelmente como criador de 

qualquer coisa. A causa dos erros relativos à origem das ideias, nesse sentido, vem da 

precipitação humana em julgar superficialmente como causa das ideias aquilo que se 

apresenta aparentemente conjugado a elas: enquanto os defensores da origem adventícia 

defendem que são os corpos a causa, os da segunda hipótese entendem que é o próprio 

espírito. Os corpos e a vontade estão de fato presentes e são de algum modo necessários para 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

565 

que tenhamos ideias das coisas extensas. Mas eles não são sua causa verdadeira e principal, 

pois essa é Deus8. 

3. No que concerne à terceira hipótese, a saber, a hipótese inatista que entende que 

Deus cria todas as ideias a que temos acesso ou no momento da criação de nossa alma ou, 

então, a cada momento em que pensamos em alguma coisa, Malebranche desenvolve três 

razões. Segundo ele, dada a infinidade de números infinitos de ideias que podemos conceber9, 

essa opinião não pode ser considerada verossímil, pois 1) existe meio mais simples e 

econômico pelo qual Deus pode nos permitir ter acesso às ideias; 2) seria impossível explicar 

como a alma finita selecionaria qual ideia se representar no momento exato; 3) não se trata de 

uma boa explicação para a necessidade da presença imediata e constante das ideias para a 

alma humana.Essas razões aparentemente não denotam um problema interno à teoria inatista10 

ao qual o oratoriano estaria se opondo, como ele o fez com relação às duas primeiras 

hipóteses. É, inclusive, pertinente afirmar que o que o filósofo faz é transportar a explicação 

inatista para Deus quando estabelece suas críticas contra ele. Com isso queremos dizer que 

aquilo que é fundamental na perspectiva inatista, a saber, o apriorismo das ideias, é mantido 

como princípio explicativo para o conhecimento humano. O que o capítulo IV, da parte II, do 

livro III da Recherche (1974), faz, na nossa interpretação, é propriamente dar início à 

argumentação que culmina na defesa da visão em Deus.  

É nesse sentido que a primeira razão elencada acima recorre claramente ao princípio 

da simplicidade, ou de economia, nas vias de Deus para defender que o acesso às ideias pode 

ser explicado por um outro caminho mais consistente. Não haveria nada de falho ou vicioso 

na hipótese de que Deus criaria todas as ideias no espírito humano. Deus, em sua onipotência, 

poderia fazê-lo. Contudo, considerando sua perfeição, há uma alternativa mais excelente. 

Malebranche pronuncia-se assim:  

 
8 Sobre o tema do poder causal em Malebranche conferir, por exemplo, Entretiens sur la Métaphysique, VII: 

(Malebranche, 1974, OC XII, 147-172). 
9 Malebranche utiliza as figuras geométricas para dar a dimensão do número infinito de ideias que podem ser 

concebidas pelo espírito humano: “se os lados de um triângulo, que podem estabelecer relações infinitas uns 

com os outros, formam triângulos de uma infinidade de espécies, torna-se fácil de ver que as figuras de quatro, 

de cinco, ou de um milhão de lados, são capazes de diferenças ainda maiores, já que elas são capazes de um 

maior número de relações e de combinações de seus lados que os simples triângulos. O espírito vê, então, todas 

essas coisas, ele possui as ideias delas” (Malebranche, 1974, OC I, 430).  
10 Esta é uma interpretação corrente entre comentadores tradicionais de Malebranche, como Gouhier (1948, p. 

225-231) e Alquié (1974, p. 195). No entanto, sugerimos nessa passagem que ela pode não representar um 

consenso, pois mais à frente identificamos elementos críticos ao inatismo que podem ser considerados objeções 

à sua coerência interna, ou seja, que funcionariam como crítica à sua plausibilidade e coerência filosóficas 

mais do que à sua menor eficiência explicativa tendo em vista a perfeição divina. 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

566 

ora, pergunto se é verossímil que Deus tenha criado tantas coisas com o espírito 

humano. [...] Pois, como Deus age sempre pelas vias as mais simples, não parece 

razoável explicar como conhecemos os objetos pela admissão da criação de uma 

infinidade de seres, já que se pode resolver essa dificuldade de uma maneira mais 

fácil e mais natural (Malebranche, 1974, OC I, 430-431). 

 

A simplicidade das vias de Deus consiste em um dos argumentos fundamentais para a 

defesa da visão em Deus, como veremos. E é interessante que esse princípio seja evocado 

aqui, porque, segundo nossa interpretação, ele serve como o balizador capaz de reorientar em 

direção a Deus o cerne da teoria inatista, que é, como já dissemos, a defesa do apriorismo. 

Malebranche está de acordo com que as ideias não são causadas nem pelas coisas, nem pela 

própria alma; elas são a priori, mas não porque Deus cria-as no intelecto humano, o que lhe 

demandaria realizar um determinado efeito por uma via inutilmente mais complexa. Elas são 

a priori porque vistas na sabedoria divina, da qual a alma humana participa11.  

De modo similar, a segunda razão contra o inatismo acima mencionada também 

corresponde a um princípio que serve de sustentação para a tese da visão das ideias em Deus. 

Trata-se da completa dependência que os espíritos têm com relação a Deus. Na nossa leitura, 

a maneira como esse princípio é elaborado como crítica ao inatismo visa a apontar-lhe o que 

pode ser considerado uma dificuldade interna. Sem a permanente orientação divina, o espírito 

humano não teria condições, em meio às infinitas ideias criadas por Deus, de saber qual 

representação é adequada ao instante específico em que algum estímulo o acomete: “não é 

concebível que [a alma] possa justamente adivinhar, em meio a esse número infinito de ideias 

que ela teria, qual seria necessária que ela se representasse para imaginar ou para ver o sol” 

(Malebranche, 1974, OC I, 431). Deus é o guia que ilumina as almas, que não têm por si 

mesmas sua própria luz. Esse é o sentido preciso do princípio da inteira dependência da alma 

com relação a Deus, que será analisado mais à frente.  

Por fim, a terceira razão contrária ao inatismo diz respeito mais especificamente à versão 

que o compreende como sendo a ação divina de criação em nós das ideias a cada momento em 

que pensamos em alguma coisa. Não coincidentemente, o argumento mobilizado por 

Malebranche nesse caso também consiste em um dos fundamentais para a defesa da visão em 

Deus: o que chamamos de argumento do rol de ideias. O oratoriano procura mostrar que há 

 
11 Essa noção de participação da alma na sabedoria divina é desenvolvida de maneira mais detalhada no Xº 

Esclarecimento, apesar de estar presente desde a Recherche na tese fundamental da união da alma com Deus, 

elaborada no Prefácio e, também, no livro III, parte II, capítulo 6, onde encontra-se a defesa da tese da visão 

em Deus. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

567 

uma necessidade da presença imediata para o espírito da infinidade de ideias nas quais ele 

pode pensar, visto que apenas isso poderia explicar o funcionamento da percepção humana, 

que experimenta em si mesma o poder de decisão em que objeto pensar. Esse movimento 

básico da intelecção humana não poderia ocorrer “se um número infinito de ideias não 

estivesse presente para nosso espírito, pois, enfim, não se pode querer pensar em objetos dos 

quais não se tem nenhuma ideia” (Malebranche, 1974, OC I, 432). Desse modo, é 

inverossímil que Deus crie em nós as ideias a cada pensamento, assim como que ele as tenha 

criado todas em nós. 

Todas essas três razões, como mencionado, são retomadas em mais detalhes no 

momento da defesa da visão em Deus. A presença delas aqui, repetimos, cumpre o papel, na 

nossa leitura, de mostrar que o que é problemático no inatismo aparentemente não é alguma 

inconsistência de base, mas um deslocamento da explicação. O que o autor faria, nesse 

sentido, é mostrar ao debate filosófico sobre a origem das ideias que elas são a priori, mas 

não porque Deus cria-as em nós. A solução aparece na defesa da visão em Deus.  

No entanto, antes de avançar para a última hipótese, consideramos apropriado 

mencionar algo que poderia ser considerado uma falha interna ao inatismo sugerida por 

Malebranche: a finitude da alma humana não poderia comportar a infinidade de ideias 

existentes, de modo que seria incoerente supor que Deus criasse-as em nós12. Ele afirma: “se 

não se compreende o infinito, não é por falta de ideias, ou que o infinito não esteja presente 

para nós, mas é somente por falta de capacidade e de extensão do espírito” (Malebranche, 

1974, OC I, 430). Se falta ao espírito extensão suficiente para abarcar o infinito, falta-lhe para 

“armazenar” infinitas ideias. E se, ainda assim, mesmo que espalhado no tempo, o espírito 

pode conceber infinitas ideias (não de uma vez), é porque elas estão disponíveis para ele de 

alguma forma. E como veremos, Malebranche defende que elas estão na substância infinita de 

Deus. 

4. Enfim, chegamos à quarta hipótese sobre a origem das ideias elencada e criticada 

por Malebranche, notadamente, a concepção de que a alma contém em si mesma as perfeições 

que percebe nas coisas externas. Essa hipótese deve ser compreendida, segundo o próprio 

texto malebranchista, como a opinião que entende que as ideias não são nada além de 

modificações internas da própria alma, de modo que “o espírito apenas [tem] necessidade de 

si mesmo para se representar todas as coisas que estão fora dele” (Malebranche, 1974, OC I, 

 
12 Nessa mesma direção encontramos Robinet (1965, p. 219). 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

568 

433). O que a justificaria é o seguinte raciocínio: em sendo o pensamento o atributo principal 

da alma, isto é, considerando que pensar é aquilo que a define, ela guardaria em si mesma as 

condições necessárias para fazê-lo. Nas palavras do oratoriano, segundo os defensores dessa 

opinião, “[a alma] tem nela mesma, quero dizer considerando suas próprias perfeições, tudo o 

que é necessário para perceber os objetos” (Malebranche, 1974, OC I, 434). Desse modo, 

seria a partir de suas próprias perfeições que a alma formaria suas ideias ao perceber em si 

mesma, de modo eminente, os objetos externos. Malebranche bem explica-nos que essa 

contenção eminente diz respeito à uma noção escolástica que supõe que o mais perfeito 

contém em si de forma especial aquilo que é menos perfeito. Trata-se de uma noção 

importante que é mantida por Descartes em sua filosofia e que faz parte da explicação, por 

exemplo, de relações causais entre coisas de naturezas distintas, a saber, 

 

[...] a pedra que ainda não foi, não somente não pode agora começar a ser, se não for 

produzida por uma coisa que possui em si formalmente, ou eminentemente, tudo o 

que entra na composição da pedra, ou seja, que contém em si as mesmas coisas ou 

outras mais excelentes do que aquelas que se encontram na pedra (Descartes, 1996, 

AT IX, 32). 

 

Ora, a alma, “sendo mais nobre do que todas as coisas que ela concebe distintamente” 

(Malebranche, 1974, OC I, 434), conteria em si eminentemente todas essas coisas, bastando-

lhe suas próprias modificações para representar-se a si mesma todas elas. 

A crítica malebranchista a essa hipótese, na nossa interpretação, visa com mais clareza 

a um aspecto relacionado à teoria das ideias já presente no capítulo 1, parte II, livro III da 

Recherche (1974), que é a rejeição da noção de ideia enquanto modo da alma humana. O que 

o filósofo parece querer mostrar aqui com mais nitidez é a impropriedade da tese segundo a 

qual o espírito poderia retirar de si mesmo a representação das coisas externas, isto é, daquilo 

que não é ele mesmo, mas sim um outro. Como sustentar que as modalidades da alma possam 

apresentar a ela o que não é ela mesma? Como retirar dessa hipótese uma explicação para a 

origem do conhecimento? Como bem apontado anteriormente, a noção de contenção eminente 

do menos perfeito no mais perfeito cumpre um papel elucidativo, mas ele é razoável? 

Segundo o oratoriano não, pois essa estratégia suporia “que a alma seja como um mundo 

inteligível, que compreende em si tudo aquilo que compreende o mundo material e sensível, e 

mesmo infinitamente a mais” (Malebranche, 1974, OC I, 434). A alma humana não é uma 

espécie de lugar inteligível que contém em si as ideias, ou as essências, do mundo externo. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

569 

Esse é o intelecto divino, perfeito e infinito, pois “Deus [...] vê dentro dele mesmo todos os 

seres, considerando suas próprias perfeições que os representam para ele” (Malebranche, 

1974, OC I, 435). É a infinitude e a perfeição divinas, das quais tudo o que é depende, que 

torna inteligível o fato de que é a partir de suas perfeições que Deus tem as ideias e o 

conhecimento de todas as coisas: antes de haver qualquer coisa, só havia Deus, ou seja, é de 

sua natureza e de sua vontade que tudo se segue. Não é dessa mesma maneira que a cognição 

humana funciona: “[os espíritos criados] não podem ver neles mesmos nem a essência das 

coisas, nem sua existência [...], já que sendo muito limitados, eles não contêm todos os seres” 

(Malebranche, 1974, OC I, 435). Desse modo, supor a contenção eminente dos objetos 

pensados na alma humana, consiste em um equívoco, visto que, segundo Malebranche, isso 

ignora a finitude do espírito. Não é em nós mesmos (em nossas modificações internas), 

portanto, que vemos as ideias das coisas, mas fora de nós. 

 

3 A HIPÓTESE DA VISÃO EM DEUS 

 

Como resultado da crítica que acabamos de ver acerca das teses sobre a origem das 

ideias, resta aquela considerada a mais razoável pelo oratoriano. A visão das ideias em Deus é 

apresentada na Recherche (1974), III, II, 1) nas seguintes palavras: “[talvez a alma] seja unida 

a um ser todo perfeito e que encerra de modo geral todas as perfeições inteligíveis ou todas as 

ideias dos seres criados” (Malebranche, 1974, OC I, 417). Essa enunciação já contém, por 

assim dizer, os elementos fundamentais da teoria que são posteriormente desenvolvidos. 

Pretendemos, nesse momento, elucidar o conteúdo dessa hipótese, além de explorar as razões 

oferecidas em seu favor.  

De maneira geral, a visão em Deus constitui a teoria segundo a qual as ideias 

encontram-se em Deus e nele são percebidas pela cognição humana. Como já mencionado, 

não há ainda uma clareza sobre a natureza dessas ideias tendo em vista o procedimento 

adotado pelo filósofo de defini-la pela sua origem em Deus. Uma série de problemas 

interpretativos surgem daí acerca da finitude, infinitude, criação, eternidade, particularidade 

ou universalidade etc. das ideias. Contudo, reforçamos que não nos envolveremos ainda nesse 

debate crítico, visto que nosso objetivo é reconstruir a coerência interna da constituição da 

doutrina da visão em Deus na Recherche (1974), a partir dos elementos que o texto apresenta.  



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

570 

Como vimos, no entanto, as ideias não provêm das coisas externas, nem se encontram, 

seja da forma que for, no interior do espírito humano. Além disso, enquanto representação, 

elas não poderiam ser entidades independentes, ocupantes ou pertencentes a um domínio de 

realidades em si e por si mesmas, como uma espécie de terceiro âmbito de coisas. E isso se 

deve ao fato de que, de acordo com Malebranche, a percepção depende da presença imediata 

do objeto percebido para aquele que o percebe. Se as ideias ocupassem um domínio próprio 

de realidade, o problema da percepção em voga se estenderia, possivelmente ao infinito, pois 

seria necessário encontrar novamente um intermediário.Note-se que é a proximidade, ou a 

união íntima entre perceptor e percebido que explica o processo perceptivo, que não pode 

ocorrer a distância, já que ele é concebido como a intervenção direta de um objeto sobre o 

sujeito: a ideia “é o objeto imediato, ou o mais próximo do espírito, quando ele percebe algum 

objeto, ou seja, aquele que afeta e modifica o espírito [quando] da percepção que ele tem de 

um objeto” (Malebranche, 1974, OC I, 414). Ora, se as ideias compusessem um terceiro 

domínio de coisas independentes, elas também não poderiam ser diretamente percebidas, pois, 

externas ao espírito, elas não se encontrariam imediatamente presentes para ele. Esse 

problema da externalidade envolvida na percepção de objetos é, então, solucionado por 

Malebranche pelo recurso à presença imediata de Deus, que encerra em si mesmo todas as 

ideias e a quem a alma humana é intimamente unida13. Desse modo, para o filósofo na 

Recherche, o que responde a questão sobre a origem, lugar e fundamento das ideias, o que dá 

inteligibilidade ao processo perceptivo, a única coisa que é conforme à razão (Malebranche, 

1974, OC I, 437) é o reconhecimento de que as ideias estão em Deus, que, nesse sentido, é a 

fonte do nosso conhecimento. 

A teoria da visão em Deus assenta-se em dois princípios fundamentais: 1) Deus possui 

as ideias de todos os seres criados e 2) a alma humana é estreitamente unida a Deus. O 

primeiro princípio justifica-se pela onisciência divina, pois é absolutamente necessário que 

Deus, em sua infinita sabedoria, tenha ciência, conheça tudo aquilo que produz: “caso 

contrário, ele não teria podido produzi-las” (Malebranche, 1974, OC I, 437). Sob essa 

perspectiva, reside a noção de que Deus não age sem sabedoria, em uma espécie de criação 

cega: Deus “não pode nada fazer, nem nada querer sem conhecimento” (Malebranche, 1974, 

OC III, 85). Tudo o que é depende da razão infinita de Deus, que vê em si mesmo, porque 

 
13Esses dois princípios são fundamentais para a elaboração da teoria da visão das ideias em Deus e serão em 

seguida discutidos no âmbito da análise dos argumentos que a compõem. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

571 

contém em sua própria natureza, as ideias de todas as coisas, pois ele, como se pode ver nas 

Entretiens sur la Métaphysique, “é para si mesmo sua própria luz, ele descobre na sua própria 

substância as essências de todos os seres e todas as suas modalidades possíveis [...]” 

(Malebranche, 1974, OC XII, 188). Dessa noção advém aquilo que pode ser apontado como o 

aspecto fundamental da teoria da visão em Deus, a saber, a identificação das ideias com as 

perfeições divinas com as quais as criaturas têm uma relação à medida que são imitações 

(imperfeitas) delas: “[Deus] vê todos esses seres ao considerar as perfeições que ele encerra 

com as quais eles têm relação” (Malebranche, 1974, OC I, 437); “as ideias que Deus tem das 

criaturas não são senão, como diz são Tomás, sua essência, enquanto ela é participável, ou 

imperfeitamente imitável [por elas]”, como consta no Xº Esclarecimento (Malebranche, 1974, 

OC III, 149). 

O segundo princípio, o da estreita união entre a alma humana e Deus, é aquele que 

afirma a presença permanente de Deus para nossas almas. É por meio dela que se opera a 

referida união. No Prefácio à Recherche (1974), Malebranche disserta sobre o caráter 

essencial da união da alma com Deus como aquilo que melhor diz respeito à natureza da alma, 

que existe necessariamente para conhecer e amar Deus, para contemplar o absoluto: “a 

relação que os espíritos têm com Deus é natural, necessária e absolutamente indispensável” 

(Malebranche, 1974, OC I, 10); uma união que se dá “pelo conhecimento da verdade e pelo 

amor do bem” (Malebranche, 1974, OC I, 11). Segundo o oratoriano, pode-se dizer que Deus 

“é o lugar dos espíritos da mesma forma que, em um certo sentido, os espaços são o lugar dos 

corpos” (Malebranche, 1974, OC I, 437). O sentido desse princípio nos parece apontar não 

apenas para uma forte noção de dependência das almas finitas com relação a Deus, como é 

claramente defendido pelo filósofo14, mas também para o esforço de elucidação dessa 

dependência. Como, de certo modo, Deus é o lugar dos espíritos, ele é por excelência o 

cenário onde as coisas mentais se dão (tal como o espaço é onde decorrem os fenômenos 

materiais). Nesse sentido, podemos dizer, tudo é referido a Deus no âmbito espiritual, de 

modo que nada do que ocorre na alma humana pode ser compreendido isolada ou 

independentemente dele. É por meio dessa união que a alma “recebe sua vida, sua luz e toda 

sua felicidade” (Malebranche, 1974, OC I, 9), isto é, obtém seu modo de ser como entidade 

 
14 Ao referir-se à hipótese explicativa da visão das ideias em Deus, Malebranche considera não apenas que ela é a 

mais razoável, como também afirma que ela é “a mais apropriada para tornar conhecida a dependência que os 

espíritos têm de Deus em todos os seus pensamentos” (Malebranche, 1974, OC I, 437). 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

572 

racional e moral. É pertinente destacar que há aí embutida uma certa noção de transparência 

(não absoluta15) importante para o desenvolvimento da teoria do conhecimento 

malebranchista, que se configura como uma univocidade epistêmica entre Deus e os 

humanos16. Por fim, é legítimo compreender que é essa união/dependência, que se configura 

como certa transparência,o que autoriza a visão das ideias em Deus e evita a dispendiosa 

explicação inatista do conhecimento. 

De acordo com Malebranche, esses dois princípios, acima analisados, são os 

sustentáculos da teoria da visão das ideias em Deus. Isso porque a partir deles torna-se claro 

que as ideias de todas as coisas estão em Deus e que, em função da estreita ligação da alma 

com ele, essas ideias encontram-se imediatamente presentes para nós à medida que há nessa 

relação uma espécie de transparência epistêmica capaz de revelar-nos o que em Deus 

representa os seres criados (as ideias). Deus encerra em si as ideias de todas as coisas e, nesse 

aspecto, ele nos é transparente, de modo que nós vemos nele as ideias das coisas criadas: “o 

espírito pode ver em Deus as obras de Deus, supondo que Deus queira lhes revelar o que há 

dentro dele que as representa” (Malebranche, 1974, OC I, 437).  

O final da citação anterior marca o caráter hipotético da teoria da visão de Deus até o 

momento. Ainda que se possa sustentar que ela é mais verossímil que as outras teorias sobre a 

origem das ideias, Malebranche depende de razões que possam transformar o condicional, 

anteriormente expresso, na certeza de que Deus assim o quer. As razões oferecidas em seguida 

visam a esse propósito e culminam na elaboração de uma argumentação que termina por 

constituir uma defesa positiva da teoria da visão em Deus. Na nossa interpretação, 

Malebranche desenvolve quatro razões que podem ser sintetizadas da seguinte maneira: 1) a 

simplicidade das vias de Deus; 2) a dependência integral da alma com relação a Deus (teoria 

da iluminação divina); 3) o argumento do rol de ideias: a disponibilidade da infinidade de 

ideias a que temos acesso explica-se melhor pela presença de Deus; 4) a questão da 

generalidade das ideias. Na sequência, propomos a análise dessas razões. 

 
15 Essa transparência diz respeito à natureza de Deus enquanto representativa das coisas criadas, ou seja, ao que é 

epistemicamente inteligível e compõe o âmbito da verdade e do conhecimento Recherche (1974, livro III, parte 

II, cap. VI; e Xº Esclarecimento). 
16 Não abordaremos especificamente o tema da univocidade epistêmica entre Deus e os humanos nesse artigo. 

Entretanto, cabe aqui apontar que se trata de uma noção orientadora para a teoria do conhecimento 

malebranchista, que entende que o conhecimento é universalmente válido, pois baseado em verdades eternas e 

imutáveis que são as mesmas tanto para Deus, quanto para os humanos. Acerca do tema da univocidade 

epistêmica, conferir, por exemplo, Marion (1996, p. 197-205), Bardout (1999, p. 153-168) e Moreau (1998).  



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

573 

1. A simplicidade das vias de Deus traduz-se num princípio de economia da ação 

divina. Isso quer dizer que a ação criadora de Deus é sempre a mais sintética possível tendo 

em vista sua obra. É aquela capaz de encontrar na simplicidade, no comedimento, o caminho 

para a realização do que pretende. Isso porque “Deus não faz jamais por vias muito difíceis o 

que se pode fazer por vias muito simples e muito fáceis, pois Deus não faz nada inutilmente e 

sem razão” (Malebranche, 1974, OC I, 438). O princípio da economia da ação divina figura, 

portanto, como um princípio de racionalidade presente nas vias de Deus. Se é possível fazer 

alguma coisa de modo mais simples e direto, economizando recursos, caminhos e condições, 

então esse é um meio mais inteligente que aquele que recorre a complexificações 

desnecessárias17. É pertinente levar em conta que o princípio de economia da ação divina 

parece relaciona-se com um princípio metodológico medieval muito caro à tradição filosófica 

e que tende a identificar simplicidade e racionalidade, a saber, o princípio da “navalha de 

Ockham”. Esse princípio, de modo geral, propõe que entre dois caminhos de solução 

formulados para uma mesma questão, aquele que é o mais simples, o mais econômico em 

termos de recursos empregados para alcançar a solução, é o mais verdadeiro. E assim o é 

porque é muito mais racional dirigir-se o mais diretamente possível ao ponto aonde se quer 

chegar (ao objetivo) que percorrer desvios desnecessários. A simplicidade, nesse caso, é o 

critério metodológico que determina a maneira mais racional de alcançar uma explicação 

verdadeira. Como já mencionado, é essa identificação entre simplicidade e racionalidade que 

está expressa no princípio metafísico de economia das vias de Deus, que, vendo da eternidade 

todos os caminhos possíveis, necessariamente escolhe aquele que é o mais reto (pois, não há 

razão que justifique o contrário). Baseado nessa primeira razão, portanto, Malebranche está 

habilitado a defender que a teoria da visão das ideias em Deus é a que melhor explica a 

origem do conhecimento humano. Sobretudo com relação à hipótese inatista, visto que, se as 

ideias que representam as coisas criadas estão em Deus, é mais simples que ele permita que a 

alma humana, que a ele é unida, perceba nele mesmo as ideias do que as produzir na alma, ou 

seja, fora de si mesmo, como duplicatas das ideias que ele já possui:  

 
17 É interessante considerar que esse princípio parece evocar certa noção de eficácia muito própria das 

sociedades modernas europeias em tempos de desenvolvimento de um modelo econômico que baseia sua 

lógica produtiva na busca por fazer mais com menos: produzir mais empregando menos recursos. No entanto, 

não nos cabe nesse texto avaliar se Malebranche toma de empréstimo em sua metafísica uma noção prática de 

seu tempo ou se, ao contrário, as concepções metafísicas sobre Deus ajudaram a conformar um modelo de 

pensamento que culminou na adoção prática desse tipo de racionalidade. Na nossa concepção, essa 

investigação depende de um exame fundamental, a saber, se a simplicidade das vias de Deus e a noção de 

eficácia são o mesmo gênero de princípios ou não. Em todo caso, eis uma questão instigante.  



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

574 

Já que Deus, então, pode fazer com que os espíritos vejam todas as coisas ao querer 

simplesmente que eles vejam o que está no meio deles mesmos, isto é, o que há nele 

próprio que tem relação com essas coisas e que as representa, não há indício de que 

ele o faça de outra maneira, e produza, para isso, tantas infinidades de números 

infinitos de ideias quanto há de espíritos criados (Malebranche, 1974, OC I, 438). 

 

2. A segunda razão explorada por Malebranche trata-se da dependência integral da 

alma com relação a Deus. Não apenas uma dependência com relação à existência, mas 

especialmente no que concerne o modo de ser dos espíritos enquanto pensamento. O 

oratoriano destaca nesse ponto o que tradicionalmente podemos chamar de teoria da 

iluminação divina, isto é, a concepção de que Deus é a fonte que ilumina a alma humana, que 

todo o conteúdo disponível para o intelecto humano provém da razão universal e infinita de 

Deus, não havendo conhecimento que não provenha dele: “é o próprio Deus que ilumina os 

filósofos nos conhecimentos que os homens ingratos chamam de naturais, ainda que eles 

venham do céu”; “é [Deus] que é propriamente a luz do espírito e o Pai das luzes” 

(Malebranche, 1974, OC I, 440). A teoria da iluminação divina aparece aqui como uma razão 

fundamental contra certa perspectiva inatista do conhecimento que o toma como resultado de 

um processo de elaboração mental particular e interno aos espíritos finitos. Para Malebranche, 

o conhecimento verdadeiro não se encontra no espírito humano, não é a conclusão de 

processos naturais da alma, pois ela não tem o poder de formar suas próprias ideias; e, se o 

tivesse, isso não explicaria a universalidade do conhecimento18. Ao contrário, esse 

conhecimento reside no próprio absoluto, do qual a alma finita participae em que ela é 

esclarecida pelo acesso às verdades eternas19. Dessa forma, ao evocar a inteira dependência 

que a alma tem com relação a Deus, o filósofo nos mostra uma segunda vez em que sentido a 

visão em Deus seria uma teoria mais coerente que o inatismo: é mais simples que Deus seja a 

fonte que esclarece o entendimento humano do que pressupor que ele crie em cada alma uma 

infinidade de números infinitos de ideias, o que complexifica a explicação e expõe a teoria a 

problemas evitáveis, tais como os vistos na crítica ao inatismo.  

3. A terceira razão, que denominamos de argumento do rol de ideias, é considerada 

pelo autor da Recherche (1974) como a mais forte entre elas. Trata-se de um argumento fruto 

 
18 Xº Esclarecimento (Malebranche, 1974, OC III, 129) sobre o caráter universal e não particular, ou privado, das 

verdades. 
19“não há, senão Deus, quem nos ilumine e ele não nos ilumina senão pela manifestação de uma razão ou de uma 

sabedoria imutável e necessária” (Malebranche, 1974, OC III, 128); “é Deus que nos ilumina” (Malebranche, 

1974, OC III, 127); “não há senão a sabedoria universal que ilumina [os humanos]” (Malebranche, 1974, OC 

III, 85). 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

575 

da análise da própria experiência perceptiva do sujeito. Segundo o oratoriano, ao decidirmos 

pensar especificamente em algum objeto, nós o fazemos porque já possuímos disponível para 

nós um rol de ideias dentre as quais somos capazes de selecionar aquela para a qual 

voltaremos nossa atenção num determinado instante. Como justificativa, temos que a nossa 

capacidade perceptiva de escolher pensar em alguma coisa em particular não poderia ser 

exercida caso essa coisa já não fosse conhecida por nós. Sendo assim, se observamos que 

temos a capacidade de pensar em infinitas ideias – o que se processa pela nossa aptidão 

intelectual para conceber um sem-número de desdobramentos de incontáveis ideias20 –, é 

preciso concluir que um elenco infinito delas encontra-se acessível para nosso espírito. E, para 

o filósofo, é mais razoável que um tal rol de ideias esteja disponível para nós pela presença de 

Deus que por uma proliferação de ideias em cada uma das almas finitas: 

 

[...] podendo desejar ver todos os seres, algumas vezes um e algumas vezes um 

outro, é certo que todos os seres estão presentes para nosso espírito, e parece que 

todos os seres não podem estar presentes para nosso espírito senão porque Deus é-

lhe presente, isto é, aquele que encerra todas as coisas na simplicidade do seu ser 

(Malebranche, 1974, OC I, 440-441). 

 

Em outras palavras, o argumento malebranchista afirma que a variedade infinita de 

ideias a que podemos ter acesso é melhor explicada pela presença de Deus para o espírito 

humano. Desse modo, podemos, na sua contemplação, ter acesso imediato a essa diversidade 

de ideias. A alternativa a essa explicação exigiria uma capacidade mental infinita que não 

existe, uma vez que não é possível armazenar e considerar particularmente o rol infinito de 

ideias a fim de acessar uma especificamente que seja de nosso interesse momentâneo. 

4. A quarta razão refere-se às ideias universais de gênero e espécie. De acordo com a 

Recherche (1974), o modo pelo qual nós conhecemos universais, tais como os conceitos 

gerais de figuras geométricas como o círculo, por exemplo, depende de um modelo 

explicativo como a visão em Deus. Sua alegação em favor desse argumento é que toda 

criação divina constitui um ser particular e finito21; quando nós percebemos o círculo em 

geral, então, se torna problemático admitir que ele seja algo de criado, visto que não é um 

círculo em particular, mas sim um universal que está em tela: “toda criatura sendo um ser 

particular, não se pode dizer que se vê algo de criado quando se vê, por exemplo, um 

 
20 Recherche (Malebranche, 1974, OC I, 429-430). 
21 “[...] todas as criaturas são seres particulares; a razão universal não é, então, criada. Todas as criaturas não são 

infinitas; a razão infinita não é, então, uma criatura” (Malebranche, 1974, OC III, 131). 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

576 

triângulo em geral” (Malebranche, 1974, OC I, 441). Parece-nos que, nesse caso, 

Malebranche pretende assinalar uma dificuldade adicional à hipótese inatista da origem das 

ideias, que depende essencialmente da criação divina das ideias no entendimento humano. 

Ela não seria uma explicação competente para nosso acesso às ideias universais, pois 

pressuporia de base uma certa existência particular de universais, o que o filósofo sugere que 

seja contraditório, ou, no mínimo, controverso. Nesse sentido, Malebranche apresenta-nos 

uma saída explicativa, a saber, os universais são vistos em Deus à medida que ele é o ser em 

geral por excelência. Segundo o filósofo, nós não percebemos nada que já não esteja contido 

na ideia de infinito que possuímos, isto é, trata-se de uma ideia de absoluto, que 

necessariamente envolve a totalidade das coisas: “o espírito não percebe nada a não ser na 

ideia que ele tem do infinito” (Malebranche, 1974, OC I, 441). E uma tal ideia nos remete 

necessariamente para a existência de um ser infinitamente perfeito, que é o que entendemos 

por Deus, visto que aquilo que nos representa a máxima perfeição não pode ser algo de 

criado e deve existir atualmente como a máxima perfeição: “a prova da existência de Deus a 

mais bela, [...] a mais sólida [...] é a ideia que nós temos do infinito” (Malebranche, 1974, 

OC I, 441)22. Desse modo, é pertinente concluir que nós não percebemos nada que já não 

esteja contido em Deus. Toda concepção de seres finitos tem como pressuposto o ser geral 

absoluto que é Deus. Então, segundo nossa interpretação, Malebranche recorre à noção do 

ser em geral como modelo ou padrão para todas as outras, o que embute a precedência do 

infinito sobre o finito e caracteriza nosso modelo perceptivo como aquele que parte de 

universais para chegar nos particulares. Assim sendo, é pela presença constante de Deus para 

o espírito humano que somos capazes de compreender a universalidade e não pela estranha 

suposição de que ou Deus cria em nós ideias de universais particulares, ou que por uma 

composição de ideias particulares nós alcançamos um universal: “não creio que se possa 

bem explicar a maneira pela qual o espírito conhece diversas verdades abstratas e gerais 

senão pela presença daquele que pode esclarecer o espírito por uma infinidade de maneiras 

distintas” (Malebranche, 1974, OC I, 441). Essa presença é a do infinito, do ser em geral, de 

Deus. Em nossa avaliação, a quarta razão nos mostra que tomar Deus como criador das 

 
22A questão da generalidade e da infinitude/finitude das ideias faz parte da gama de problemas interpretativos 

que temos mencionado ao longo desse texto como parte de uma tradição de leitura crítica da obra de 

Malebranche. Segundo Gueroult (1955, p. 70-72), há acerca desse tema, entre outros, uma constituição 

progressiva da teoria que se apresenta nas diversas atualizações da Recherche (1974) feita por Malebranche. 

No presente texto, buscamos abordá-lo, assim como outros, a partir das últimas edições da obra do filósofo. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

577 

ideias (tais como objetos) no espírito humano seria inconsistente com o conteúdo 

representativo percebido (como no caso das ideias de coisas gerais, ou a ideia do infinito): 

apenas a presença para nós do infinito, que é Deus, pode explicar adequadamente o 

conhecimento de universais.  

Consequentemente, é em função da simplicidade das vias de Deus, aliada à 

incapacidade da alma de produzir para si suas ideias, à sua capacidade de voltar por si própria 

a atenção para conteúdos particulares e sua experiência de conhecimentos universais que 

Malebranche sustenta a tese de que Deus permite que vejamos nele as ideias de todas as 

coisas. São essas quatro razões anteriormente discutidas que auferem à visão em Deus seu 

status de a interpretação mais plausível para o caso da origem das ideias.  

Malebranche, após a apresentação das razões mostradas, ainda se dedica a expor mais 

dois argumentos que corroboram a concepção de que Deus quer que a alma conheça as coisas, 

através das ideias, nele mesmo, isto é, argumentos que procuram evidenciar que o que se vê 

está de fato em Deus. Como se verá, segundo a nossa leitura, ele apresenta de uma outra 

maneira a prova de que as ideias estão em Deus (argumento 1 a seguir) e a prova de que Deus 

quer que as almas finitas vejam tudo nele mesmo (argumento 2 a seguir). Entre esses 

argumentos, como veremos, aparece a noção de eficácia das ideias, uma adição realizada pelo 

filósofo nas últimas edições da Recherche e que é polêmica sob a ótica da compatibilidade 

entre ela e a exposição anterior da visão em Deus na obra. Independentemente da mencionada 

querela, contudo, analisaremos o raciocínio no conjunto da exposição, tendo em vista que 

Malebranche nos apresenta-a segundo essa configuração. 

1. O primeiro argumento resulta de uma análise acerca de um aspecto da natureza das 

ideias, a saber, a sua eficácia sobre a alma, e pretende concluir, a partir disso, que todas as 

ideias devem estar na substância infinita de Deus. Trata-se, portanto, de um argumento que 

parte das ideias para sustentar que elas estão em Deus, o que é distinto do movimento 

argumentativo exposto anteriormente cujo ponto de partida é a análise de Deus como aquele 

que possui em si as ideias de todos os seres. Esse argumento da eficácia das ideias 

basicamente afirma que são elas que afetam de diferentes maneiras a alma, produzindo nela 

diferentes modificações de seus estados, esclarecendo-a e iluminando-a com as percepções 

com as quais a atingem. Entretanto, como nada pode agir imediatamente sobre a alma que não 

lhe seja de natureza superior, visto que, segundo Malebranche, as coisas finitas não possuem 

eficácia, somente Deus pode ser concebido como o autor dessas modificações nas almas que 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

578 

se observam quando as ideias afetam-na, pois apenas ele é efetivamente causa de qualquer 

modificação. Assim, se as ideias são eficazes, é forçoso concluir que elas encontram-se em 

Deus, o único que é verdadeiramente eficaz:  

 

[...] nada pode agir imediatamente no espírito se não lhe é superior, nada o pode 

senão somente Deus, pois somente o autor de nosso ser pode mudar suas 

modificações. Portanto, é necessário que todas as nossas ideias encontrem-se na 

substância eficaz da divindade, a única que é inteligível ou capaz de nos iluminar, 

porque somente ela pode afetar as inteligências (Malebranche, 1974, OC I, 442). 

 

2. Já o segundo argumento diz respeito à concepção apresentada por Malebranche de 

que Deus tem a si mesmo como finalidade última de suas ações, pois ele faz tudo para si. 

Nesse sentido, segundo Malebranche, assim como o amor natural (amor do bem em geral 

impresso por Deus na alma) volta-se em sua direção, é legítimo pensar que também a 

iluminação e o conhecimento dado por Deus às criaturas sirvam para, enfim, conhecer de 

alguma maneira Deus, pois ele faz tudo para si mesmo. Deus não criaria a alma para conhecer 

as obras divinas se nesse movimento ela não o conhecesse ao conhecer suas obras, pois do 

contrário ele teria criado a alma para conhecer uma ou outra obra e não para si mesmo, para 

contemplá-lo. Nesse sentido, em última instância, tudo o que a alma conhece está em Deus e é 

ele que é de alguma maneira percebido quando a alma percebe as ideias:  

 

Deus não pode, portanto, fazer um espírito para conhecer suas obras, a não ser que 

esse espírito veja, de alguma maneira, Deus, ao ver suas obras. De modo que 

podemos dizer que, se não víssemos Deus de alguma maneira, não veríamos 

nenhuma coisa [...] (Malebranche, 1974, OC I, 442-443).  

 

Em síntese, podemos considerar, a partir dessa reconstrução e análise argumentativa da 

teoria da visão em Deus presente na Recherche (1974), que ela segue dois momentos. O 

primeiro dedicado à prova de que do ponto de vista teórico a visão em Deus é uma hipótese 

coerente e funcional para a explicação da origem das ideias à medida que da análise da 

natureza de Deus depreende-se que: 1) nele estão as ideias de todas as coisas; 2) e que, em 

sendo assim, em função da união íntima entre a alma e Deus, isto é, a participação da alma na 

mesma racionalidade universal que é constitutiva da inteligibilidade divina, não há 

impedimento lógico para que ela veja nele as ideias de todas as coisas. E o segundo dedicado 

a provar que Deus quer que a alma perceba nele todas as coisas. Com o intuito de realizar a 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

579 

segunda demonstração, Malebranche apresenta quatro razões, a saber, 1) o princípio da 

simplicidade das vias de Deus; 2) o reforço da questão da dependência que a alma tem com 

relação a Deus em todos os seus aspectos, inclusive o perceptivo; 3) a experiência intelectual 

da escolha, em um rol de ideias, da percepção de uma em particular, que pressupõe a 

disponibilidade de infinitas ideias para o conhecimento humano; e 4) o conhecimento de 

universais, que pressupõe a percepção do infinito, do ser em geral, como o parâmetro da 

cognição humana. A essas razões são adicionados dois outros argumentos, que segundo nossa 

compreensão reproduzem a ordem da demonstração já feita, que são: 1) o argumento da 

eficácia das ideias, que procura demonstrar, a partir do conceito de ideia como inteligível e 

não criada, que elas se encontram em Deus (primeiro momento da demonstração); e 2) o 

argumento de que Deus faz todas as coisas para si, inclusive dota as almas de capacidade 

cognitiva para que, ao exercê-la, as almas possam, em última instância, conhecer Deus, isto é, 

a demonstração de que as almas veem tudo em Deus (segundo momento da demonstração). 

Assim, a formulação desses dois argumentos (que parecem ter a função de sintetizar as 

demonstrações anteriores) encerra a defesa, na Recherche (1974), de que Deus quer que a 

alma veja todas as coisas em seu ser.  

 

CONCLUSÃO 

 

Buscamos nesse artigo discutir em detalhes o raciocínio empreendido por 

Malebranche na Recherche (1974) que compõe o escopo da sua polêmica teoria da visão das 

ideias em Deus. Ao longo do percurso, tratamos inicialmente de aspectos gerais relacionados 

à teoria malebranchista das ideias e do problema epistêmico da origem e do acesso que temos 

a elas. Essa discussão desenha o arcabouço no qual podemos observar o esforço intelectual do 

filósofo para dar conta de enumerar hipóteses de solução consideráveis e apontar entre elas a 

que é, na sua concepção, a mais adequada. Nesse espírito, nos preocupamos em reconstruir e 

analisar a argumentação presente nas críticas às opiniões inconsistentes e na defesa da 

solução. Nosso intuito foi o de tornar a demonstração mais clara e acessível por meio de 

recursos interpretativos que contaram com a problematização filosófica de suas condições 

teóricas, teses e enunciados.  

Dessa maneira, pretendemos ter mostrado não apenas o que afirma Malebranche sobre 

as ideias e sobre como elas encontram-se visíveis para a percepção humana em Deus, mas que 



Artigo do dossiê: A teoria da visão das ideias em Deus na Recherche de la vérité de 
Malebranche 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

580 

razões filosóficas conduziram-no à formulação de uma teoria tão anti-intuitiva à primeira 

vista. A rejeição à origem adventícia das ideias, a ausência de eficácia da alma humana e a 

complexificação desnecessária do inatismo autorizam a razoabilidade da visão em Deus. E, 

para além disso, como vimos, essa teoria se efetiva como a única explicação para o 

conhecimento humano conforme à razão porque, entre outros argumentos, consegue elucidar 

como nosso espírito conta com a presença imediata e constante de tudo aquilo em que se pode 

pensar, inclusive naquilo do que nada de maior pode ser pensado: o infinito, que é Deus. 

Por fim, tendo isto considerado, é importante que se mencione que Malebranche 

retoma a demonstração da teoria da visão das ideias em Deus no Xº Esclarecimento após 

polêmicas e reações contrárias a ela. Com o objetivo de esclarecer que é em Deus que nós 

temos acesso às ideias dos objetos e não à essência absoluta do criador, o oratoriano 

empreende uma nova demonstração da teoria que se diferencia da realizada na Recherche 

(1974). De maneira geral, podemos dizer que nessa segunda demonstração, o filósofo 

privilegia a demonstração da existência de uma razão universal (que é Deus) da qual nós 

participamos enquanto seres que têm acesso a um tipo de conhecimento que é universalmente 

válido, ou seja, que é, ou que constitui, a própria sabedoria divina. A análise dos argumentos 

dessa demonstração e um exame comparativo de aspectos teóricos pertinentes às duas 

exposições da teoria demandam de nós um nível de detalhamento que não poderia ser aqui 

desenvolvido. A abordagem da teoria da visão das ideias em Deus no Xº Esclarecimento, no 

nosso entender, exige-nos um outro escrito, que indicamos a intenção de preparar. 

 

REFERÊNCIAS  

ALQUIÉ, F. Le cartésianisme de Malebranche. Paris: Vrin, 1974. 

ARNAULD, A. Des vraies et des fausses idées. Paris: Vrin, 2011. 

DESCARTES, R. Œuvres de Descartes. Charles Adam e Paul Tannery (org.), 11 vol. Paris: 

Vrin, 1996. 

BARDOUT, J-C. Malebranche et la métaphysique. Paris: PUF, 1999. 

GOUHIER, H. La philosophie de Malebranche et son expérience religieuse. Paris:Vrin, 

1948. 

GUEROULT, M. Malebranche: I. La vision en Dieu. Paris: Aubier-Montaigne, 1955. 

JOLLEY, N. The light of the soul: theories of ideas in Leibniz, Malebranche, and Descartes. 

Nova York: Oxford University Press, 1990. 



Fellipe Pinheiro de Oliveira 

 
 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 556-581, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

581 

LANDIM FILHO, R. Idée et représentation. In: LANDIM FILHO, R. Questões disputadas 

de metafísica e de crítica do conhecimento. São Paulo: Discurso Editorial, 2009a. 

LANDIM FILHO, R. Objeto e representação. In: LANDIM FILHO, R. Questões disputadas 

de metafísica e de crítica do conhecimento. São Paulo: Discurso Editorial, 2009b. 

LE MOINE, A. Des vérités éternelles selon Malebranche. Marseille: Imprimerie Ant GED, 

1936. 

MALEBRANCHE, N. ŒuvresComplètes de Malebranche. Paris: Vrin, 1974. 

MARION, J-C. Création des vérités éternelles. Principe de raison: Spinoza, Malebranche, 

Leibniz. In: MARION, J-C. Questions cartésiennes II – sur l’ego et sur Dieu. Paris: PUF, 

1996. p. 183-219. 

NADLER, S. Malebranche and ideas. Nova York: Oxford University Press, 1992. 

OLIVEIRA, F. P. Ideia e percepção: problema cartesiano e interpretação malebranchista. In: 

ÉVORA, F. R. R.; MARQUES, T. H. R. (orgs.). A filosofia moderna e suas bases. 

Campinas: UNICAMP/IFCH, v. 1, 2020. p. 109-130.  

ROBINET, A. Système et existence dans l’œuvre de Malebranche. Paris, Vrin, 1965. 


