
Comunicação: Metafísica e epistemologia em Immanuel Kant e sua relação com a ciência da religião 
de Friedrich Max Müller 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

818 

METAFÍSICA E EPISTEMOLOGIA EM IMMANUEL KANT E SUA RELAÇÃO COM A 

CIÊNCIA DA RELIGIÃO DE FRIEDRICH MAX MÜLLER  
 
METAPHYSICS AND EPISTEMOLOGY IN IMMANUEL KANT AND THEIR RELATION TO 
FRIEDRICH MAX MÜLLER’S SCIENCE OF RELIGION 

 

 
Angelo José Salvador 

 

 

RESUMO 

Esta comunicação problematiza a relação entre a ciência da religião mülleriana e a 

epistemologia kantiana. Considerando esse contexto, é problemático pensar a nova ciência 

sem levar em conta esse processo dialético. A questão a ser analisada é: qual é a relação entre 

a ciência da religião proposta por Müller e a epistemologia de Kant, desenvolvida a partir de 

sua crítica à metafísica? A hipótese a ser defendida na investigação aqui proposta é a de que 

Max Müller se apropria criativamente da epistemologia kantiana para estabelecer os 

contornos de sua concepção de ciência da religião.  

PALAVRAS-CHAVE: metafísica; epistemologia; ciência; religião. 

 

ABSTRACT 

This paper problematizes the relationship between Müller’s Science of Religion and Kantian 

epistemology. Within this context, it is problematic to consider the new Science without 

taking into account this dialectical process. The central question to be analyzed is: what is the 

relationship between the Science of Religion proposed by Müller and Kant’s epistemology, 

developed from his critique of metaphysics? The hypothes is to be defended in the present 

investigation is that Max Müller creatively appropriates Kantian epistemology in order to 

establish the contours of his conception of the Science of Religion.  

KEYWORDS: metaphysics; epistemology; science; religion. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A institucionalização da Ciência da Religião é fruto de um processo histórico 

complexo, lento e gradual. Trata-se da racionalização moderna cada vez mais intensa e que 

atinge o vivido religioso. Nesse contexto, é indiscutível a contribuição de Friedrich Max 

Müller para consolidar a nova Ciência enquanto disciplina acadêmico-científica em 

universidades europeias e, posteriormente, em outros países. Müller nasceu em 6 de dezembro 

de 1823, em Dessau, Alemanha. Ele foi influenciado por inúmeros fatores, dentre eles, o 

 
 Comunicação recebida em 13/11/2025 e aprovado para publicação em 10/12/2025. 
 Doutorando em Ciências da Religião pelo PPGCR da PUC Minas. Mestre em Filosofia pela FAJE. Professor 

do Departamento de Filosofia da PUC Minas. E-mail: angelosalvador@pucminas.br.  

mailto:angelosalvador@pucminas.br


Angelo José Salvador 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

819 

estudo comparado da linguagem – ciência da linguagem –, seu conhecimento sobre filologia 

e, não menos importante, a epistemologia kantiana.  

Em relação a essa última, esta comunicação enfatiza a influência da epistemologia 

kantiana no pensamento de Müller. Kant influenciou profundamente a filosofia de seu tempo 

e,além dele, a filosofia do séc. XIX e XX, especialmente no campo da teoria do 

conhecimento. Além disso, seu impacto é patente no desenvolvimento da Ciência da Religião 

de Max Müller. Entretanto, apesar de aceitar certos pressupostos kantianos, Müller não 

assume sua filosofia ipsis litteris, pois o faz criticamente, reinterpretando-a.  

 

1 A CIÊNCIA DA RELIGIÃO EM MAX MÜLLER E SUA RELAÇÃO COM A 

EPISTEMOLOGIA KANTIANA 

 

Ao investigar a relação entre Kant e Müller, pretende-se elucidar o modo como ele 

desenvolve a nova Ciência ao realizar uma releitura do filósofo prussiano. Esse aspecto é 

fundamental, pois Müller argumentará até o fim da vida que nunca extrapolou os limites de 

uma experiência possível, pois manteve-se fiel ao pensamento kantiano, especialmente à sua 

crítica à Metafísica em um contexto epistemológico. Todavia, essa “obediência” na 

epistemologia tem uma maneira criativa para fundamentar pontos de vista não presentes em 

Kant, porém fundamentais para estabelecer as bases da Ciência da Religião.  

Com isso propõe-se a hipótese de que Max Müller não elabora seu modelo teórico de 

Ciência da Religião a partir de um grau zero. Ao contrário, recorre à epistemologia kantiana 

como referência fundamental para conferir legitimidade à constituição dessa Ciência. Para tal, 

será investigado o modo como Max Müller se apropria da epistemologia kantiana para 

sinalizar que a nova Ciência está ancorada nos limites de uma experiência possível.  

O problema fundamental elencado é a relação entre Ciência da Religião mülleriana e a 

crítica kantiana à Metafísica no estabelecimento de sua epistemologia. É crucial abordar a 

influência de Kant sem considerar estes dois aspectos de sua filosofia: sua crítica à Metafísica 

ao mesmo, o estabelecimento dos limites para o conhecimento. Considerando esse contexto, é 

problemático pensar a nova Ciência sem considerar essa relação. Problemático porque ao não 

considerar tal relação, negligencia-sea conexão entre a epistemologia kantiana e a Ciência da 

Religião de Max Müller. Esclarecer a origem de uma ciência é fundamental para a 

compreensão de sua natureza, seus objetivos e limites. Em linhas gerais, uma ciência surge 

dentro de um contexto histórico, filosófico e social específico, e esse contexto influencia suas 



Comunicação: Metafísica e epistemologia em Immanuel Kant e sua relação com a ciência da religião 
de Friedrich Max Müller 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

820 

perguntas, métodos e paradigmas. Ao investigar sua origem, entendem-se quais problemas 

motivaram seu desenvolvimento e como suas premissas foram estabelecidas. A expressão 

“processo dialético” significa que Müller não apenas absorve passivamente as teses da 

filosofia de Immanuel Kant, mas o faz de forma criativa propondo antíteses e sínteses, 

adaptando, dessa forma, criticamente as consequências da crítica à Metafísica kantiana.  

A hipótese a ser defendida na investigação aqui proposta é a de que Max Müller se 

apropria da epistemologia kantiana e de sua crítica à Metafísica para estabelecer os contornos 

de sua concepção de Ciência da Religião. Para tal fim, Max Müller aceita, critica e reformula 

o pensamento epistemológico de Kant. Interessa evidenciar tal perspectiva para compreender 

adequadamente o próprio pensamento mülleriano acerca da Ciência da Religião.  

Para autores contemporâneos, como Wartenberg, Kant pretende oferecer uma base 

Metafísica para a filosofia de Newton, mas não apenas isso. Kant confere papel 

importantíssimo à experiência e, por isso, se aproxima da compreensão contemporânea de 

ciência (Guyer, 2009, p. 276). Todavia, sem pretender aprofundar as consequências ou 

aproximações das teses kantianas à compreensão epistemológica contemporânea, nos 

reservaremos ao trabalho de aproximação de algumas teses kantianas, especialmente sua 

epistemologia e metafísica, às de Max Müller.  

Kant põe em relevo o sujeito transcendental como elemento central para compreender 

o processo de conhecimento. Ao invés de apenas receber passivamente as impressões 

advindas da sensibilidade, o sujeito transcendental interfere ativamente no processo de 

conhecimento. Max Müller, concorda, em muitos pontos, com essas teses principalmente em 

sua obra, Origin and growth of religion as illustraded by the religions of India: 

 
Admito plenamente que há muita verdade nestas declarações apaixonadas, mas 

devemos procurar o fundamento mais profundo dessa verdade, caso contrário 

seremos acusados de usar afirmações poéticas ou místicas, onde apenas o argumento 

lógico mais cuidadoso pode ser usado. Muito bem, ao postular, ou melhor, ao tocar 

no ponto onde ocorre o contato real com o infinito, não ignoro nem infrinjo qualquer 

uma das regras rigorosas da Critik der reinen Vernunft de Kant. Estou seguro de 

que não há nada mais perfeito do que a análise do conhecimento humano de 

Kant. Os objetos sensíveis não podem ser conhecidos exceto como nos aparecem, 

nunca tais como são em si mesmos; os objetos suprassensíveis não são para nós 

objetos de conhecimento teórico (Müller, 1879, p. 44, tradução e grifo nossos). 

 

Não obstante, ele argumenta que há no homem um a priori religioso que estabelece as 

condições de possibilidade para a existência da religião; é uma categoria chamada por Müller 

de percepção do infinito. Todavia, Müller insiste que se mantém no plano da imanência – 



Angelo José Salvador 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

821 

dentro dos limites estabelecidos na Crítica da razão pura (Kant, 2015) – e que essa forma de 

conhecer é um a priori no homem, fundamental para estabelecer a religião em sua 

historicidade e, ao mesmo tempo, reconhecê-la aprioristicamente no próprio homem, ou seja, 

Müller segue de perto a proposta kantiana de crítica a qualquer conhecimento que extrapola 

os limites de uma experiência possível, e reafirma isso em seus escritos. A ideia do infinito 

não está além dessas condições estabelecidas na Crítica da razão pura, mas no próprio 

homem. Ou seja, Müller parte de um fenômeno possível de ser conhecido, pois se mantém nas 

categorias epistêmicas kantianas.  

Müller apresenta suas crenças pessoais e seu esforço em conciliar tantas influências 

típicas de sua época. Ele viveu em meio a uma enxurrada de tendências do pensamento que o 

arrastaram em direções muitas vezes antagônicas. Nesse sentido, afirma Strenski (2020, p. 

251): 

Romantismo, liberalismo teológico protestante e hiperortodoxia, nacionalismo 

alemão, a descoberta europeia das línguas e literaturas da Índia, do imperialismo e 

do colonialismo britânico e da Europa ocidental, e o industrialismo em ascensão 

nomeiam apenas algumas das forças culturais mais salientes em torno de Max 

Müller. Em adição a essas forças externas, Müller não pode ser compreendido sem 

levar a sério sua própria piedade sincera e mística. 

 

Além disso, não se pode desconsiderar que o séc. XIX ainda privilegia o cristianismo 

como única religião depositária da verdade, pois as outras expressões de crença não passam 

de idolatria ou o retrato de um passado primitivo de uma humanidade que ainda não provou 

das fontes da verdadeira religião. Nesse aspecto, com o intuito de aprofundar os fundamentos 

da Ciência da Religião em Max Müller e sua relação com a filosofia de Immanuel Kant, é 

fundamental explorar a compreensão de Müller sobre a religião. Essa abordagem é crucial, 

uma vez que esclarece os métodos empregados na formação dessa nova Ciência. Além do 

mais, ao aprofundar a concepção de religião em Müller, explica-se como ele adota, critica e 

reformula criativamente o pensamento kantiano para atender aos seus próprios propósitos e 

erigir a Ciência da Religião e propor uma epistemologia aberta.  

A religião, para Müller, é um constituinte da própria estrutura cognoscente humana e 

por isso mesmo pode e deve ser pesquisada por meio de um método científico rigoroso. Essa 

maneira de compreender o fenômeno religioso, como já foi apontada, é, em grande medida, 

fruto da relação de Müller com a filosofia, especialmente a kantiana a qual marcou em grande 

medida a discussão sobre o conhecimento e a Metafísica no séc. XIX; Kant (2015), em sua 

Crítica da razão pura, estabelece sobre o que pode ser conhecido dentro dos limites de uma 

experiência possível e os limites impostos à Metafísica, pois esta pretende conhecer o que está 



Comunicação: Metafísica e epistemologia em Immanuel Kant e sua relação com a ciência da religião 
de Friedrich Max Müller 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

822 

para além das possibilidades do sujeito cognoscente. Nesse aspecto, Müller abre dois 

caminhos: a investigação das manifestações históricas da religião, ritos, escritos, celebrações 

e, em outra linha de investigação, as condições de possibilidade que permitem ao homem 

apreender a religião por meio de uma investigação antropológica (Kant, 1922, p. xxxiv). A 

religião, nesses termos, é um fenômeno histórico-antropológico, e por isso está nos limites de 

uma experiência possível.  

Para Max Müller (1893, p. 15-16), de fato Kant provou que o conhecimento só é 

possível por meio das intuições sensíveis, para depois ser pensado pelas categorias do 

entendimento. Segundo Müller, a crítica de Kant à Metafísica apontou a precariedade da 

própria linguagem, uma vez que encobriu o sentido original da religião a qual está encoberta 

pela ferrugem das sucessivas reinterpretações daquilo que Müller denomina religião primitiva 

(Müller, 1893, p. 50-51). 

Kant, segundo Max Müller, descobriu a mitologia presente no próprio pensamento 

filosófico. Essa mitologia é na verdade uma linguagem precária que interfere na capacidade 

da real compreensão acerca da realidade. Müller argumenta, por meio de uma crítica da 

linguagem, que a razão humana extrapolou seus limites em sua pretensão de conhecer o 

incognoscível. Ao remover essas camadas impostas pela mitologia, Kant, por meio de sua 

crítica epistemológica, abre espaço para o conhecimento verdadeiro, que será continuado por 

Müller por meio de um apurado estudo da linguagem. Em síntese, a crítica 

àMetafísicapossibilitou a crítica da linguagem (Kant, 1922, translator’s preface, XLVII-

XLVIII).  

Todavia, nessa viragem epistemológica, Müller insiste na “ideia do infinito”, 

conforme verificado anteriormente. Segundo ele, em cada percepção finita há 

concomitantemente, uma percepção do infinito. Müller utiliza até em suas últimas obras o 

conceito de infinito, e ao mesmo tempo reafirma sua “obediência” às premissas epistêmicas 

kantianas, ao estabelecer a ideia de infinito enquanto uma categoria apriorística do homem. 

Em última análise, ele não descarta a ideia, mas a adapta conforme as críticas de Kant. 

Max Müller busca em Kant elementos para a fundamentação da Ciência da Religião. 

A tradução da Crítica da razão pura para a língua inglesa e seu extenso prefácio já é um 

indício de sua afeição pelo pensamento kantiano (Kitagawa, 1985, p. 192). Em muitas 

passagens de seus escritos, são inúmeras as referências ao pensador de Königsberg. Algumas 

mais explícitas e outras menos, mas que muito se assemelham aos elementos centrais do 

pensamento kantiano, como se verifica na citação seguinte:  



Angelo José Salvador 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

823 

Fomos informados que todo conhecimento, para ser considerado como tal, deve 

atravessar dois caminhos e apenas dois: o caminho dos sentidos e o da razão. O 

conhecimento religioso, seja ele verdadeiro ou falso, também deve passar por esses 

dois caminhos. É neles que nos posicionamos. Qualquer coisa que afirme ter 

ingressado por outro caminho, seja ele chamado de revelação primordial ou instinto 

religioso, deve ser rejeitada como um desvio de pensamento. Da mesma forma, 

qualquer coisa que alegue ter atravessado o caminho da razão sem antes passar pelo 

caminho dos sentidos deve ser igualmente rejeitada, por falta de garantia suficiente. 

Nesse caso, é necessário que retorne ao primeiro caminho para apresentar suas 

credenciais completas (Müller, 1889, p. 194, tradução nossa).  

 

Assim como Kant sustenta que as categorias são a priori no sujeito transcendental, 

Müller também adota essa abordagem em sua análise científica da religião.Portanto, do 

mesmo modo que as categorias são condições a priori universais, e nesse sentido é possível 

um conhecimento universalmente válido como na matemática (Salvador, 2019)1, o mesmo se 

dá com a religião. A faculdade de fé é a priori, logo é possível estabelecer um estudo 

universal e necessário das religiões, pois o ponto de partida são os fenômenos e também o 

próprio homem, o qual é dotado de uma condição prévia que possibilita a própria religião. Em 

síntese, a Ciência da Religião não promove apenas o conhecimento da religião em sua 

manifestação histórica, mas também aprofunda a compreensão acerca da natureza humana a 

qual deve ser escavada a fim de se encontrarem nela as raízes mais profundas da religião 

(Müller, 1867, p. xxvi-xxxi).  

 

CONCLUSÃO 

 

Em conclusão, se sustenta que Max Müller acolhe, critica e reformula alguns aspectos 

da filosofia kantiana, nesse caso a epistemologia e sua crítica à metafísica, e que não há uma 

ruptura entre filosofia e Ciência da Religião; é no movimento dialético entre filosofia e as 

novas tendências e descobertas do séc. XIX – principalmente a ciência da linguagem – que 

viabilizam o surgimento da nova Ciência. Essa aproximação é fundamental para explicar e 

compreender a Ciência da Religião, elucidar seus fundamentos e abrir caminho para uma 

abordagem mais profunda acerca dos primórdios da nova Ciência.  

 

REFERÊNCIAS 

 

GUYER Paul (org.). Kant. Aparecida, SP: Ideias e Letras, 2009. 

 
1 Salvador (2019, p. 33). 



Comunicação: Metafísica e epistemologia em Immanuel Kant e sua relação com a ciência da religião 
de Friedrich Max Müller 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 818-824, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

824 

KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. 4. ed. Petrópolis, RJ: Vozes; Bragança Paulista, 

SP: Editora Universitária São Francisco, 2015.  

 

KANT, Immanuel. Critique of pure reason. Tradução de Friederich Max Müller. 2. ed. New 

York: Macmillanandco. Ltd. 1922. 

 

KITAGAWA, Joseph M.; STRONG, John S. Friedrich Max Müller and the comparative 

studyof religion. In: KITAGAWA, Joseph M. (org.). Nineteenth century religious thought 

in the West.Cambridge: Cambridge University Press, 1985. 

 

MÜLLER, Frederich Max. Chips from a german workshop. London: Longmans, Green, 

and Co., 1867, v.1. 

 

MÜLLER, Frederich Max. Introduction to the science of religion. London: Longmans, 

Green and Co., 1893. 

 

MÜLLER, Frederich Max. Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by 

the religions of India.New York: Charles Scribner’s Sons, 1879. 

 

MÜLLER, Frederich Max. Natural religion. London: Longmans, Green, and Co., 1889.  

 

STRENSKI, Ivan. Max Müller. A ciência da religião comparada e a busca por outras “bíblias” 

na Índia. Rever, São Paulo, v. 20, n. 3, p. 251-267, set./dez. 2020. 

 

 

 

 


