
Comunicação: Entre a verdade e a mentira: a construção da realidade segundo Nietzsche 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
833 

ENTRE A VERDADE E A MENTIRA: A CONSTRUÇÃO DA REALIDADE SEGUNDO 

NIETZSCHE 
 

BETWEEN TRUTH AND LIES: THE CONSTRUCTION OF REALITY ACCORDING TO NIETZSCHE 

 

Wesley Afonso da Silva Ferreira 

 

RESUMO 

Nietzsche, em Sobre verdade e mentira em sentido extramoral, questiona a verdade objetiva, 

vendo-a como uma construção humana utilitária para a sobrevivência e coesão social. O 

intelecto cria ficções úteis, e a linguagem, sendo um sistema de metáforas esquecidas, 

simplifica a realidade em conceitos. A verdade emerge de convenções sociais moldadas pelo 

poder, priorizando a segurança. Nietzsche contrasta o homem racional (regras) com o homem 

intuitivo (caos e criatividade). Sousa (2022) afirma que Nietzsche não nega a necessidade da 

verdade, mas denuncia seu caráter ilusório e utilitário. 

PALAVRAS-CHAVE: intelecto; sobrevivência; linguagem como metáfora; convenções 

sociais; poder. 

 

RESUMEN 

Nietzsche, en Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, cuestiona la verdad objetiva, 

viéndola como una construcción humana utilitaria para la supervivencia y la cohesión social. 

El intelecto crea ficciones útiles y el lenguaje, siendo un sistema de metáforas olvidadas, 

simplifica la realidad en conceptos. La verdad emerge de convenciones sociales moldeadas 

por el poder, priorizando la seguridad. Nietzsche contrasta al hombre racional (reglas) con el 

hombre intuitivo (caos y creatividad). Sousa (2022) afirma: Nietzsche no niega la necesidad 

de la verdad, sino que denuncia su carácter ilusorio y utilitario. 

PALABRAS CLAVE: intelecto; supervivencia; lenguaje como metáfora; convenciones 

sociales; poder. 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

Nietzsche (1873), no ensaio Sobre verdade e mentira em sentido extramoral, desafia a 

noção tradicional de uma verdade objetiva e universal, propondo em seu lugar que a verdade é 

uma construção humana e, portanto, uma ilusão. O filósofo sustenta que o intelecto humano, 

longe de ser uma ferramenta para desvendar a realidade, está destinado principalmente a 

garantir a sobrevivência por meio de convenções e ficções úteis. Monteiro (2012, p. 37) 

 
 Comunicação recebida em 20/11/2025 e aprovado para publicação em 10/12/2025. 
 Discente do Curso de Teologia na Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. E-mail: 

Wesafonso.ro@gmail.com. 



Wesley Afonso da Silva Ferreira 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
834 

lembra que o intelecto “não nasce da vontade de conhecer, mas da necessidade de 

sobreviver”, ressaltando o caráter pragmático e ilusório da razão humana. Nesse sentido, a 

verdade é uma série de acordos sociais que os indivíduos aceitam para facilitar a comunicação 

e a convivência. 

Essas ideias questionam profundamente o valor da verdade em nossa vida cotidiana e 

em nossas relações sociais, abrindo caminho para uma visão mais crítica e pragmática do 

conhecimento. Ao longo deste trabalho, exploram-se as principais ideias de Nietzsche sobre o 

intelecto, a linguagem, o papel da sociedade e a tensão entre o homem racional e o intuitivo. 

Essas reflexões não apenas questionam a possibilidade de alcançar uma verdade objetiva, mas 

também oferecem uma compreensão de como a realidade se constrói a partir de necessidades 

práticas e de relações de poder.  

 

1 O INTELECTO COMO FERRAMENTA DE SOBREVIVÊNCIA 

 

Para Nietzsche, o intelecto humano não é um meio de alcançar a verdade, mas uma 

ferramenta projetada para garantir a sobrevivência. Nessa perspectiva, o intelecto e sua 

capacidade de construir conhecimentos e conceitos surgem como uma estratégia de 

adaptação, e não como um meio de desvendar a natureza última da realidade. 

Em sua reflexão, Nietzsche (1873, p. 531) descreve o intelecto como um recurso para 

os “seres mais desditosos, delicados e efêmeros, para conservá-los por um minuto na 

existência”. Aqui, o autor enfatiza o caráter instrumental e pragmático da razão humana, 

destacando que seu propósito não é descobrir verdades objetivas, mas permitir ao homem 

manter-se vivo e seguro em um ambiente hostil. 

Essa concepção implica que as funções principais do intelecto não estão orientadas 

para a busca da verdade, mas para a dissimulação e o engano. O ser humano utiliza o intelecto 

não para conhecer a realidade, mas para criar ilusões metafóricas que lhe permitam evitar 

conflitos e sofrimentos. Assim, o filósofo afirma que “o intelecto, como meio para a 

conservação do indivíduo, manifesta suas principais forças na dissimulação” (Nietzsche, 

1873, p. 531). Ou seja, o intelecto favorece a criação de ficções e representações benéficas ao 

indivíduo, ainda que não correspondam à natureza objetiva do mundo. A capacidade humana 

de enganar e dissimular anda de mãos dadas com a construção de convenções sociais que 

tornam possível a vida em sociedade. Nietzsche (1873, p. 531) sustenta que “quase nada há de 



Comunicação: Entre a verdade e a mentira: a construção da realidade segundo Nietzsche 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
835 

mais inconcebível entre os homens do que o surgimento de um instinto puro e sincero de 

verdade”. 

Essa afirmação sugere que o ser humano, em sua vida cotidiana, opera constantemente 

em um âmbito de ilusão, no qual as verdades absolutas carecem de importância prática. 

Mentiras, enganos e adulações se apresentam como comportamentos essenciais para a vida 

social, pois reforçam os vínculos entre os indivíduos ao permitir-lhes agir segundo 

expectativas compartilhadas, ainda que sejam ficções coletivas. 

Ao interpretar o intelecto como um mecanismo de adaptação, Nietzsche desafia a ideia 

tradicional de que o conhecimento e a busca da verdade constituem os propósitos mais 

elevados do ser humano. Em vez disso, propõe uma visão mais pragmática e desencantada, 

em que o intelecto é uma função subordinada aos imperativos da sobrevivência e do bem-

estar. Essa postura revela uma tensão entre a aspiração humana ao conhecimento e a realidade 

de suas limitações, expondo como nossas concepções de verdade são, em última instância, 

construções destinadas a facilitar a vida, não a explicá-la objetivamente. 

 

2 A ILUSÃO DA VERDADE E A CONSTRUÇÃO DA LINGUAGEM 

 

Nietzsche aprofunda sua análise ao mostrar que a verdade, tal como a concebemos, é 

uma ilusão criada e sustentada pela linguagem. O autor nos diz que o idioma não capta a 

essência das coisas em si, mas constrói representações úteis para a convivência social. 

Essa construção da verdade por meio da linguagem significa que as palavras e os 

conceitos não passam de metáforas que, com o tempo, foram esquecidas como tais e passaram 

a ser vistas como realidades. Monteiro (2012, p. 42) explica que, para Nietzsche, “a palavra é 

um estímulo nervoso transposto em uma imagem [...] remodelada num som” o filósofo afirma 

que “as verdades são ilusões das quais se esqueceu que o são, metáforas desgastadas pelo uso 

e que perderam sua força sensível” (Nietzsche, 1873, p. 535). 

Desse modo, a verdade torna-se um acordo coletivo, uma série de convenções aceitas 

para facilitar a comunicação e a vida em sociedade. A linguagem, nesse sentido, apresenta-se 

como um sistema de metáforas que substitui a experiência direta por representações 

simbólicas. Nietzsche (1873, p. 539) sustenta que “a palavra não foi feita para elas; o homem 

emudece ao vê-las, ou fala em cópias de metáforas proibidas e associações inauditas de 

conceitos”. 



Wesley Afonso da Silva Ferreira 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
836 

Sem vínculo direto com a realidade, o idioma nos fornece apenas uma visão parcial e 

fragmentada do mundo, formada por abstrações elaboradas a partir de experiências 

individuais. Cada palavra transforma-se em um conceito generalizado que, em vez de capturar 

a singularidade de cada experiência, a reduz a uma categoria ampla e abstrata. 

Para Nietzsche (1873, p. 534), o ato de nomear algo implica uma simplificação que 

apaga as particularidades do nomeado, e isso se converte em uma forma de distorção da 

realidade. Ele observa que “cada conceito surge da igualação do desigual”; isto é, ao criar o 

conceito de “árvore”, eliminamos as diferenças entre cada árvore concreta e as reunimos em 

uma categoria comum. 

Essa simplificação é útil para o intelecto humano e para a comunicação social, mas 

não reflete fielmente a multiplicidade e diversidade do mundo. Por meio da linguagem, o 

homem impõe uma ordem artificial à realidade, gerando uma estrutura conceitual que 

substitui a percepção direta, uma construção mental. 

Nietzsche propõe que a linguagem não é uma ferramenta de conhecimento objetivo, 

mas um sistema de símbolos que nos permite viver em um mundo de aparências e 

convenções. O que é uma palavra? A cópia em sons de uma excitação nervosa. Isso indica 

que o processo de comunicação baseia-se em traduções subjetivas de experiências sensoriais 

em signos verbais, sem garantia de correspondência precisa entre signo e realidade. 

Em última instância, o idioma não reflete a verdade, mas constitui uma construção 

humana destinada a simplificar a realidade e torná-la manejável. Assim, Nietzsche expõe 

como o idioma se torna uma barreira à compreensão direta da realidade, transformando a 

verdade em um sistema de metáforas que, embora útil à vida social, carece de fundamento 

objetivo. 

 

3 O HOMEM RACIONAL VERSUS O HOMEM INTUITIVO 

 

O autor estabelece uma distinção interessante entre dois tipos de ser humano: o 

homem racional e o homem intuitivo. Cada um representa uma forma particular de ver a vida 

e a realidade, refletindo diferentes modos de se relacionar com o conhecimento e a 

experiência. 

O homem racional é aquele que prioriza a lógica, o cálculo e a previsão; busca 

compreender o mundo por meio de conceitos e categorias que lhe permitem estruturar e 

organizar a realidade de maneira previsível. Nietzsche o descreve como alguém que enfrenta 



Comunicação: Entre a verdade e a mentira: a construção da realidade segundo Nietzsche 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
837 

as necessidades mais imperiosas mediante a previsão, a prudência e o cálculo. Para ele, essa 

racionalidade proporciona segurança e estabilidade, mas também limita a percepção do 

mundo, já que depende de estruturas conceituais que não captam a complexidade total da 

vida. Por outro lado, Nietzsche apresenta o homem intuitivo como um indivíduo que vive o 

momento presente e não teme a incerteza nem o caos. Ele o caracteriza como um herói 

transbordante de alegria, uma figura que não se deixa limitar por normas ou conceitos e que 

encontra satisfação na beleza e no caráter efêmero da vida. 

Para o homem intuitivo, a existência é um fluxo constante de experiências e sensações que 

não precisam ser encaixadas em estruturas rígidas de conhecimento, mas apreciadas em sua 

singularidade e irrepetibilidade. Essa dualidade entre o racional e o intuitivo expressa, nas 

palavras de Nietzsche (1873, p. 537), uma “luta pela compreensão do mundo como coisa ou modo 

do homem”. O racional tenta domesticar a realidade pela razão, enquanto o intuitivo prefere uma 

relação mais livre e estética com o mundo, apreciando as experiências em si mesmas. 

O autor observa que essa tensão revela uma dinâmica constante da existência humana, em 

que ambos os modos coexistem e competem por moldar nossa percepção da realidade. A arte e o 

mito, segundo Nietzsche, são os campos do homem intuitivo, em contraste com a ciência e a 

lógica, domínios do racional. 

A arte permite escapar das restrições do intelecto, acessando um tipo de conhecimento não 

baseado em conceitos, mas em intuições e metáforas. Para Nietzsche (1873, p. 540), o homem 

intuitivo como os gregos antigos é capaz de criar “uma cultura em que a arte domina a vida”. 

Essa visão permite compreender a existência como uma obra de arte, na qual o valor 

reside não na verdade, mas na beleza e na criatividade. Em síntese, o autor apresenta os dois 

tipos como modos de existência opostos: enquanto o racional busca segurança e controle, o 

intuitivo entrega-se à experiência imediata e ao prazer estético. 

Essa contraposição evidencia o conflito entre o desejo humano de ordem e a 

exuberância de uma vida plena em aparência e criatividade, sugerindo que o verdadeiro valor 

da existência talvez resida nesta última. 

 

4 O PAPEL DA SOCIEDADE E DAS CONVENÇÕES NA CRIAÇÃO DA VERDADE 

 

Nietzsche sugere que o que chamamos de verdade é, em grande parte, uma construção 

social gerada por necessidades coletivas, mais do que por uma busca genuína da realidade 

objetiva. O filósofo sublinha que a sociedade estabelece convenções que regulam o que é 



Wesley Afonso da Silva Ferreira 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
838 

considerado verdadeiro ou falso e que essas normas não derivam de descobertas da realidade, 

mas de acordos úteis à coesão social. 

Em suas palavras, a verdade torna-se “a obrigação de mentir de acordo com uma firme 

convenção, de mentir gregariamente num estilo obrigatório para todos” (Nietzsche, 1873, p. 

532). Assim, a verdade é uma imposição social: exige que os indivíduos se conformem às 

mesmas ficções coletivas para garantir harmonia e paz. 

Essas convenções são motivadas pela necessidade de evitar conflitos e facilitar a 

cooperação. Nietzsche (1873, p. 532) diz que, ao viver em sociedade, o homem estabelece um 

“tratado de paz” que define o que será considerado verdade e falsidade, e que “o código da 

linguagem fornece também as primeiras leis da verdade”. Monteiro (2012, p. 41) explica que, 

para Nietzsche, “os homens necessitam de um acordo mútuo de paz [...] e deste acordo 

resultam as primeiras leis da verdade”. Sousa (2022, p. 29) complementa que “a verdade é 

sempre um tratado social, um pacto de confiança sustentado por signos”. 

O idioma, ao fixar designações e significados, permite comunicação coerente e evita 

mal-entendidos. Contudo, essas designações são arbitrárias e não refletem a verdadeira 

essência das coisas, são acordos pragmáticos que facilitam a convivência, sem 

necessariamente aproximar-nos da realidade. 

Nietzsche (1873, p. 532) observa que, nesse contexto, o mentiroso é aquele que quebra 

o pacto social ao usar as palavras para enganar deliberadamente: “O mentiroso usa as 

designações válidas, as palavras, para fazer o irreal parecer real; diz, por exemplo, ‘sou rico’, 

quando, em sua condição, ‘pobre’ seria a designação correta”. O que a sociedade realmente 

rejeita não é o engano em si, mas o dano que ele pode causar: ao fazer isso em proveito 

próprio e em prejuízo dos demais, a sociedade já não confiará nele e o excluirá de si. 

Nietzsche (1873, p. 533) acrescenta: “Os homens não evitam tanto ser enganados 

quanto ser prejudicados pela mentira”. Assim, a verdade socialmente estabelecida é, na 

realidade, pragmática, seu valor é medido por sua utilidade e capacidade de evitar danos. 

Dessa forma, a sociedade aceita certas mentiras que contribuem para o bem comum e rejeita 

aquelas que ameaçam a estabilidade e a confiança mútua. 

Essa concepção da verdade como fenômeno social nos leva a questionar a relação 

entre poder e realidade. Se a verdade é uma convenção social, aqueles que detêm o poder 

podem influenciar o que é aceito como verdadeiro. Isso gera um sistema de controle em que 

ideias e valores dominantes refletem interesses específicos, e não uma compreensão objetiva 

do mundo. Assim, Nietzsche mostra que não buscamos a verdade por compromisso com a 



Comunicação: Entre a verdade e a mentira: a construção da realidade segundo Nietzsche 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 833-839, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 
839 

realidade, mas pela conveniência de estabelecer ordem e segurança. A verdade, portanto, é 

uma construção flexível e negociável, moldada pelas necessidades e pelo poder social. 

 

CONCLUSÃO 

 

Nietzsche nos oferece uma perspectiva provocadora sobre o que entendemos por 

verdade e conhecimento, convidando-nos a vê-los como construções que mantêm a coesão 

social e simplificam a vida. A verdade, nesse sentido, não é o reflexo da realidade, mas um 

conjunto de ficções e metáforas esquecidas como tais. 

A linguagem, os conceitos e as convenções sociais ajudam a estruturar o mundo, mas 

ao mesmo tempo nos afastam de uma compreensão direta e autêntica da realidade. Essa visão 

questiona a busca tradicional de uma verdade universal, sugerindo que o conhecimento e a 

verdade são construções adaptativas, e não fins em si mesmos. 

Num mundo marcado pela pós-verdade e pelas narrativas políticas, as ideias de 

Nietzsche continuam profundamente relevantes, lembrando-nos de que nossas verdades 

podem ser moldadas pelo poder e pelas necessidades sociais, mais do que por um 

compromisso real com a objetividade. Refletir sobre isso nos convida a viver de modo mais 

consciente e crítico, reconhecendo que a verdade é apenas uma das ferramentas que criamos 

para navegar no complexo mundo em que vivemos. 

 

REFERÊNCIAS 

 

MONTEIRO, Átila Brandão.A verdade como dissimulação em Nietzsche: elementos para 

uma crítica da concepção essencialista de linguagem.Existência e Arte – Revista Eletrônica 

do Grupo PET – Ciências Humanas, Estética da Universidade Federal de São João Del-

Rei, São João Del-Rei, ano VIII, n. VII, p. 37-44, jan./dez. 2012. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdade e mentira no sentido extra-moral. In: Antologia de 

textos filosóficos. Tradução e notas de Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Abril 

Cultural, 1873. p. 530-542. (Coleção Os Pensadores). 

 

SOUSA, Diego Carmo de. Verdade em Nietzsche. Revista Filogênese, Marilia, SP, v. 17, n. 

1, p. 63-100, 2022. 

 

 

 


