
Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

508 

METAFISÍCA E ÉTICA: MEMÓRIA E ESQUECIMENTO 
 

METAFISICA E ETICA: MEMORIA E DIMENTICANZA 
 

Paul Gilbert 

Tradução do italiano: Ibraim Vitor de Oliveira 
 

RESUMO 
A metafísica não é nada mais do que grande esforço da mente humana na busca por “fundamentos”; 

trata-se de um esforço espiritual que, mediante uma língua, se mostra discursivamente. Já se evidencia 

aqui, porém, que a metafísica não reduz ao discurso expresso, mas, muito mais à atividade mental do 

ser humano que busca por palavras adequadas ao que se pensa. Contudo, a própria pesquisa já está 

envolvida, desde o início, numa circunscrição lógico-ontológica da linguagem. Instaura-se um grande 

paradoxo: por um lado, a pesquisa já sabe o que busca, pois, se não o soubesse, não poderia se orientar 

adequadamente; mas, por outro lado, se já sabe o que procura, que sentido ainda terá a busca? A pesquisa 

científica, ao se mover de um saber insatisfatório para um saber que satisfaz melhor, julga ter saído de 

tal paradoxo ao modo de revoluções paradigmáticas. Esse modelo de progressividade, no entanto, não 

funciona em filosofia. A pesquisa científica que visa a uma realidade objetiva não é, como ocorre com 

a filosofia, uma indagação sobre o que fundamenta na realidade o sentido de um discurso. A metafísica 

não é progressiva, mas regressiva ou reflexiva. Averigua-se, portanto, o tipo de metedologia utilizada 

pela metafísica em que se coloque em evidência o próprio esforço mental estabelecido pelo homem na 

organização discursiva dos fundamentos, o que já suporia a consciência de inserção no tempo e uma 

ética, na qual as relações com o passado, mesmo históricas, não ssejam indiferentes. 

PALAVRAS-CHAVE: metafísica; ética; esquecimento; memória; discurso; temporalidade. 
 

RIASSUNTO 
La metafisica non è altro che il grande sforzo che la mente umana compie ala ricerca dei “fondamenti”; 

uno sforzo spirituale che, attraverso il linguaggio, si manifesta discorsivamente. È evidente, quindi, che 

la metafisica non si riduce al discorso espresso, ma molto di più all'attività mentale dell'essere umano 

che cerca parole adeguate a ciò che pensa. Così la ricerca stessa stà già implicata, fin dall’inizio, in una 

circoscrizione logico-ontologica del linguaggio. Ne deriva un grande paradosso: da un lato, la ricerca sa 

cosa sta cercando, infatti, se non ci fosse un supporto, non potrebbe orientarsi correttamente; ma, 

dall’altro lato, se sa già cosa stia cercando, cha senso havrà ancora la ricerca? La ricerca scientifica, nel 

passaggio da una conoscenza insoddisfacente a una conoscenza più soddisfacente, ritiene di essere uscita 

da questo paradosso attraverso rivoluzioni paradigmatiche. Questo modello di progressività, tuttavia, 

non funziona in filosofia. La ricerca scientifica rivolta a una realtà oggettiva non è, come nel caso della 

filosofia, um’indagine su ciò che fonda il significato di un discorso nella realtà. La metafisica non è 

progressiva, ma regressiva o riflessiva. Pertanto, si indaga il tipo di metodologia si utillizi in metafisica 

che metta in luce lo stesso sforzo mentale posto dall’uomo nell’organizzazione discorsiva dei 

fondamenti, il che presupporrebbe già una consapevolezza dell’inserimento nel tempo e un’etica in cui 

i rapporti con il passato, anche quello storico, non siano indifferenti. 

PAROLE CHIAVI: metafisica; ética; dimenticanza; memoria; discorso; temporalità. 

 
 Artigo recebido em 30/09/2025 e aprovado para publicação em 10/11/2025. A presente tradução refere-se à 

conferência de abertura do V Simpósio Internacional sobre Metafísica e Filosofia Contemporânea, ocorrido na 

PUC Minas, de 27 a 30 de outubro de 2025. Julgou-se pertinente abrir o dossiê com este texto, dada a consonância 

temática. A conferência expõe, de modo resumido, o texto estendido em italiano, publicado em GILBERT, Paul. 

Metafisica e etica: memoria e dimenticanza. In: PAIVA, Márcio Antônio de; OLIVEIRA, Ibraim Vitor de. 

Metafísica & ética. Memória e esquecimento. Belo Horizonte: PUC Minas, 2025, p. 16-44.  
 Doutor em Filosofia pela Université Catholique de Louvain (Bélgica). Professor emérito de Metafísica da 

Pontificia Università Gregoriana (Roma). E-mail: gilbert@unigre.it.  
  Doutor em Filosofia pela Pontificia Università Gregoriana (Roma). Editor-chefe da revista Sapere aude. E-

mail: ibraimvitorivo@gmail.com.  

mailto:gilbert@unigre.it
mailto:ibraimvitorivo@gmail.com


Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

509 

INTRODUÇÃO: A PROBLEMÁTICA 

 

Um modo de considerar a metafísica, de especificar o seu projeto, é observando nela o 

grande esforço da mente humana na busca de palavras que, em última análise, “fundam” um 

discurso universal, do qual qualquer discurso receba originalmente um significado razoável. 

Alguns pensaram que o termo “sentido” fosse uma palavra original, já que essa palavra significa 

uma tensão na direção de um horizonte que visa a todo discurso razoável. Outro termo, “ser”, 

parece necessário como palavra que, por sua vez, funda a verdade “verdadeira” de um discurso, 

o fim da própria pesquisa concebida numa perspectiva mais objetiva. A pesquisa por uma 

palavra que, em última análise, funda na realidade um discurso lógico (o sentido) ou ontológico 

(a verdade) é, contudo, paradoxal, visto que a própria pesquisa, no próprio ato de realização da 

busca pelo fundamento, jamais deixará de ser arrolada em um projeto que já não fosse ele 

mesmo, a priori, inscrito em um horizonte lógico e/ou ontológico. Não podemos, com o 

pretexto de procedermos adequadamente, ir na direção do que buscamos como se já não 

soubéssemos do que se trata. 

A investigação racional é, portanto, paradoxal. Por um lado, a pesquisa já sabe o que 

busca, pois, se não o soubesse, não poderia se orientar adequadamente; mas, por outro lado, se 

já sabe o que procura, que sentido ainda terá a busca? Consegue-se escapar de semelhante 

paradoxo apenas se se considera bem a pesquisa científica. Ela sempre avança na direção do 

que não conhece, e quer conhecer de modo objetivo, obedecendo a uma progressividade 

inerente à própria pesquisa. Nesse caso, o dito paradoxo desaparece exatamente quando se 

observa que, mediante sua progressividade, a pesquisa se move de um saber insatisfatório para 

um saber que satisfaz melhor. No entanto, uma vez encontrado o que o cientista esperava 

conhecer, inicia-se uma nova pesquisa que vai além dos resultados já adquiridos, com uma 

metodologia compartilhada entre pessoas interessadas e competentes. Esse modelo de 

progressividade, no entanto, não funciona em filosofia. A pesquisa científica que visa a uma 

realidade objetiva não é uma indagação sobre o que fundamenta na realidade o sentido de um 

discurso. A metodologia científica confere sua dignidade à busca da verdade sobre um fato 

objetivo. A pesquisa filosófica por um fundamento, diversamente, não é a busca por uma 

verdade objetiva. 

A metafísica, que não é uma ciência objetiva, mas um saber do evento do pensar, não é 

progressiva, mas regressiva ou reflexiva. Sua metodologia deverá ser do gênero de uma 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

510 

maiêutica, isto é, um esforço que lança luz ao que possibilita a prática desse próprio esforço, 

exigindo uma atenção específica ao que se realiza na atividade de conhecer, e não apenas por 

meio do conhecimento de “objetos”. A metafísica é essencialmente reflexiva e não descritiva 

de objetos materiais ou formais. O título que me foi proposto para minha conferência de hoje 

evidencia esse fato: a metafísica tem um modo de proceder que põe em ação atitudes subjetivas 

específicas, ou seja, um h]qoj ou uma ética, na qual as relações com o passado, mesmo 

históricas, não são indiferentes. 

Antes de entrar na explicação do projeto que me foi confiado, gostaria de salientar que 

nada é original em filosofia; a filosofia clássica já sabia disso. Para o Estagirita, assim como 

para Tomás de Aquino, a reflexão fundamental não pode ignorar o tempo humano, sua fluidez 

e suas extensões, nem a continuidade cognitiva e os passos de uma função epistemológica para 

outra mais fundamental, passando de nossas faculdades racionais para as intelectuais, até as 

sapienciais. A reflexão metafísica não pode ignorar tais tensões, que são certamente 

psicológicas. Mas isso não é o bastante. A razão jamais pode, de fato, atingir o primeiro 

princípio de seus sonhos, mas tampouco a mente humana poderá renunciar ao fascínio de suas 

ideias, por exemplo, de verdade ou de bondade. Deve haver, então, um motivo pelo qual 

devamos permanecer na tensão entre a “razão”, que determina o caminho da mente humana, e 

o “intelecto”, que não confia em nenhuma determinação. Aristóteles falava de uma busca que 

está sempre em tendência. Tomás segue a mesma visão, certamente sob a influência que a sua 

reflexão teológica recebe de uma leitura neoplatônica das condições de inteligibilidade do 

cristianismo. O Aquinate, porém, nem sempre articula metafísica e ética, permanecendo fiel à 

Metafísica de Aristóteles, Livro VI ou E. Contudo, não podemos desenvolver agora tal 

problemática.  

 

1 O TEMPO 

 

A reflexão filosófica se desenvolve no tempo, como todo tipo de discurso e de 

argumentação discursiva. Nos domínios abertos pela inteligência humana, a mente inicia sua 

reflexão reconhecendo estar na presença de uma dificuldade para a qual gostaria de encontrar 

uma solução e, assim, caminha nessa direção. A reflexão filosófica, no entanto, observa que o 

tempo de tal percurso não é apenas cronológico e progressivo. Além disso, o tempo humano é 

mais complexo do que linear. A sua estrutura se manifesta em sua vivência. Sua complexidade 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

511 

não é um acidente, mas a condição para que a investigação intelectual possa desenvolver sua 

própria missão. Eis aqui o ponto central deste segundo capítulo. 

Começarei com uma reflexão básica sobre o que se poderia chamar de “mistério do 

tempo”. Em seguida, se confrontarão as categorias de sapiência e sabedoria, em que se 

reconhecerão as práticas no tempo das nossas faculdades intelectivas e volitivas. A terceira 

seção considerará o léxico grego que, do tempo, conhece três aspectos, dos quais dois parecem 

permanecer em nossa cultura de um tempo linear, o χρόνος e o αἰών; o outro, o καιρός, não se 

manteve no comum de nossas culturas. 

 

1.1 O mistério do tempo: Aristóteles e Agostinho 

 

À tese de Aristóteles sobre o tempo, pensado a partir do sesejo de conhecer, carece de 

um aspecto essencial, que ressurge quando consideramos as condições da vida real. O desejo 

que anima nossa capacidade de conhecimento tem uma temporalidade estruturalmente 

indefinida; cada realidade do nosso mundo, no entanto, experiencia uma temporalidade finita. 

Numerosos são os textos do Estagirita que analisam os constituintes do tempo de uma 

substância física, cuja continuidade empírica é regulada como uma mecânica que começa e 

termina. Tal tempo é essencialmente um movimento retilíneo. Nós o representamos graças ao 

ritmo inexorável do cosmos e de nossos relógios. Mais propriamente, o tempo de uma 

substância recém-nascida consome progressivamente toda a sua realidade. O tempo humano, 

no entanto, não é meramente mecânico. Aristóteles sabia disso: nem todas as pessoas alcançam 

a sabedoria prática; muitas param rapidamente em conhecimentos de nível inferior, 

elementares, espelhos imprecisos de suas experiências sensíveis. O tempo humano avança, mas 

também ocasionalmente recua; seus movimentos podem até ser bloqueados. 

Paul Ricœur (1985, p. 21-42), em seu Temps et récit, distinguiu dois paradigmas 

principais da reflexão filosófica sobre o tempo: o de Aristóteles e o de Agostinho. Agostinho 

era particularmente atento às características do tempo vivido por nós. Conhecemos bem a sua 

anedota, cheia de perplexidade: “o que é então o tempo? Se ninguém me pergunta, eu sei; se eu 

quisesse explicá-lo a alguém que me pergunta, eu não sei” (Agostinho, Confissões, XI). O 

paradigma agostiniano do tempo reflete uma atenção particular ao tempo vivido, que não é o 

mesmo para nós, e nem para todos os momentos pessoalmente vivenciados. De fato, há dias 

que nunca terminam, e outros que passam assim que começam. O tempo aristotélico é objetivo, 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

512 

universal; o de Agostinho é subjetivo, marcado pela afetividade, singular. 

Para a compreensão do tempo, a versão aristotélica precede a agostiniana, que, porém, 

reelabora o ritmo do cosmos, integrando a vivência pessoal. O tempo cósmico é universal, 

abstrato, mas será interpretado apropriadamente por cada um de nós. Por um lado, Agostinho 

precisa de Aristóteles para explicar sua própria ideia de tempo, para dar sentido à sua proposta 

de uma distentio que caracteriza a temporalidade da memória e todo projeto humano. De fato, 

a distentio vivida se expressa mediante um conceito prévio de espaço que atravessa um 

movimento específico. Por outro lado, a originalidade de Agostinho não passa despercebida. A 

leitura psicológica agostiniana da duração humana reinterpreta uma situação comum a todas as 

leituras cosmológicas do tempo, mas com novas chaves hermenêuticas, mais atentas às rupturas 

que conhecemos e que modificam a trajetória de nossa vida.  

 

1.2 Sapiência e sabedoria 

 

A sabedoria, que é um exímio modo de conhecimento, não surge imediatamente na 

mente humana. Os gregos, como nós, foram tentados pelo racionalismo quando lhes faltou 

paciência para considerar a complexidade dos eventos humanos e simplificaram suas 

explicações. Portanto, distingamos o racionalismo do intelectualismo. O racionalismo se 

permanece nas regras estabelecidas pela razão humana, essencialmente no nível da linguagem 

utilizada. Elas são, antes de tudo, as regras da lógica geral e, também, das disciplinas 

propriamente científicas testadas e aprovadas, todas com sua própria linguagem e ensinadas aos 

estudantes de disciplinas de tipo físico. O intelectualismo grego, por outro lado, impulsiona o 

desejo de conhecer e de estudar. Realmente, é digno do ser humano desejar saber mais do que 

já se sabe. O intelecto, de fato, é nossa faculdade criativa de entender os fatos e os eventos além 

do ensinamento fixado por uma razão mecânica que se pretende já informada desses fatos. A 

sabedoria que nossas habilidades cognitivas buscarão adquirir é bem mais do que um “saber 

fazer” com as modalidades racionais eventuais. A razão, que estudou uma ciência particular, já 

é mestra em um saber-fazer que permanece dentro dos requisitos dessa mesma ciência. A 

inteligência, diversamente, exige outros modos de saber-fazer. Ela é curiosa; sabe que não sabe. 

Seu compromisso com a pesquisa é frequentemente aventureiro. Requer uma atitude mental 

capaz de abandonar-se, de abrir-se aos outros, ao desconhecido. Ela está disposta a reconhecer 

a pobreza cognitiva da razão, convida à atenção e à escuta. É sapiente a atitude mental que situa 

os dinamismos cognitivos em contextos mais amplos do que aqueles derivados dos dados 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

513 

sensíveis e que a razão é capaz de organizar. Os gregos falam então da prudência (φρόνησις) 

de nossas responsabilidades cognitivas, experimentando as condições de uma ética intelectual. 

Um saber reto é um saber que anima a sabedoria intelectual. Com a expressão “saber 

reto”, particularmente o termo “reto”, assume-se um tema clássico, que, mesmo sem ignorar a 

escolástica, quer ser aqui compreendido sem referência a um sistema prévio de leis racionais. 

A retidão não advém da prática da razão segundo as suas regras, mas de uma potência que 

anima a capacidade intelectual superior, a potência do νοῡς. A sapiência, de fato, requer mais 

do que a lógica a qual funciona apenas para verificar os sistemas científicos por ela mesma 

determinados e fechados a priori, já completos. Portanto, é necessária, mas a pesquisa deve ir 

além disso. De fato, não existe qualquer realidade que seja encerrada em uma lógica 

presumivelmente completa. Todas as realidades se interpelam mutuamente nos campos do 

mundo. Seria certamente ingênuo e desrespeitoso com a complexidade das realidades vividas 

um conhecimento científico dos fatos, dos eventos que não gastasse tempo para estudar e 

abarcar os contextos objetivos em que ocorrem individualmente. Retirar um fato de seu 

contexto não nos ajudará a compreendê-lo, provocará julgamentos injustos. Limitar a 

compreensão de um fato apenas nos limites do seu contexto logicamente claro é injusto. 

O justo saber, portanto, não é adquirido num só golpe. Ele requer longo tempo para 

afrontar as diversas aventuras dos habitantes do nosso mundo e empreender as pesquisas 

necessárias para trilhar seu caminho. Qualquer habilidade sapiencial só é construída passo a 

passo, obviamente com base nas possibilidades subjetivas de compreensão, mas com 

capacidades cognitivas que saibam abrir-se para além de suas próprias lógicas. A lógica, na 

qual se reconhece um estado cognitivo inicial e fundamental, no entanto, parece tão mecânica 

que se poderia considerar desnecessário estudá-la. As regras básicas que Aristóteles apresentou 

em seu Organon são naturais. É digno de nota, no entanto, que a lógica de Aristóteles, embora 

fundamental e atemporal, teve de esperar pelo Estagirita para ser escrita e apresentada em um 

texto universalmente disponível a qualquer um que o deseje para facilitar seu caminho de 

pesquisa. Note-se também que um curso de lógica é essencial no início dos estudos de qualquer 

ciência, uma lógica geral em filosofia, mas que as outras ciências adaptarão às suas 

necessidades. A lógica se ensina a estudantes atentos. O uso da razão é ensinado, um 

ensinamento que, contudo, pode ser rejeitado. A vida da razão, porém, depende também da 

aceitação dos tesouros reunidos em sua herança. Não há, portanto, alguma razão universal que 

se imponha espontaneamente a qualquer pessoa que seja sem a mediação do professor e o 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

514 

consentimento do aluno, uma imposição forçada que, no entanto, revela ao aluno a essência das 

funções de sua razão. Aprende-se a ser lógico. A razão é uma ferramenta necessária para o 

conhecimento, mas ela não revela sua excelência por si só.  

O saber da razão, impulsionado pelo desejo de conhecer, implica um esforço mental, 

que se expressa inclusive no fardo físico ao cair da tarde, um empenho que exige decisão para 

impor nossas vontades ao nosso cérebro cansado e por não nos contentarmos com resultados já 

obtidos. O nível de conhecimento alcançado pela razão não é a totalidade da sapiência 

cognitiva. A ideia de que o horizonte do saber seja esgotar as realidades nas proposições que a 

razão elabora sobre elas é certamente ideológica, uma invenção da imaginação e de nossas 

paixões que anseiam por possuir o mundo. O objetivo da ciência não é produzir conhecimento 

terminal em um ponto específico, absolutamente certo, conclusivo e insuperável, sem qualquer 

possibilidade ulterior. As ciências visam a certezas objetivas, sobre as quais, contudo, será 

possível construir, no futuro, um conhecimento mais refinado, mais atento à complexidade das 

coisas e, portanto, mais competente.  

Reconhecemos, ainda, na tradição filosófica, uma função cognitiva superior: o intelecto. 

Ele já está ativo na razão quando buscamos ser coerentes em nossas proposições, mas a 

demanda por coerência não pode ignorar a complexidade de nossas circunstâncias. São as 

próprias realidades que nos despertam do sonho dogmático da razão. 

Então, coloquemos agora a seguinte pergunta: a sapiência cognitiva terá alguma relação 

com a sabedoria ética? A abertura cognitiva, fundamental para se compreender como 

funcionam as ciências, estaria sem “ética”, isto é, sem qualquer h]qoj? Responder a essa 

pergunta não é difícil. A sapiência especulativa não pretende que seus juízos científicos e 

objetivos digam toda a verdade, mas que estejam na verdade ou que se encaminhem passo a 

passo na direção da verdade. Assim, apresenta-se um h]qoj científico, um desejo constante, um 

“habitus” que acompanha e guia, de fato, as pesquisas dos cientistas. Tal h]qoj é intrínseco à 

sapiência enquanto ciência aberta a realidades que são do mundo complexo e humano. Portanto, 

pertence à sapiência uma forma de prudência que respeita a humanidade e se adapta à pesquisa 

científica. Mas tal prudência, não apenas da sapiência, mas também da sabedoria? 

Os antigos sabiam que as ciências não são apenas deduções, que os princípios de uma 

dedução provêm da experiência e de induções mais ou menos válidas. A ciência é universal por 

princípio, mas jamais pode estar segura da absoluta universalidade de seus princípios. Para 

apreciar algo, para poder conhecê-lo melhor, ela precisa ter certa afinidade com ele e estar 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

515 

disposta para experimentar suas aventuras com ele. A razão não funciona apenas como um 

computador. Ela é sempre inspirada, desde o início, por um interesse, que vem do intelecto. 

Esse interesse não tem horizonte definível ou determinável segundo as normas das ciências 

“exatas”. Nesse sentido, a sapiência intelectual tem um destino que não é inteiramente diferente 

da sabedoria. 

A diferença entre sapiência cognitiva e sabedoria prática provém da distinção entre 

ποίησις e πρᾶξις. A ποίησις não é meramente artesanal, produtora de objetos imediatamente 

físicos. A pesquisa científica é produção de fórmulas matemáticas que servem para o avanço 

do conhecimento do mundo físico e a produção de instrumentos que permitirão a excelência, 

por exemplo, a inteligência artificial (IA). O horizonte das ciências modernas e contemporânea 

não é simplesmente interpretar o mundo, como as ciências antigas o faziam, mas conhecê-lo 

para transformá-lo. A capacidade de transformar o mundo tornou-se o único critério de 

excelência cognitiva. Porém, o h]qoj da πρᾶξις não visa ao conhecimento objetivo capaz de 

transformar o mundo, mas a uma sabedoria interior do próprio agir humano.  

 

1.3 Uma herança grega modificada 

 

A Grécia conhecia algumas das mais importantes dimensões do tempo: κρόνος, αἰών, 

καιρός. Nem todas essas dimensões nos são compreensíveis. Por κρόνος entendemos o tempo 

cronológico, composto de instantes abstratos, todos iguais, cada qual sendo enriquecido por sua 

própria identidade e plenitude numérica, e mantendo igual distância uns dos outros. Uma hora 

contém 60 minutos, independentemente do conteúdo de cada minuto. Esse tempo é quantitativo: 

um segundo, um minuto, uma hora, um ano, em 2025 etc. Ele é construído por uma sucessão 

de unidades cronológicas, sem que uma seja mais significativa que a outra.  

A vida, no entanto, não é meramente cronológica; não é uma sucessão de momentos 

indiferentes entre si, todos iguais. Ricoeur (1983), a compreensão do tempo que Agostinho 

chamava, no Livro XI de suas Confissões, de distentio animae. Nenhum momento de nossa 

vida é, de fato, separado dos demais. Todos estão na mesma linha reta, certamente composta de 

momentos, mas todos em continuidade, de modo que essa linha poderia não ter fim, nem mesmo 

começo. 

Porém, nem todos os instantes são iguais. O segundo termo grego que devemos 

comentar, αἰών, é importante porque evoca outra dimensão do tempo, isto é, uma intensidade 

que diversifica os momentos vividos, sem que sejam interrompidos por espaços vazios. O santo 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

516 

doutor africano falava então de intentio animae. A experiência é comum. Quando recordamos 

com atenção um momento do nosso passado, observamos que não vem à mente apenas uma 

série de momentos pontuais, isolados e fechados em si, indiferentes nos confrontos com os 

outros, mas “eventos” que nos tocaram particularmente, com contextos mais ou menos amplos, 

conforme os pontos de vista da natureza, da vida social ou de outras perspectivas. Posso pegar 

meu caderno e me perguntar sobre o que se falou durante um apontamento ali anotado, quais 

eram os interlocutores, as preocupações comuns que foram discutidas. Dessas preocupações, 

algumas eram importantes para mim e menos para outros. Tal apontamento foi insignificante, 

aquele outro alterou a linha reta de relações e de realizações. Minhas lembranças então se 

iluminam, e me vem a vontade de sorrir, ou o sentimento oposto de uma angústia opressiva.  

Fazemos assim o experiência de certa “eternidade”, de uma situação que não é 

meramente temporal e fluida, mas que sentimos ser duradoura. Não sabemos com conceitos 

seguros se o que vivenciamos hoje na linha matemática do tempo representa um início ou o fim 

de uma época; sabemos apenas que estamos vivendo aquele momento juntos e com sentimentos 

de várias intensidades. Este é, pois, o significado de αἰών, uma realidade que transcende minha 

subjetividade, embora esteja dentro da minha temporalidade. Alguns dizem que “αἰών” designa 

um tempo cíclico, que vai e volta, gira sobre si mesmo; no entanto, ele aumenta de significado 

cada vez que passa diante dos olhos da memória. À eternidade não corresponde uma imagem 

definitivamente fixa, mas nela se expressa a percepção de um tempo do qual não se conhece 

nem início e nem fim, mas que cresce a cada momento. É um tempo intensivo. De vez em 

quando ocorrem novidades que, na nossa vida, impõem curvas imprevisíveis sobre a linha reta 

do tempo, mas que não podem ser concebidas como simples momentos estendidos. 

O καιρός, o terceiro termo do léxico grego que agora nos interessa, significa o instante 

do χρόνος tocado pelo αἰών, dando-lhe uma nova dimensão que transfigura a temporalidade 

monótona, mas, acima de tudo, diz respeito a mim. Talvez eu não tivesse consciência daquele 

instante, do evento que me ocorreu, porque estava ocupado com outras coisas. No entanto, eu 

o reconhecerei mais tarde quando ele se revelar importante no meu percurso de vida. O αἰών, 

de fato, desperta a alma para sua própria temporalidade, que frequentemente pensamos, ou 

desejamos que seja idêntica a uma cronologia sem história complicada, sem qualquer mundo 

transcendente que a anime de fora da normalidade anônima da sucessão de momentos. A 

consciência de uma visita do αἰών no instante do καιρός oferece à nossa existência um momento 

especial, literalmente espiritual, que traz felicidade e novo fôlego, que comove. O καιρός é, de 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

517 

fato, um momento da nossa temporalidade enriquecida por uma visita inesperada e que nos tira 

da temporalidade cotidiana. Segundo Giorgio Agamben (2000, p. 69), em seu Il tempo che 

resta, “o que pegamos quando compreendemos um kairo/j não retome aqui o vocabulário de 

Irineu de Lyon, que criou a expressão ‘Cristo abreviado’”. O kairo/j, no entanto, não é apenas 

um χρóνos contraído. Em vez disso, é um momento intenso, surpreendente, a cada momento 

único, intenso, cuja excedência Cristo tinha revelado quando, após ler uma passagem do profeta 

Isaías e Lucas na sinagoga de Nazaré, declarou: “hoje se cumpriu esta escritura” de salvação. 

“Hoje”, σήμερον. Este é o καιρός, somente no hoje, na realidade atual, para sempre. 

Heráclito (Fragmento 12) dizia que “águas sempre diversas fluem para aqueles que se 

submergem nos mesmos rios”. Poderíamos acrescentar que a imersão é uma experiência nova 

a cada vez para quem se submerge. Será, de fato, exceto por causas acidentais, uma decisão 

pessoal que romperá a continuidade do tempo com a imposição de um antes e um depois, um 

antes de preparação e um depois da ocorrência. Uma decisão livre, portanto, não seria um 

καιρός a cada vez, desde que, contudo, não resulte de um impulso imprudente? 

 

2 A MEMÓRIA E O ESQUECIMENTO 

 

O segundo capítulo assume o subtítulo proposto para esta palestra, inserindo-a em uma 

reflexão mais ampla que se concentra especificamente na categoria de h]qoj. Vimos que o 

núcleo da metafísica, que aqui se distingue da ontologia formal, subsiste ele próprio de um 

h]qoj, um modo de ser, o de um desejo indefinidamente aberto que abarca tanto o trabalho 

intelectual quanto uma atitude humana. Poderíamos ter discutido neste ponto sobre a 

importância decisiva para cada trabalho científico do encontro com outras pessoas, da 

conversação com outrem, até mesmo da experiência religiosa, mas não podemos fazê-lo por 

razões editoriais óbvias. Podemos, em vez disso, aprofundar o significado ético do trbalho 

cognitivo mediante uma reflexão sobre memória e esquecimento, que, em todo caso, implicam 

uma disposição espiritual, por exemplo, uma atenção a uma história vivida com outros, e pela 

qual somos de alguma forma responsáveis, uma história que nos diz respeito. 

A primeira seção deste capítulo busca recordar alguns elementos importantes para 

qualquer hermenêutica, salientando que cada palavra integra tradições linguísticas e históricas 

ricas e ocultas, tantas histórias que dão sentido às nossas palavras, enquanto as nossas palavras 

atuais enriquecem a compreensão de nossas vidas passadas. É por isso que, como disse 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

518 

Agostinho, os espaços ou tesouros da memória são infinitos. A segunda seção destacará o fato de 

que, na linguagem, não existem apenas palavras comunicativas de informações e representações 

de coisas, mas palavras que expressam ações que comprometem pessoalmente o falante ou o 

ouvinte, que, ainda, expressam até que ponto a inteligência humana é capaz de descer às 

profundezas da realidade. A infinidade da memória é sobretudo qualitativa. Aqui, será preciso 

fazer referência à “maiêutica” que recebemos da tradição platônica. Conclui-se a terceira seção 

deste capítulo com uma reflexão sobre o esquecimento. 

 

2.1 Falar do passado na atualidade 

 

A memória do passado não é a de um tempo finito, mas a de um momento que persiste 

e, de algum modo, permanece até hoje, embora a experiência de hoje seja rigorosamente 

diferente do vivido recebido agora em herança. O passado tem uma atualidade no presente, não 

apenas porque está inserido em um fluxo temporal contínuo, mas porque sua “factualidade” é 

então transfigurada em um “sentido” ativo para a minha vida. Esse sentido se dá graças à 

compreensão do passado, do qual provém o hoje do presente e das nossas palavras. Diz 

Agostinho Confessioni, XI 23) que  

 

quando se relatam coisas verdadeiras e passadas, com efeito, não são as próprias 

coisas que se passaram a se extraírem da memória, mas apenas as palavras concebidas 

pelas suas imagens, que se fixaram na mente como vestígios, depois de terem passado 

pelos sentidos. E minha infância, que não existe mais, está no passado que não existe 

mais: mas, ao relembrá-la e narrá-la, é no presente que vejo a sua imagem, ainda viva 

em minha memória. 

 

Segundo Agostinho, as imagens ou representações do passado depositadas no espírito, 

bem como as palavras que as expressam, servem como mediação entre o passado e o presente. 

Graças a essa mediação, o presente revela um sentido inteligível que provém do passado, sem 

sufocar a originalidade do presente. 

Em La mémoire, l’histoire, l’oubli, Paul Ricœur (2000, p. 345) se reporta a uma 

passagem muito interessante do Sofista de Platão (234c), em que se faz a distinção entre 

fantasma e imagem. Segundo Platão, o sofista constrói os seus retratos ou quadros mediante 

sua habilidade verbal; de fato, ele é um mestre em fantasma ou είδωλα. A memória, ao 

contrário, é rica em ei0ko/nej, isto é, em imagens que são, sem dúvida e em certa medida, 

semelhanças com a realidade, como fantasmas, mas que, diferentemente dos fantasmas, evocam 

o que “existe”. A imagem ou ícone não se sustentam por si sós, não “são” em si, mas se reportam 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

519 

para além de si mesmos, ou seja, miram e apresentam realidades intencionalmente. A realidade 

específica da imagem é, portanto, a de uma diferença que pressupõe um ato espiritual de 

interpretação. A realidade do fantasma, por sua vez, é o próprio fantasma, que absorve em si as 

intenções de quem o considera materialmente. 

 

2.2 Μίμησις, ἀνάμνησις e μαιευτική 

 

As recordações, no entanto, vêm à mente de acordo com a ocasião. A experiência é 

comum: uma determinada situação traz à mente outra vivida há muito tempo, mas que se 

transporta para o presente para iluminá-lo, apagando assim a distância temporal entre elas. Os 

processos de memória (μίμησις) por semelhança ou contiguidade são processos que, deveras, 

não consideram o evento passado como passado; em vez disso, as recordações o tornam 

presente, ou fingem que também esteja presente. Devemos, então, distinguir entre μίμησις e 

ἀνάμνησις. O esforço mental da reminiscência, ou ἀνάμνησις platônica, também apresenta o 

passado, mas evidenciando o fato de que ele está, na verdade, recuando. Com ἀνάμνησις, o 

passado gradualmente faz-se presente mediante um esforço crítico, por vezes doloroso. A 

ἀνάμνησις é precisamente o que o médico pede ao seu paciente que se apresenta a ele. Na 

μίμησις, o presente invoca o passado como se fosse igual a si mesmo e, portanto, incapaz de 

trazer consigo informações válidas sobre o passado, por exemplo, para interpretá-lo. Na 

ἀνάμνησις, pelo contrário, é o passado que ilumina o presente e informa o médico sobre as 

causas passadas do estado atual do seu paciente. 

Esclareçamos agora, com Ricœur, em seu livro de 1950, Il volontario e l’involontario, 

uma distinção entre memória-paixão (μίμησις ou recordação ocasional) e memória-ação 

(ἀνάμνησις). Esses dois tipos de memória têm características opostas. Por um lado, a memória-

paixão torna tudo presente, mas casualmente, de acordo com os eventos e os sentimentos de 

quem os vivencia, correndo o risco contínuo de estar à mercê da equivocidade, ou pior, da 

ilusão. A ἀνάμνησις, por outro lado, contém em si as condições que a protegem do erro e da 

confusão. Por meio do exercício da ἀνάμνησις, em que o espírito se coloca na origem de si, mas 

simultaneamente reconhecendo que ele não pode existir atualmente por si mesmo, a memória 

conhece o seu passar pessoal situando-o no tempo mediante um requerimento; conhece, 

portanto, que ela própria se constitui no manter-se à distância de sua origem rastreada. Jamais 

pode ignorar essa diferença, imanente e estruturante de sua atenciosa atitude. O próprio esforço 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

520 

de atenção separa o buscar do pesquisar. É por isso que Aristóteles pode dizer que “o mais 

importante é conhecer o tempo”, isto é, a distância temporal; mas isso também torna possível o 

conhecimento ordenado dos momentos percorridos e, portanto, a reconstrução da sequência de 

histórias passadas, de eventos passados. 

O que chamamos de μαιευτική pertence a um terceiro tipo de pesquisa sobre o passado, 

à pesquisa por um ideal dado a priori e vivo na vivência atual. Segundo Platão, o ensino é uma 

obra de ἀνάμνησις, isto é, de libertação daquilo que está na inteligência dos alunos e que 

podemos encontrar e atualizar mediante uma purificação. O exemplo proposto em Mênon (82b) 

é muito famoso, no qual Platão evoca narrativamente como um jovem escravo ignorante 

descobre o que é um quadrado e suas principais características. Platão evidencia tudo o que o 

rapaz já conhecia internamente, mas sem saber disso; ele o descobre com a ajuda de um 

professor, mas sem seu ensinamento externo. Aquele que acompanha o jovem lhe ensina apenas 

o caminho da atenção, da purificação da mente. Não se pode falar aqui de uma iluminação do 

passado à luz do presente, nem de uma iluminação do presente à luz do passado. O a priori 

certamente está presente, mas só sabemos disso mediante uma conversão espiritual, um esforço 

da mente que se dá conta de que não tem à sua disposição o que fundamenta suas próprias 

experiências, o seu próprio ser. A mente ou espírito humano sabe, de fato, que é precedido pelo 

interior de si mesmo, que é dado a si, mas não por si mesmo. 

A μαιευτική segue um projeto diferente da μίμησις e da ἀνάμνησις. Não se trata de 

conhecer realidades vividas e articulá-las com o conhecimento de coisas “objetivas” ou, pelo 

menos, históricas. Existem, de fato, “formas” que conhecemos sem precisar elaborá-las, porque 

estão presentes a priori à e na mente, mesmo que não sejam imediatamente reconhecidas 

explicitamente. As tradições filosóficas identificaram muitas dessas “formas”, que foram 

chamadas de “ideias”, por exemplo, as ideias de “ser”, de “um”, de “medida” e de “bem”; todas 

essas ideias vindas da tradição platônica e que nos foram transmitidas por Agostinho e uma 

longa série de outros filósofos. As ideias de Kant sobre a razão dialética, por exemplo, a 

necessidade e a liberdade, são do mesmo gênero. Reencontramos essas ideias em sua pureza 

mediante um esforço de atenção ou de reflexão sobre as condições de possibilidade de nossos 

diferentes atos de conhecimento, científicos ou outros. É importante observar que estas formas 

a priori não são imediatamente reconhecidas. Pelo contrário, são dialéticas ou, como diria 

Romano Guardini, são polares. Para conhecê-las explicitamente, é necessário consentir com 

trabalho de purificação e de libertação das nossas concepções comuns de conhecimento que 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

521 

nossas opiniões espontaneamente empíricas sufocam. Revela-se, assim, a importância da 

filosofia e de seus processos específicos. 

A memória do originário não é um simples reservatório ao qual se poderia alcançar com 

“técnicas” apropriadas, como se fosse um repositório de informações iguais a fatos fugazes. O 

esforço de purificação da memória não é apenas técnico. Embora diversas técnicas sejam 

desejáveis, na verdade necessárias, para acomodar o que vem “por primeiro”, a priori, suas 

constituições instrumentais por si sós não são suficientes para fornecer acesso ao a priori, 

porque, no a priori, nós mesmos estamos envolvidos, nossa subjetividade, que se esforça para 

estar atenta a ele. A busca pelo a priori passado implica uma transformação de nós mesmos 

nessa mesma busca. Não há qualquer μαιευτική sem compromisso pessoal, sem um trabalho 

sobre nós mesmos, discussão pessoal e uma crise que nos impomos a nós mesmos. 

Uma rápida análise da experiência de uma palavra que foge da nossa mente (por 

exemplo, o nome de uma pessoa com quem estamos conversando), evidencia os muitos esforços 

mentais que devemos fazer para reencontrá-la. Ora, a memória não se empenha, nessa 

experiência, sem que saiba previamente a palavra obscurecida de tal modo que possa, inclusive, 

descartar as que não convêm. O trabalho mental orienta primeiro para várias soluções, que 

eliminamos por sentirmos que não apresentam a solução esperada, mesmo que, por incrível que 

pareça, não saibamos explicitamente qual é essa solução exata. O esforço mental, portanto, 

deixa conduzir-se por um saber prévio, mas que permanece secreto, um τέλος ainda ausente, 

mas destinado a se apresentar, que é conhecido paradoxalmente por ter sido obscurecido durante 

o tempo do esforço de sua rememoração e dolorosa busca. 

 

2.3. O esquecimento 

 

O tema da memória, sem dúvida, se insere na reflexão sobre as nossas capacidades de 

conhecimento. Mas é também um tema que envolve a nossa afetividade. As emoções ou as 

realizações do nosso ser desejante, realmente são causa de recordações, mas também de 

obscurecimento dos caminhos que conduzem ao passado. Não faltam estudos psicológicos 

sobre esses fenômenos, assim como de fenomenologia. Uma primeira abordagem 

fenomenológica sobre o esquecimento contemporâneo das profundezas do ser humano se deve 

a Martin Heidegger e à sua atenção para com os modos de ser, propostos em 1938 pela cultura 

de “A época das imagens do mundo”, isto é, a era das empresas industriais. O autor criticou 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

522 

essas empresas, mais interessadas no rendimento econômico quantitativo do seu investimento 

do que na qualidade do saber universitário. Na década de 1950, observa o fenomenólogo 

alemão, a cultura contemporânea desenvolvia um h]qoj quase exclusivamente técnico, 

descartando o “fundamento” filosófico e projetando-se para o futuro da indústria atômica que 

não teme o esquecimento da terra. Tal esquecimento, segundo o autor alemão, manifesta uma 

vontade de possuir a terra, de manipulá-la como quisermos, para nosso proveito ou das 

empresas comerciais.  

Em um livro recente, eu propus uma reflexão sobre nossos modos de nos relacionarmos 

com o mundo que segue uma sequência de atos cognitivos: primeiro, um “ter” racional que 

corresponde a uma necessidade específica; depois, um “poder” intelectual cujo horizonte é 

indefinido; e, finalmente, um “valer” sábio, atento à realização de uma síntese de determinações 

racionais e demandas intelectuais. Essa sequência não está distante dos atos cognitivos 

assinalados na seção anterior desta minha exposição: a μίμησις, que fixa toda a sua atenção 

inteiramente em representações bem calculadas; a ἀνάμνησις, que se empenha pela 

profundidade de nossa vida; e a μαιευτική, pela qual vamos a nós mesmos de modo espiritual. 

Podemos até imaginar que exista uma progressão geral do conhecimento, do “ter” da razão ao 

“poder” da inteligência e, então, ao “valer” da sabedoria. Talvez haja uma progressão 

semelhante nos processos do esquecimento, mas, nesse caso, seria por um caminho oposto ao 

caminho humano do saber; não mais o que vai da razão à inteligência e depois à sabedoria, mas 

um esquecimento que, por primeiro, obscurece a memória espiritual, depois oculta a 

inteligência desejante, de tal modo que ao final, permaneça apenas a razão e disposição 

fundamental do “ter” ou “possuir” o mundo a qualquer preço, uma disposição que muitas vezes 

parece ser exclusiva do nosso mundo supostamente globalizado, mas realmente fragmentado. 

Antes de especificar como esses tipos de afetos ou disposições fundamentais extinguem 

o desejo de conhecer, será preciso explicar o que se pretende dizer com a palavra “afeto”. Pensa-

se espontaneamente que o termo “afeto” se refira a uma experiência de passividade. Essa 

interpretação deve ser mais bem examinada. O termo “afeto” evoca obviamente aquela outra 

palavra, “efeito”. Nesses dois termos se reconhece a mesma referência a um “fato”. A palavra 

“efeito” significa a proveniência (“ex”) de um fato, e, por sua vez, “afeto”, o seu destino (“ad”). 

Normalmente, pensa-se que o afeto siga o efeito, como se fosse uma resposta a ele. Realmente 

o afeto é produzido como uma resposta a uma “causa”. No caso da vida humana, uma causa 

provoca um efeito de tal modo que se possa dizer que a pessoa que sofreu a causa a responda 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

523 

ativamente com afeto. O termo “afeto” se reporta ao mesmo evento do efeito na subjetividade, 

uma passividade que, no entanto, é interpretada em uma direção ativa. No efeito vivido com 

afeto, a vida doada inicia uma reação, um ato subjetivo que também visa a uma metamorfose 

da causa, ou seja, a sua integração em um novo mundo de sentido. 

Semelhante leitura das palavras “efeito” e “afeto” permite aprofundar a sua mútua 

interpretação. O afeto, na verdade, pertence à subjetividade que assume o efeito 

pessoalmente, corresponde a ele reinterpretando-o. Notemos agora uma diferença de 

respostas de acordo com as diferenças das nossas capacidades cognitivas, que são três: 

razão, inteligência e espírito. As respostas afetivas dessas capacidades são: “ter” (a razão), 

“poder” (a inteligência) e “valer” (o espírito). O “valer” se origina no espírito, capaz de 

mediar entre a vontade de possuir (a razão) e o desejo do outro (a inteligência). O “poder” 

pertence à inteligência, cujo desejo é indefinidamente aberto. O “ter” é da razão, que sabe 

como se empossar do mundo. A razão humana e científica é, realmente, movida por um 

afeto caracterizado pela posse. Fascinada pela provocação da objetividade, ela imagina 

poder integrá-la totalmente em sua posse. A provocação do objeto, realmente, se torna um 

evento que atinja a subjetividade separada da realidade objetiva, como se a provocação 

pudesse ser mantida sem força, um mero pedaço de cera, como diria Descartes. O efeito é 

um verdadeiro “efeito” apenas quando inicia um movimento de retorno da subjetividade à 

realidade objetiva para interpretá-la, isto é, para integrá-la a um mundo inteligível que está 

além de sua subjetividade singular. A origem do efeito manifesta, assim, precisamente sua 

copertença à subjetividade estimula nela a inteligência. A capacidade de ser afetado é, então, 

idêntica à capacidade inerente à realidade objetiva de ser subjetivada, mas também 

respeitada na sua originalidade e originalidade do seu mundo de proveniência, sem nada 

perder de seu estado de realidade diferente. 

O que me atinge, me atinge ao modo como posso ser atingido: quidquid recipitur ad 

modum recipientis recipitur, assim diz Tomás de Aquino. A experiência afetiva, no entanto, 

não se esgota na subjetividade. É uma experiência que me revela o que sou, por exemplo, alguns 

traços do meu temperamento, mas também uma experiência que revela as exigências próprias 

do que existe, da realidade que provoca efeito em mim e para a qual me sinto convidado a dirigir 

minha atenção. Esse movimento objetivo-subjetivo de conversão do efeito em afeto e do afeto 

em efeito pode ser expresso com o léxico do chamado do mundo objetivo e da resposta subjetiva 

que o mundo aceita. A afeição vivida por quem se maravilha está no início de um caminho que 



Artigo do dossiê: Metafisíca e ética: memória e esquecimento 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

524 

leva em direção ao que existe, não para assimilá-lo ou reduzi-lo a si, isto é, à subjetividade, mas 

para se dispor a percebê-lo de modo cada vez mais respeitoso da objetividade real que se oferece 

à inteligência. 

 

CONCLUSÃO 

 

A história de uma instituição acadêmica como uma faculdade de filosofia reflete 

naturalmente – e esse é o seu dever – a cultura de seu ambiente. Por séculos, a cultura 

universitária foi a da pesquisa sapiente, equilibrada entre dois polos: o da razão, que determina 

ou delimita os domínios de seus esforços para alcançar resultados comunicáveis; e o da 

inteligência, que enxerga além dos resultados obtidos e visa a um conhecimento condensado 

que, porém, não ignore as singularidades irredutíveis a alguma generalidade. O esquecimento 

de que falam numerosos metafísicos contemporâneos, e que se manifesta no uso atual da razão, 

é precisamente o esquecimento da sabedoria, aberta indefinidamente e, ao mesmo tempo, 

respeitosa para com a individualidade das coisas reais. A razão contemporânea sufoca a 

inteligência e a sabedoria. O equilíbrio das capacidades cognitivas de uma universidade é 

ameaçado pelo poder entregue apenas à razão, cujo horizonte de análise é o de desmantelamento 

do mundo para melhor possuí-lo e manipulá-lo à vontade, isto é, de acordo com o afeto do “ter”. 

O uso atual da chamada “inteligência artificial”, com as suas características – de um lado, a 

acumulação de dados reduzidos a formas genéricas, universalmente calculáveis e 

comercializáveis e, de outro, a rapidez das relações de igualdade que saem das máquinas de 

computação que a todos fascinam – é o que provoca o esquecimento contemporâneo da 

inteligência e do espírito nas instituições acadêmicas. As universidades não podem ceder a essas 

imposições e esquecer os seus próprios horizontes de serviço à comunidade de estudo. O risco 

que as universidades enfrentam hoje é justamente o de ofuscar o espírito de serviço e de 

inteligência sob o véu de uma razão informatizada muito potente e capaz de reordenar o mundo, 

mas sem qualquer chave de inteligência e de sabedoria, a partir apenas das possibilidades 

imanentes oferecidas pela razão informática. As faculdades de filosofia deveriam assumir a 

responsabilidade de um bom uso da tecnologia contemporânea, a começar pela proposta de uma 

articulação sábia das ferramentas e das finalidades das instituições universitárias que as 

utilizam, visando a acompanhar o bem comum. 

 

 

 



Paul Gilbert 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

525 

REFERÊNCIAS 

 

AGAMBEN G. Il tempo che resta: un commento alla lettera ai Romani. Torino: Bollati 

Boringhieri, 2000. 

 

AGOSTINO. Confessioni. Roma: Città Nuova, 2000. 

 

ARISTOTELIS. Opera. Berlin: Bekker, 1831-1870. (Della memoria e della reminiscenza,  

Metafisica,  Retorica, Secondi analitici). 

 

GILBERT P. Dalla ragione allo spirito: la dinamica affettiva del conoscere umano. Roma: 

Stamen, 2013. 

 

HEIDEGGER, M. Der Satz vom Grund. Pfullingen: Günther Neske, 1957. 

 

HEIDEGGER M. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 1984. 

 

HERÁCLITO. Fragmentos. In: Os pensadores originais. Petrópolis/RJ: Vozes, 1999, p. 57-

92. 

 

PARMENIDE. Sulla natura. Testo greco a fronte. Milano: Rusconi, 2002. 

 

PLATONE. Le opere. Testo greco a fronte. Vol. 1: Eutifrone; Apologia di Socrate; Critone-

Fedone; Cratilo; Teeteto; Sofista. Roma : Newton Compton, 2005.  

 

RICŒUR P. La mémoire, l’histoire, l’oubli. Paris: Seuil, 2000. 

 

RICŒUR, Paul. Philosophie de la Volonté. Le Volontaire et l'Involontaire. Paris: Aubier, 

1950. 

 

RICŒUR P. Temps et récit. t. 1 - L’intrigue et le récit historique. Paris: Seuil, 1983. 

 

RICŒUR P. Temps et récit. t. 3 -  Le temps raconté. Paris: Seuil, 1985. 

 

TOMMASO D’AQUINO. Commenti a Boezio. Milano: Bompiani, 2007. 

 

TOMMASO D’AQUINO. Somma di teologia. Roma: Città Nuova, 2018. 


