Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

METAFISICA E ETICA: MEMORIA E ESQUECIMENTO*
METAFISICA E ETICA: MEMORIA E DIMENTICANZA

Paul Gilbert**
Traducdo do italiano: Ibraim Vitor de Oliveira™*

RESUMO

A metafisica ndo ¢ nada mais do que grande esforco da mente humana na busca por “fundamentos”;
trata-se de um esforgo espiritual que, mediante uma lingua, se mostra discursivamente. Ja se evidencia
aqui, porém, que a metafisica ndo reduz ao discurso expresso, mas, muito mais a atividade mental do
ser humano que busca por palavras adequadas ao que se pensa. Contudo, a propria pesquisa ja esta
envolvida, desde o inicio, numa circunscri¢do loégico-ontoldgica da linguagem. Instaura-se um grande
paradoxo: por um lado, a pesquisa ja sabe o que busca, pois, se ndo o soubesse, ndo poderia se orientar
adequadamente; mas, por outro lado, se ja sabe o que procura, que sentido ainda tera a busca? A pesquisa
cientifica, ao se mover de um saber insatisfatorio para um saber que satisfaz melhor, julga ter saido de
tal paradoxo ao modo de revolugdes paradigmaticas. Esse modelo de progressividade, no entanto, ndo
funciona em filosofia. A pesquisa cientifica que visa a uma realidade objetiva ndo €, como ocorre com
a filosofia, uma indagacao sobre o que fundamenta na realidade o sentido de um discurso. A metafisica
ndo é progressiva, mas regressiva ou reflexiva. Averigua-se, portanto, o tipo de metedologia utilizada
pela metafisica em que se coloque em evidéncia o proprio esforco mental estabelecido pelo homem na
organizagdo discursiva dos fundamentos, o que ja suporia a consciéncia de inser¢do no tempo e uma
ética, na qual as relagdes com o passado, mesmo histdricas, ndo ssejam indiferentes.
PALAVRAS-CHAVE: metafisica; ética; esquecimento; memoria; discurso; temporalidade.

RIASSUNTO

La metafisica non ¢ altro che il grande sforzo che la mente umana compie ala ricerca dei “fondamenti”;
uno sforzo spirituale che, attraverso il linguaggio, si manifesta discorsivamente. E evidente, quindi, che
la metafisica non si riduce al discorso espresso, ma molto di piu all'attivita mentale dell'essere umano
che cerca parole adeguate a cio che pensa. Cosi la ricerca stessa sta gia implicata, fin dall’inizio, in una
circoscrizione logico-ontologica del linguaggio. Ne deriva un grande paradosso: da un lato, la ricerca sa
cosa sta cercando, infatti, se non ci fosse un supporto, non potrebbe orientarsi correttamente; ma,
dall’altro lato, se sa gia cosa stia cercando, cha senso havra ancora la ricerca? La ricerca scientifica, nel
passaggio da una conoscenza insoddisfacente a una conoscenza piu soddisfacente, ritiene di essere uscita
da questo paradosso attraverso rivoluzioni paradigmatiche. Questo modello di progressivita, tuttavia,
non funziona in filosofia. La ricerca scientifica rivolta a una realta oggettiva non ¢, come nel caso della
filosofia, um’indagine su cio che fonda il significato di un discorso nella realta. La metafisica non ¢
progressiva, ma regressiva o riflessiva. Pertanto, si indaga il tipo di metodologia si utillizi in metafisica
che metta in luce lo stesso sforzo mentale posto dall’'uomo nell’organizzazione discorsiva dei
fondamenti, il che presupporrebbe gia una consapevolezza dell’inserimento nel tempo e un’etica in cui
i rapporti con il passato, anche quello storico, non siano indifferenti.

PAROLE CHIAVI: metafisica; ética; dimenticanza; memoria; discorso; temporalita.

* Artigo recebido em 30/09/2025 e aprovado para publicagdo em 10/11/2025. A presente tradugdo refere-se a
conferéncia de abertura do V Simposio Internacional sobre Metafisica e Filosofia Contempordnea, ocorrido na
PUC Minas, de 27 a 30 de outubro de 2025. Julgou-se pertinente abrir o dossi€ com este texto, dada a consonéncia
tematica. A conferéncia expde, de modo resumido, o texto estendido em italiano, publicado em GILBERT, Paul.
Metafisica e etica: memoria e dimenticanza. [n: PAIVA, Marcio Anténio de; OLIVEIRA, Ibraim Vitor de.
Metafisica & ética. Memoria e esquecimento. Belo Horizonte: PUC Minas, 2025, p. 16-44.

** Doutor em Filosofia pela Université Catholique de Louvain (Bélgica). Professor emérito de Metafisica da
Pontificia Universita Gregoriana (Roma). E-mail: gilbert@unigre.it.

*** Doutor em Filosofia pela Pontificia Universita Gregoriana (Roma). Editor-chefe da revista Sapere aude. E-
mail: ibraimvitorivo@gmail.com.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
508


mailto:gilbert@unigre.it
mailto:ibraimvitorivo@gmail.com

Paul Gilbert

INTRODUCAO: A PROBLEMATICA

Um modo de considerar a metafisica, de especificar o seu projeto, ¢ observando nela o
grande esforco da mente humana na busca de palavras que, em tltima analise, “fundam” um
discurso universal, do qual qualquer discurso receba originalmente um significado razoavel.
Alguns pensaram que o termo “sentido” fosse uma palavra original, ja que essa palavra significa
uma tensdo na dire¢do de um horizonte que visa a todo discurso razoavel. Outro termo, “ser”,
parece necessario como palavra que, por sua vez, funda a verdade “verdadeira” de um discurso,
o fim da propria pesquisa concebida numa perspectiva mais objetiva. A pesquisa por uma
palavra que, em ultima andlise, funda na realidade um discurso 16gico (o sentido) ou ontologico
(a verdade) €, contudo, paradoxal, visto que a propria pesquisa, no proprio ato de realizagao da
busca pelo fundamento, jamais deixard de ser arrolada em um projeto que ja ndo fosse ele
mesmo, a priori, inscrito em um horizonte l6gico e/ou ontoldgico. Nao podemos, com o
pretexto de procedermos adequadamente, ir na dire¢do do que buscamos como se ja ndo
soubéssemos do que se trata.

A investigacdo racional ¢, portanto, paradoxal. Por um lado, a pesquisa j& sabe o que
busca, pois, se ndo o soubesse, nao poderia se orientar adequadamente; mas, por outro lado, se
ja sabe o que procura, que sentido ainda tera a busca? Consegue-se escapar de semelhante
paradoxo apenas se se considera bem a pesquisa cientifica. Ela sempre avan¢a na direcao do
que ndo conhece, e quer conhecer de modo objetivo, obedecendo a uma progressividade
inerente a propria pesquisa. Nesse caso, o dito paradoxo desaparece exatamente quando se
observa que, mediante sua progressividade, a pesquisa se move de um saber insatisfatorio para
um saber que satisfaz melhor. No entanto, uma vez encontrado o que o cientista esperava
conhecer, inicia-se uma nova pesquisa que vai além dos resultados j& adquiridos, com uma
metodologia compartilhada entre pessoas interessadas e competentes. Esse modelo de
progressividade, no entanto, ndo funciona em filosofia. A pesquisa cientifica que visa a uma
realidade objetiva ndo € uma indagagdo sobre o que fundamenta na realidade o sentido de um
discurso. A metodologia cientifica confere sua dignidade a busca da verdade sobre um fato
objetivo. A pesquisa filosofica por um fundamento, diversamente, ndo ¢ a busca por uma
verdade objetiva.

A metafisica, que ndo ¢ uma ciéncia objetiva, mas um saber do evento do pensar, nao ¢

progressiva, mas regressiva ou reflexiva. Sua metodologia deverd ser do género de uma

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
509



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

maiéutica, isto ¢, um esforco que lanca luz ao que possibilita a pratica desse proprio esforco,
exigindo uma atencao especifica ao que se realiza na atividade de conhecer, e ndo apenas por
meio do conhecimento de “objetos”. A metafisica ¢ essencialmente reflexiva e ndo descritiva
de objetos materiais ou formais. O titulo que me foi proposto para minha conferéncia de hoje
evidencia esse fato: a metafisica tem um modo de proceder que pde em agao atitudes subjetivas
especificas, ou seja, um fjfos ou uma ética, na qual as relagdes com o passado, mesmo
historicas, ndo sao indiferentes.

Antes de entrar na explicacdo do projeto que me foi confiado, gostaria de salientar que
nada ¢ original em filosofia; a filosofia classica ja sabia disso. Para o Estagirita, assim como
para Tomds de Aquino, a reflexdo fundamental ndo pode ignorar o tempo humano, sua fluidez
e suas extensdes, nem a continuidade cognitiva e os passos de uma fung¢ao epistemoldgica para
outra mais fundamental, passando de nossas faculdades racionais para as intelectuais, até as
sapienciais. A reflexdo metafisica ndo pode ignorar tais tensdes, que sdo certamente
psicoldgicas. Mas isso ndo ¢ o bastante. A razdo jamais pode, de fato, atingir o primeiro
principio de seus sonhos, mas tampouco a mente humana podera renunciar ao fascinio de suas
ideias, por exemplo, de verdade ou de bondade. Deve haver, entdo, um motivo pelo qual
devamos permanecer na tensdo entre a “razdo”, que determina o caminho da mente humana, e
o “intelecto”, que ndo confia em nenhuma determinagdo. Aristoteles falava de uma busca que
esta sempre em tendéncia. Tomas segue a mesma visdo, certamente sob a influéncia que a sua
reflexdo teologica recebe de uma leitura neoplatonica das condigdes de inteligibilidade do
cristianismo. O Aquinate, porém, nem sempre articula metafisica e ética, permanecendo fiel a
Metafisica de Aristoteles, Livro VI ou E. Contudo, ndo podemos desenvolver agora tal

problematica.

1 O TEMPO

A reflexdo filosofica se desenvolve no tempo, como todo tipo de discurso e de
argumentacao discursiva. Nos dominios abertos pela inteligéncia humana, a mente inicia sua
reflexdo reconhecendo estar na presenca de uma dificuldade para a qual gostaria de encontrar
uma solucao e, assim, caminha nessa direcdo. A reflexdo filosofica, no entanto, observa que o
tempo de tal percurso ndo € apenas cronoldgico e progressivo. Além disso, o tempo humano ¢

mais complexo do que linear. A sua estrutura se manifesta em sua vivéncia. Sua complexidade

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
510



Paul Gilbert

ndo ¢ um acidente, mas a condi¢do para que a investigacdo intelectual possa desenvolver sua
propria missdo. Eis aqui o ponto central deste segundo capitulo.

Comecarei com uma reflexdo basica sobre o que se poderia chamar de “mistério do
tempo”. Em seguida, se confrontardo as categorias de sapiéncia e sabedoria, em que se
reconhecerdo as praticas no tempo das nossas faculdades intelectivas e volitivas. A terceira
secdo considerard o Iéxico grego que, do tempo, conhece trés aspectos, dos quais dois parecem
permanecer em nossa cultura de um tempo linear, o ypdvoc e o ai®v; o outro, o Kopdc, nao se

manteve no comum de nossas culturas.

1.1 O mistério do tempo: Aristoteles e Agostinho

A tese de Aristoteles sobre o tempo, pensado a partir do sesejo de conhecer, carece de
um aspecto essencial, que ressurge quando consideramos as condi¢des da vida real. O desejo
que anima nossa capacidade de conhecimento tem uma temporalidade estruturalmente
indefinida; cada realidade do nosso mundo, no entanto, experiencia uma temporalidade finita.
Numerosos sdo os textos do Estagirita que analisam os constituintes do tempo de uma
substancia fisica, cuja continuidade empirica ¢ regulada como uma mecanica que comega €
termina. Tal tempo ¢ essencialmente um movimento retilineo. N6s o representamos gracas ao
ritmo inexoravel do cosmos e de nossos relogios. Mais propriamente, o tempo de uma
substancia recém-nascida consome progressivamente toda a sua realidade. O tempo humano,
no entanto, ndo ¢ meramente mecanico. Aristoteles sabia disso: nem todas as pessoas alcancam
a sabedoria pratica; muitas param rapidamente em conhecimentos de nivel inferior,
elementares, espelhos imprecisos de suas experiéncias sensiveis. O tempo humano avanga, mas
também ocasionalmente recua; seus movimentos podem até ser bloqueados.

Paul Ricceur (1985, p. 21-42), em seu Temps et récit, distinguiu dois paradigmas
principais da reflexao filosofica sobre o tempo: o de Aristoteles e o de Agostinho. Agostinho
era particularmente atento as caracteristicas do tempo vivido por nés. Conhecemos bem a sua
anedota, cheia de perplexidade: “o que € entdo o tempo? Se ninguém me pergunta, eu sei; se eu
quisesse explica-lo a alguém que me pergunta, eu ndo sei” (Agostinho, Confissoes, XI). O
paradigma agostiniano do tempo reflete uma atengao particular ao tempo vivido, que nao € o
mesmo para nos, € nem para todos os momentos pessoalmente vivenciados. De fato, ha dias

que nunca terminam, e outros que passam assim que comec¢am. O tempo aristotélico € objetivo,

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
511



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

universal; o de Agostinho ¢ subjetivo, marcado pela afetividade, singular.

Para a compreensdo do tempo, a versdo aristotélica precede a agostiniana, que, porém,
reelabora o ritmo do cosmos, integrando a vivéncia pessoal. O tempo cosmico ¢ universal,
abstrato, mas sera interpretado apropriadamente por cada um de nés. Por um lado, Agostinho
precisa de Aristoteles para explicar sua propria ideia de tempo, para dar sentido a sua proposta
de uma distentio que caracteriza a temporalidade da memoria e todo projeto humano. De fato,
a distentio vivida se expressa mediante um conceito prévio de espaco que atravessa um
movimento especifico. Por outro lado, a originalidade de Agostinho ndo passa despercebida. A
leitura psicoldgica agostiniana da duragdo humana reinterpreta uma situagdo comum a todas as
leituras cosmologicas do tempo, mas com novas chaves hermenéuticas, mais atentas as rupturas

que conhecemos e que modificam a trajetoria de nossa vida.

1.2 Sapiéncia e sabedoria

A sabedoria, que ¢ um eximio modo de conhecimento, ndo surge imediatamente na
mente humana. Os gregos, como nds, foram tentados pelo racionalismo quando lhes faltou
paciéncia para considerar a complexidade dos eventos humanos e simplificaram suas
explicacdes. Portanto, distingamos o racionalismo do intelectualismo. O racionalismo se
permanece nas regras estabelecidas pela razdo humana, essencialmente no nivel da linguagem
utilizada. Elas sdo, antes de tudo, as regras da logica geral e, também, das disciplinas
propriamente cientificas testadas e aprovadas, todas com sua propria linguagem e ensinadas aos
estudantes de disciplinas de tipo fisico. O intelectualismo grego, por outro lado, impulsiona o
desejo de conhecer e de estudar. Realmente, ¢ digno do ser humano desejar saber mais do que
ja se sabe. O intelecto, de fato, € nossa faculdade criativa de entender os fatos e os eventos além
do ensinamento fixado por uma razdo mecanica que se pretende ja informada desses fatos. A
sabedoria que nossas habilidades cognitivas buscardo adquirir ¢ bem mais do que um “saber
fazer” com as modalidades racionais eventuais. A razao, que estudou uma ciéncia particular, ja
¢ mestra em um saber-fazer que permanece dentro dos requisitos dessa mesma ciéncia. A
inteligéncia, diversamente, exige outros modos de saber-fazer. Ela ¢é curiosa; sabe que nao sabe.
Seu compromisso com a pesquisa ¢ frequentemente aventureiro. Requer uma atitude mental
capaz de abandonar-se, de abrir-se aos outros, ao desconhecido. Ela esta disposta a reconhecer
a pobreza cognitiva da razdo, convida a atengio e & escuta. E sapiente a atitude mental que situa

os dinamismos cognitivos em contextos mais amplos do que aqueles derivados dos dados

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
512



Paul Gilbert

sensiveis e que a razdo ¢ capaz de organizar. Os gregos falam entdo da prudéncia (ppovnoig)
de nossas responsabilidades cognitivas, experimentando as condi¢des de uma ética intelectual.

Um saber reto ¢ um saber que anima a sabedoria intelectual. Com a expressao “saber
reto”, particularmente o termo “reto”, assume-se um tema classico, que, mesmo sem ignorar a
escolastica, quer ser aqui compreendido sem referéncia a um sistema prévio de leis racionais.
A retidao nao advém da pratica da razdo segundo as suas regras, mas de uma poténcia que
anima a capacidade intelectual superior, a poténcia do voiog. A sapiéncia, de fato, requer mais
do que a légica a qual funciona apenas para verificar os sistemas cientificos por ela mesma
determinados e fechados a priori, ja completos. Portanto, é necessaria, mas a pesquisa deve ir
além disso. De fato, ndo existe qualquer realidade que seja encerrada em uma logica
presumivelmente completa. Todas as realidades se interpelam mutuamente nos campos do
mundo. Seria certamente ingénuo e desrespeitoso com a complexidade das realidades vividas
um conhecimento cientifico dos fatos, dos eventos que nao gastasse tempo para estudar e
abarcar os contextos objetivos em que ocorrem individualmente. Retirar um fato de seu
contexto ndo nos ajudard a compreendé-lo, provocard julgamentos injustos. Limitar a
compreensdo de um fato apenas nos limites do seu contexto logicamente claro ¢ injusto.

O justo saber, portanto, ndao ¢ adquirido num s6 golpe. Ele requer longo tempo para
afrontar as diversas aventuras dos habitantes do nosso mundo e empreender as pesquisas
necessarias para trilhar seu caminho. Qualquer habilidade sapiencial s6 ¢ construida passo a
passo, obviamente com base nas possibilidades subjetivas de compreensdo, mas com
capacidades cognitivas que saibam abrir-se para além de suas proprias logicas. A logica, na
qual se reconhece um estado cognitivo inicial e fundamental, no entanto, parece tdo mecanica
que se poderia considerar desnecessario estuda-la. As regras basicas que Aristoteles apresentou
em seu Organon sio naturais. E digno de nota, no entanto, que a légica de Aristoteles, embora
fundamental e atemporal, teve de esperar pelo Estagirita para ser escrita e apresentada em um
texto universalmente disponivel a qualquer um que o deseje para facilitar seu caminho de
pesquisa. Note-se também que um curso de logica € essencial no inicio dos estudos de qualquer
ciéncia, uma logica geral em filosofia, mas que as outras ciéncias adaptardo as suas
necessidades. A logica se ensina a estudantes atentos. O uso da razdo ¢ ensinado, um
ensinamento que, contudo, pode ser rejeitado. A vida da razdo, porém, depende também da
aceitagdo dos tesouros reunidos em sua heranca. Nao hé, portanto, alguma razao universal que

se imponha espontaneamente a qualquer pessoa que seja sem a mediagdo do professor e o

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
513



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

consentimento do aluno, uma imposi¢ao forgada que, no entanto, revela ao aluno a esséncia das
funcdes de sua razdo. Aprende-se a ser 16gico. A razdo ¢ uma ferramenta necessaria para o
conhecimento, mas ela ndo revela sua exceléncia por si so.

O saber da razao, impulsionado pelo desejo de conhecer, implica um esfor¢co mental,
que se expressa inclusive no fardo fisico ao cair da tarde, um empenho que exige decisdo para
impor nossas vontades ao nosso cérebro cansado e por ndo nos contentarmos com resultados ja
obtidos. O nivel de conhecimento alcancado pela razdo ndo ¢ a totalidade da sapiéncia
cognitiva. A ideia de que o horizonte do saber seja esgotar as realidades nas proposi¢des que a
razdo elabora sobre elas ¢ certamente ideoldgica, uma invengdo da imaginagdo ¢ de nossas
paixdes que anseiam por possuir o0 mundo. O objetivo da ciéncia ndo ¢ produzir conhecimento
terminal em um ponto especifico, absolutamente certo, conclusivo e insuperavel, sem qualquer
possibilidade ulterior. As ciéncias visam a certezas objetivas, sobre as quais, contudo, serd
possivel construir, no futuro, um conhecimento mais refinado, mais atento a complexidade das
coisas e, portanto, mais competente.

Reconhecemos, ainda, na tradi¢ao filos6fica, uma fung¢ao cognitiva superior: o intelecto.
Ele j4 estd ativo na razdo quando buscamos ser coerentes em nossas proposi¢cdes, mas a
demanda por coeréncia nao pode ignorar a complexidade de nossas circunstancias. Sao as
proprias realidades que nos despertam do sonho dogmatico da razao.

Entao, coloquemos agora a seguinte pergunta: a sapiéncia cognitiva tera alguma relagao
com a sabedoria ética? A abertura cognitiva, fundamental para se compreender como
funcionam as ciéncias, estaria sem “ética”, isto é, sem qualquer f6os? Responder a essa
pergunta ndo ¢ dificil. A sapiéncia especulativa ndo pretende que seus juizos cientificos e
objetivos digam toda a verdade, mas que estejam na verdade ou que se encaminhem passo a
passo na direcdo da verdade. Assim, apresenta-se um fifos cientifico, um desejo constante, um
“habitus” que acompanha e guia, de fato, as pesquisas dos cientistas. Tal fjfos ¢é intrinseco a
sapiéncia enquanto ciéncia aberta a realidades que sao do mundo complexo € humano. Portanto,
pertence a sapiéncia uma forma de prudéncia que respeita a humanidade e se adapta a pesquisa
cientifica. Mas tal prudéncia, ndo apenas da sapiéncia, mas também da sabedoria?

Os antigos sabiam que as ciéncias ndo sao apenas dedugdes, que os principios de uma
deducdo provém da experiéncia e de indugdes mais ou menos validas. A ciéncia ¢ universal por
principio, mas jamais pode estar segura da absoluta universalidade de seus principios. Para

apreciar algo, para poder conhecé-lo melhor, ela precisa ter certa afinidade com ele e estar

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
514



Paul Gilbert

disposta para experimentar suas aventuras com ele. A razdo ndo funciona apenas como um
computador. Ela ¢ sempre inspirada, desde o inicio, por um interesse, que vem do intelecto.
Esse interesse ndo tem horizonte definivel ou determinavel segundo as normas das ciéncias
“exatas”. Nesse sentido, a sapiéncia intelectual tem um destino que ndo ¢ inteiramente diferente
da sabedoria.

A diferenca entre sapiéncia cognitiva e sabedoria pratica provém da distingdo entre
moinoig e mpaéls. A moinoig nao ¢ meramente artesanal, produtora de objetos imediatamente
fisicos. A pesquisa cientifica ¢ produg¢ao de formulas matematicas que servem para o avango
do conhecimento do mundo fisico e a produgdo de instrumentos que permitirdo a exceléncia,
por exemplo, a inteligéncia artificial (IA). O horizonte das ciéncias modernas e contemporanea
ndo ¢ simplesmente interpretar o mundo, como as ciéncias antigas o faziam, mas conhecé-lo
para transformé-lo. A capacidade de transformar o mundo tornou-se o unico critério de
exceléncia cognitiva. Porém, o fjfos da mpééic ndo visa ao conhecimento objetivo capaz de

transformar o mundo, mas a uma sabedoria interior do proprio agir humano.

1.3 Uma heranca grega modificada

A Grécia conhecia algumas das mais importantes dimensdes do tempo: Kpovoc, aidv,
kapOg. Nem todas essas dimensdes nos sdo compreensiveis. Por kpévog entendemos o tempo
cronologico, composto de instantes abstratos, todos iguais, cada qual sendo enriquecido por sua
propria identidade e plenitude numérica, e mantendo igual distancia uns dos outros. Uma hora
contém 60 minutos, independentemente do conteudo de cada minuto. Esse tempo € quantitativo:
um segundo, um minuto, uma hora, um ano, em 2025 etc. Ele ¢ construido por uma sucessao
de unidades cronoldgicas, sem que uma seja mais significativa que a outra.

A vida, no entanto, ndo ¢ meramente cronoldgica; ndo ¢ uma sucessdo de momentos
indiferentes entre si, todos iguais. Ricoeur (1983), a compreensdo do tempo que Agostinho
chamava, no Livro XI de suas Confissoes, de distentio animae. Nenhum momento de nossa
vida ¢, de fato, separado dos demais. Todos estdo na mesma linha reta, certamente composta de
momentos, mas todos em continuidade, de modo que essa linha poderia ndo ter fim, nem mesmo
comeco.

Porém, nem todos os instantes sdo iguais. O segundo termo grego que devemos
comentar, ai®v, ¢ importante porque evoca outra dimensdo do tempo, isto é, uma intensidade

que diversifica os momentos vividos, sem que sejam interrompidos por espagos vazios. O santo

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
515



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

doutor africano falava entdo de infentio animae. A experiéncia ¢ comum. Quando recordamos
com aten¢do um momento do nosso passado, observamos que ndo vem a mente apenas uma
série de momentos pontuais, isolados e fechados em si, indiferentes nos confrontos com os
outros, mas “eventos” que nos tocaram particularmente, com contextos mais ou menos amplos,
conforme os pontos de vista da natureza, da vida social ou de outras perspectivas. Posso pegar
meu caderno e me perguntar sobre o que se falou durante um apontamento ali anotado, quais
eram os interlocutores, as preocupagdes comuns que foram discutidas. Dessas preocupacgoes,
algumas eram importantes para mim e menos para outros. Tal apontamento foi insignificante,
aquele outro alterou a linha reta de relagdes e de realizagdes. Minhas lembrangas entdo se
iluminam, e me vem a vontade de sorrir, ou o sentimento oposto de uma angustia opressiva.

Fazemos assim o experiéncia de certa “eternidade”, de uma situacdo que nao ¢
meramente temporal e fluida, mas que sentimos ser duradoura. Nao sabemos com conceitos
seguros se o que vivenciamos hoje na linha matematica do tempo representa um inicio ou o fim
de uma época; sabemos apenas que estamos vivendo aquele momento juntos e com sentimentos
de varias intensidades. Este ¢, pois, o significado de aidv, uma realidade que transcende minha
subjetividade, embora esteja dentro da minha temporalidade. Alguns dizem que “aic®v” designa
um tempo ciclico, que vai e volta, gira sobre si mesmo; no entanto, ele aumenta de significado
cada vez que passa diante dos olhos da memoria. A eternidade néio corresponde uma imagem
definitivamente fixa, mas nela se expressa a percepcao de um tempo do qual ndo se conhece
nem inicio e nem fim, mas que cresce a cada momento. E um tempo intensivo. De vez em
quando ocorrem novidades que, na nossa vida, impdem curvas imprevisiveis sobre a linha reta
do tempo, mas que ndo podem ser concebidas como simples momentos estendidos.

O xa1pdc, o terceiro termo do 1éxico grego que agora nos interessa, significa o instante
do ypovog tocado pelo aicdv, dando-lhe uma nova dimensdo que transfigura a temporalidade
monotona, mas, acima de tudo, diz respeito a mim. Talvez eu ndo tivesse consciéncia daquele
instante, do evento que me ocorreu, porque estava ocupado com outras coisas. No entanto, eu
o reconhecerei mais tarde quando ele se revelar importante no meu percurso de vida. O ai®v,
de fato, desperta a alma para sua propria temporalidade, que frequentemente pensamos, ou
desejamos que seja idéntica a uma cronologia sem histéria complicada, sem qualquer mundo
transcendente que a anime de fora da normalidade andnima da sucessdo de momentos. A
consciéncia de uma visita do ai®v no instante do ka1pog oferece a nossa existéncia um momento

especial, literalmente espiritual, que traz felicidade e novo folego, que comove. O kapog €, de

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
516



Paul Gilbert

fato, um momento da nossa temporalidade enriquecida por uma visita inesperada e que nos tira
da temporalidade cotidiana. Segundo Giorgio Agamben (2000, p. 69), em seu Il tempo che
resta, “o que pegamos quando compreendemos um ka1pos ndo retome aqui o vocabulario de

299

Irineu de Lyon, que criou a expressio ‘Cristo abreviado’”. O ka1pos, no entanto, nio ¢ apenas
um ypovos contraido. Em vez disso, ¢ um momento intenso, surpreendente, a cada momento
unico, intenso, cuja excedéncia Cristo tinha revelado quando, ap6s ler uma passagem do profeta
Isaias e Lucas na sinagoga de Nazaré, declarou: “hoje se cumpriu esta escritura” de salvagao.
“Hoje”, onuepov. Este € o kapog, somente no hoje, na realidade atual, para sempre.

Heraclito (Fragmento 12) dizia que “aguas sempre diversas fluem para aqueles que se
submergem nos mesmos rios”. Poderiamos acrescentar que a imersdo ¢ uma experiéncia nova
a cada vez para quem se submerge. Serd, de fato, exceto por causas acidentais, uma decisdo
pessoal que rompera a continuidade do tempo com a imposi¢do de um antes ¢ um depois, um

antes de preparagdo e um depois da ocorréncia. Uma decisdo livre, portanto, ndo seria um

Kka1pog a cada vez, desde que, contudo, ndo resulte de um impulso imprudente?

2 AMEMORIA E O ESQUECIMENTO

O segundo capitulo assume o subtitulo proposto para esta palestra, inserindo-a em uma
reflexdo mais ampla que se concentra especificamente na categoria de fjfos. Vimos que o
nucleo da metafisica, que aqui se distingue da ontologia formal, subsiste ele proprio de um
nbos, um modo de ser, o de um desejo indefinidamente aberto que abarca tanto o trabalho
intelectual quanto uma atitude humana. Poderiamos ter discutido neste ponto sobre a
importancia decisiva para cada trabalho cientifico do encontro com outras pessoas, da
conversagao com outrem, até mesmo da experiéncia religiosa, mas ndo podemos fazé-lo por
razdes editoriais dbvias. Podemos, em vez disso, aprofundar o significado ético do trbalho
cognitivo mediante uma reflexdo sobre memoria e esquecimento, que, em todo caso, implicam
uma disposicao espiritual, por exemplo, uma atencdo a uma historia vivida com outros, e pela
qual somos de alguma forma responsaveis, uma histéria que nos diz respeito.

A primeira se¢do deste capitulo busca recordar alguns elementos importantes para
qualquer hermenéutica, salientando que cada palavra integra tradi¢cdes linguisticas e histdricas
ricas e ocultas, tantas historias que dao sentido as nossas palavras, enquanto as nossas palavras

atuais enriquecem a compreensao de nossas vidas passadas. E por isso que, como disse

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
517



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

Agostinho, os espacos ou tesouros da memoria sdo infinitos. A segunda se¢do destacara o fato de
que, na linguagem, ndo existem apenas palavras comunicativas de informagdes e representacdes
de coisas, mas palavras que expressam agoes que comprometem pessoalmente o falante ou o
ouvinte, que, ainda, expressam até que ponto a inteligéncia humana ¢ capaz de descer as
profundezas da realidade. A infinidade da memoria ¢ sobretudo qualitativa. Aqui, sera preciso
fazer referéncia a “mai€utica” que recebemos da tradi¢do platonica. Conclui-se a terceira secao

deste capitulo com uma reflexao sobre o esquecimento.

2.1 Falar do passado na atualidade

A memoria do passado nao ¢ a de um tempo finito, mas a de um momento que persiste
e, de algum modo, permanece até hoje, embora a experiéncia de hoje seja rigorosamente
diferente do vivido recebido agora em heranga. O passado tem uma atualidade no presente, ndo
apenas porque esta inserido em um fluxo temporal continuo, mas porque sua “factualidade” ¢
entdo transfigurada em um “sentido” ativo para a minha vida. Esse sentido se d4 gracas a
compreensdo do passado, do qual provém o hoje do presente e das nossas palavras. Diz

Agostinho Confessioni, XI 23) que

quando se relatam coisas verdadeiras e passadas, com efeito, ndo sdo as proprias
coisas que se passaram a se extrairem da memoria, mas apenas as palavras concebidas
pelas suas imagens, que se fixaram na mente como vestigios, depois de terem passado
pelos sentidos. E minha infincia, que ndo existe mais, esta no passado que ndo existe
mais: mas, ao relembra-la e narra-la, é no presente que vejo a sua imagem, ainda viva
em minha memoria.

Segundo Agostinho, as imagens ou representacdes do passado depositadas no espirito,
bem como as palavras que as expressam, servem como mediacao entre o passado e o presente.
Gragas a essa mediagdo, o presente revela um sentido inteligivel que provém do passado, sem
sufocar a originalidade do presente.

Em La mémoire, [’histoire, [’oubli, Paul Ricceur (2000, p. 345) se reporta a uma
passagem muito interessante do Sofista de Platdo (234c), em que se faz a distingdo entre
fantasma e imagem. Segundo Platdo, o sofista constréi os seus retratos ou quadros mediante
sua habilidade verbal; de fato, ele ¢é um mestre em fantasma ou €idwAo. A memoria, ao
contrario, ¢ rica em €1KOVEs, isto &, em imagens que sdo, sem duvida e em certa medida,
semelhancas com a realidade, como fantasmas, mas que, diferentemente dos fantasmas, evocam

0 que “existe”. A imagem ou icone nao se sustentam por si sOs, nao “sao”” em si, mas se reportam

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
518



Paul Gilbert

para além de si mesmos, ou seja, miram e apresentam realidades intencionalmente. A realidade
especifica da imagem ¢, portanto, a de uma diferenca que pressupde um ato espiritual de
interpretagdo. A realidade do fantasma, por sua vez, ¢ o proprio fantasma, que absorve em si as

intencdes de quem o considera materialmente.

2.2 Mipnoig, Gvapvnois e polevTikyg

As recordagdes, no entanto, vém a mente de acordo com a ocasido. A experiéncia ¢é
comum: uma determinada situagdo traz & mente outra vivida ha muito tempo, mas que se
transporta para o presente para ilumina-lo, apagando assim a distancia temporal entre elas. Os
processos de memoria (pipnoig) por semelhanga ou contiguidade sdo processos que, deveras,
ndo consideram o evento passado como passado; em vez disso, as recordagdes o tornam
presente, ou fingem que também esteja presente. Devemos, entdo, distinguir entre pipunocig e
avapvnoic. O esforco mental da reminiscéncia, ou dvauvnoig platonica, também apresenta o
passado, mas evidenciando o fato de que ele estd, na verdade, recuando. Com dvauvnoic, o
passado gradualmente faz-se presente mediante um esforco critico, por vezes doloroso. A
avauvnolg € precisamente o que o médico pede ao seu paciente que se apresenta a ele. Na
piunoig, o presente invoca o passado como se fosse igual a si mesmo e, portanto, incapaz de
trazer consigo informagdes validas sobre o passado, por exemplo, para interpreta-lo. Na
avauvnoic, pelo contrario, € o passado que ilumina o presente e informa o médico sobre as
causas passadas do estado atual do seu paciente.

Esclaregamos agora, com Ricceur, em seu livro de 1950, /I volontario e [’involontario,
uma distingdo entre memoria-paixdo (pipunoig ou recordacdo ocasional) e memoria-agao
(dvapvnoig). Esses dois tipos de memoria t€m caracteristicas opostas. Por um lado, a memoria-
paixdo torna tudo presente, mas casualmente, de acordo com os eventos e os sentimentos de
quem os vivencia, correndo o risco continuo de estar a mercé da equivocidade, ou pior, da
ilusdo. A dvdapvnoig, por outro lado, contém em si as condi¢des que a protegem do erro ¢ da
confusdo. Por meio do exercicio da dvépvnoig, em que o espirito se coloca na origem de si, mas
simultaneamente reconhecendo que ele ndo pode existir atualmente por si mesmo, a memoria
conhece o seu passar pessoal situando-o no tempo mediante um requerimento; conhece,
portanto, que ela propria se constitui no manter-se a distancia de sua origem rastreada. Jamais

pode ignorar essa diferenga, imanente e estruturante de sua atenciosa atitude. O proprio esforco

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
519



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

de atengio separa o buscar do pesquisar. E por isso que Aristoteles pode dizer que “o mais
importante ¢ conhecer o tempo”, isto €, a distdncia temporal; mas isso também torna possivel o
conhecimento ordenado dos momentos percorridos e, portanto, a reconstrucao da sequéncia de
histérias passadas, de eventos passados.

O que chamamos de potgvtikn pertence a um terceiro tipo de pesquisa sobre o passado,
a pesquisa por um ideal dado a priori e vivo na vivéncia atual. Segundo Platdo, o ensino ¢ uma
obra de davdauvnoig, isto €, de libertagdo daquilo que esta na inteligéncia dos alunos e que
podemos encontrar e atualizar mediante uma purificagdo. O exemplo proposto em Ménon (82b)
¢ muito famoso, no qual Platdo evoca narrativamente como um jovem escravo ignorante
descobre o que ¢ um quadrado e suas principais caracteristicas. Platdo evidencia tudo o que o
rapaz ja conhecia internamente, mas sem saber disso; ele o descobre com a ajuda de um
professor, mas sem seu ensinamento externo. Aquele que acompanha o jovem lhe ensina apenas
o caminho da atengdo, da purificagdo da mente. Nao se pode falar aqui de uma iluminagdo do
passado a luz do presente, nem de uma iluminacdo do presente a luz do passado. O a priori
certamente estd presente, mas s6 sabemos disso mediante uma conversao espiritual, um esforgo
da mente que se d4 conta de que ndo tem a sua disposi¢do o que fundamenta suas proprias
experiéncias, o seu proprio ser. A mente ou espirito humano sabe, de fato, que € precedido pelo
interior de si mesmo, que ¢ dado a si, mas ndo por si mesmo.

A potevtikn segue um projeto diferente da pipmoig e da dvauvnoig. Nao se trata de
conhecer realidades vividas e articuld-las com o conhecimento de coisas “objetivas” ou, pelo
menos, historicas. Existem, de fato, “formas” que conhecemos sem precisar elaboré-las, porque
estdo presentes a priori a € na mente, mesmo que nao sejam imediatamente reconhecidas
explicitamente. As tradi¢cdes filosoficas identificaram muitas dessas “formas”, que foram
chamadas de “ideias”, por exemplo, as ideias de “ser”, de “um”, de “medida” e de “bem”; todas
essas ideias vindas da tradi¢do platdnica e que nos foram transmitidas por Agostinho e uma
longa série de outros filésofos. As ideias de Kant sobre a razdo dialética, por exemplo, a
necessidade e a liberdade, sdo do mesmo género. Reencontramos essas ideias em sua pureza
mediante um esfor¢o de aten¢do ou de reflexdo sobre as condi¢des de possibilidade de nossos
diferentes atos de conhecimento, cientificos ou outros. E importante observar que estas formas
a priori ndo sao imediatamente reconhecidas. Pelo contrério, sdo dialéticas ou, como diria
Romano Guardini, sdo polares. Para conhecé-las explicitamente, € necessario consentir com

trabalho de purificagcdo e de libertacdo das nossas concepgdes comuns de conhecimento que

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
520



Paul Gilbert

nossas opinides espontaneamente empiricas sufocam. Revela-se, assim, a importancia da
filosofia e de seus processos especificos.

A memoria do originario ndo ¢ um simples reservatorio ao qual se poderia alcangar com
“técnicas” apropriadas, como se fosse um repositorio de informagdes iguais a fatos fugazes. O
esforco de purificagdo da memoria ndo € apenas técnico. Embora diversas técnicas sejam
desejaveis, na verdade necessarias, para acomodar o que vem “por primeiro”, a priori, suas
constituigdes instrumentais por si s6s nao sdo suficientes para fornecer acesso ao a priori,
porque, no a priori, n6s mesmos estamos envolvidos, nossa subjetividade, que se esforga para
estar atenta a ele. A busca pelo a priori passado implica uma transformagao de n6s mesmos
nessa mesma busca. Nao ha qualquer potevtiky sem compromisso pessoal, sem um trabalho
sobre n6s mesmos, discussao pessoal € uma crise que nos impomos a ndés mesmos.

Uma rapida andlise da experiéncia de uma palavra que foge da nossa mente (por
exemplo, 0 nome de uma pessoa com quem estamos conversando), evidencia os muitos esforgos
mentais que devemos fazer para reencontrd-la. Ora, a memoéria ndo se empenha, nessa
experiéncia, sem que saiba previamente a palavra obscurecida de tal modo que possa, inclusive,
descartar as que ndo convém. O trabalho mental orienta primeiro para varias solugdes, que
eliminamos por sentirmos que nao apresentam a solugdo esperada, mesmo que, por incrivel que
pareca, nao saibamos explicitamente qual ¢ essa solugdo exata. O esforco mental, portanto,
deixa conduzir-se por um saber prévio, mas que permanece secreto, um t€Ao¢ ainda ausente,
mas destinado a se apresentar, que ¢ conhecido paradoxalmente por ter sido obscurecido durante

o tempo do esfor¢o de sua rememoragao e dolorosa busca.

2.3. O esquecimento

O tema da memoria, sem duvida, se insere na reflexdo sobre as nossas capacidades de
conhecimento. Mas ¢ também um tema que envolve a nossa afetividade. As emocgdes ou as
realizagdes do nosso ser desejante, realmente sdo causa de recordacdes, mas também de
obscurecimento dos caminhos que conduzem ao passado. Nao faltam estudos psicologicos
sobre esses fendmenos, assim como de fenomenologia. Uma primeira abordagem
fenomenologica sobre o esquecimento contemporaneo das profundezas do ser humano se deve
a Martin Heidegger e a sua aten¢do para com os modos de ser, propostos em 1938 pela cultura

de “A época das imagens do mundo”, isto €, a era das empresas industriais. O autor criticou

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
521



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

essas empresas, mais interessadas no rendimento econdmico quantitativo do seu investimento
do que na qualidade do saber universitario. Na década de 1950, observa o fenomendlogo
alemdo, a cultura contemporanea desenvolvia um 7ffos quase exclusivamente técnico,
descartando o “fundamento” filos6fico e projetando-se para o futuro da industria atdmica que
nao teme o esquecimento da terra. Tal esquecimento, segundo o autor alemao, manifesta uma
vontade de possuir a terra, de manipuld-la como quisermos, para nosso proveito ou das
empresas comerciais.

Em um livro recente, eu propus uma reflexao sobre nossos modos de nos relacionarmos
com o mundo que segue uma sequéncia de atos cognitivos: primeiro, um “ter” racional que
corresponde a uma necessidade especifica; depois, um “poder” intelectual cujo horizonte ¢
indefinido; e, finalmente, um “valer” sabio, atento a realiza¢do de uma sintese de determinagdes
racionais e demandas intelectuais. Essa sequéncia ndo estd distante dos atos cognitivos
assinalados na secdo anterior desta minha exposicdo: a piunoig, que fixa toda a sua atengdo
inteiramente em representagdes bem calculadas; a dvapvnolg, que se empenha pela
profundidade de nossa vida; e a poievtikn, pela qual vamos a nés mesmos de modo espiritual.
Podemos até imaginar que exista uma progressao geral do conhecimento, do “ter” da razao ao
“poder” da inteligéncia e, entdo, ao ‘“valer” da sabedoria. Talvez haja uma progressao
semelhante nos processos do esquecimento, mas, nesse caso, seria por um caminho oposto ao
caminho humano do saber; ndo mais o que vai da razdo a inteligéncia e depois a sabedoria, mas
um esquecimento que, por primeiro, obscurece a memoria espiritual, depois oculta a
inteligéncia desejante, de tal modo que ao final, permaneca apenas a razdo e disposi¢ao
fundamental do “ter” ou “possuir” o mundo a qualquer preco, uma disposi¢cao que muitas vezes
parece ser exclusiva do nosso mundo supostamente globalizado, mas realmente fragmentado.

Antes de especificar como esses tipos de afetos ou disposi¢des fundamentais extinguem
o desejo de conhecer, serd preciso explicar o que se pretende dizer com a palavra “afeto”. Pensa-
se espontaneamente que o termo “afeto” se refira a uma experiéncia de passividade. Essa
interpretagdo deve ser mais bem examinada. O termo “afeto” evoca obviamente aquela outra
palavra, “efeito”. Nesses dois termos se reconhece a mesma referéncia a um “fato”. A palavra
“efeito” significa a proveniéncia (“ex”) de um fato, e, por sua vez, “afeto”, o seu destino (“ad”).
Normalmente, pensa-se que o afeto siga o efeito, como se fosse uma resposta a ele. Realmente
o afeto ¢ produzido como uma resposta a uma “causa”. No caso da vida humana, uma causa

provoca um efeito de tal modo que se possa dizer que a pessoa que sofreu a causa a responda

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
522



Paul Gilbert

ativamente com afeto. O termo “afeto” se reporta ao mesmo evento do efeito na subjetividade,
uma passividade que, no entanto, ¢ interpretada em uma dire¢do ativa. No efeito vivido com
afeto, a vida doada inicia uma reagdo, um ato subjetivo que também visa a uma metamorfose
da causa, ou seja, a sua integracdo em um novo mundo de sentido.

Semelhante leitura das palavras “efeito” e “afeto” permite aprofundar a sua mutua
interpretacdo. O afeto, na verdade, pertence a subjetividade que assume o efeito
pessoalmente, corresponde a ele reinterpretando-o. Notemos agora uma diferenca de
respostas de acordo com as diferencas das nossas capacidades cognitivas, que sdo trés:
razdo, inteligéncia e espirito. As respostas afetivas dessas capacidades sdo: “ter” (a razao),
“poder” (a inteligéncia) e “valer” (o espirito). O “valer” se origina no espirito, capaz de
mediar entre a vontade de possuir (a razdo) e o desejo do outro (a inteligéncia). O “poder”
pertence a inteligéncia, cujo desejo ¢ indefinidamente aberto. O “ter” ¢ da razdo, que sabe
como se empossar do mundo. A razdo humana e cientifica é, realmente, movida por um
afeto caracterizado pela posse. Fascinada pela provocacdo da objetividade, ela imagina
poder integra-la totalmente em sua posse. A provocagdo do objeto, realmente, se torna um
evento que atinja a subjetividade separada da realidade objetiva, como se a provocacgdo
pudesse ser mantida sem for¢a, um mero pedaco de cera, como diria Descartes. O efeito ¢
um verdadeiro “efeito” apenas quando inicia um movimento de retorno da subjetividade a
realidade objetiva para interpreta-la, isto €, para integra-la a um mundo inteligivel que esta
além de sua subjetividade singular. A origem do efeito manifesta, assim, precisamente sua
copertenca a subjetividade estimula nela a inteligéncia. A capacidade de ser afetado €, entdo,
idéntica a capacidade inerente a realidade objetiva de ser subjetivada, mas também
respeitada na sua originalidade e originalidade do seu mundo de proveniéncia, sem nada
perder de seu estado de realidade diferente.

O que me atinge, me atinge a0 modo como posso ser atingido: quidquid recipitur ad
modum recipientis recipitur, assim diz Tomés de Aquino. A experiéncia afetiva, no entanto,
ndo se esgota na subjetividade. E uma experiéncia que me revela o que sou, por exemplo, alguns
tracos do meu temperamento, mas também uma experiéncia que revela as exigéncias proprias
do que existe, da realidade que provoca efeito em mim e para a qual me sinto convidado a dirigir
minha atengdo. Esse movimento objetivo-subjetivo de conversao do efeito em afeto e do afeto

em efeito pode ser expresso com o 1éxico do chamado do mundo objetivo e da resposta subjetiva

que o mundo aceita. A afei¢do vivida por quem se maravilha estd no inicio de um caminho que

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
523



Artigo do dossié: Metdfisica e ética: memaria e esquecimento

leva em dire¢do ao que existe, ndo para assimild-lo ou reduzi-lo a si, isto ¢, a subjetividade, mas
para se dispor a percebé-lo de modo cada vez mais respeitoso da objetividade real que se oferece

a inteligéncia.

CONCLUSAO

A histéria de uma institui¢do académica como uma faculdade de filosofia reflete
naturalmente — e esse € o seu dever — a cultura de seu ambiente. Por séculos, a cultura
universitaria foi a da pesquisa sapiente, equilibrada entre dois polos: o da razao, que determina
ou delimita os dominios de seus esforgcos para alcancar resultados comunicéaveis; ¢ o da
inteligéncia, que enxerga além dos resultados obtidos e visa a um conhecimento condensado
que, porém, ndo ignore as singularidades irredutiveis a alguma generalidade. O esquecimento
de que falam numerosos metafisicos contemporaneos, € que se manifesta no uso atual da razao,
¢ precisamente o esquecimento da sabedoria, aberta indefinidamente e, a0 mesmo tempo,
respeitosa para com a individualidade das coisas reais. A razdo contemporanea sufoca a
inteligéncia e a sabedoria. O equilibrio das capacidades cognitivas de uma universidade ¢
ameacado pelo poder entregue apenas a razao, cujo horizonte de andlise ¢ o de desmantelamento
do mundo para melhor possui-lo € manipula-lo a vontade, isto €, de acordo com o afeto do “ter”.
O uso atual da chamada “inteligéncia artificial”, com as suas caracteristicas — de um lado, a
acumulagdo de dados reduzidos a formas genéricas, universalmente calculdveis e
comercializaveis e, de outro, a rapidez das relacdes de igualdade que saem das maquinas de
computagdo que a todos fascinam — € o que provoca o esquecimento contemporianeo da
inteligéncia e do espirito nas institui¢des académicas. As universidades ndo podem ceder a essas
imposigdes e esquecer os seus proprios horizontes de servigo a comunidade de estudo. O risco
que as universidades enfrentam hoje ¢ justamente o de ofuscar o espirito de servigo e de
inteligéncia sob o véu de uma razao informatizada muito potente e capaz de reordenar o mundo,
mas sem qualquer chave de inteligéncia e de sabedoria, a partir apenas das possibilidades
imanentes oferecidas pela razdo informatica. As faculdades de filosofia deveriam assumir a
responsabilidade de um bom uso da tecnologia contemporanea, a comegar pela proposta de uma
articulagdo sabia das ferramentas e das finalidades das instituigdes universitarias que as

utilizam, visando a acompanhar o bem comum.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
524



Paul Gilbert

REFERENCIAS

AGAMBEN G. Il tempo che resta: un commento alla lettera ai Romani. Torino: Bollati
Boringhieri, 2000.

AGOSTINO. Confessioni. Roma: Citta Nuova, 2000.

ARISTOTELIS. Opera. Berlin: Bekker, 1831-1870. (Della memoria e della reminiscenza,
Metafisica, Retorica, Secondi analitici).

GILBERT P. Dalla ragione allo spirito: la dinamica affettiva del conoscere umano. Roma:
Stamen, 2013.

HEIDEGGER, M. Der Satz vom Grund. Pfullingen: Giinther Neske, 1957.
HEIDEGGER M. Sein und Zeit. Tiibingen: Niemeyer, 1984.

HERACLITO. Fragmentos. /n: Os pensadores originais. Petropolis/RJ: Vozes, 1999, p. 57-
92.

PARMENIDE. Sulla natura. Testo greco a fronte. Milano: Rusconi, 2002.

PLATONE. Le opere. Testo greco a fronte. Vol. 1: Eutifrone; Apologia di Socrate; Critone-
Fedone; Cratilo; Teeteto; Sofista. Roma : Newton Compton, 2005.

RICEUR P. La mémoire, I’histoire, I’oubli. Paris: Seuil, 2000.

RICEUR, Paul. Philosophie de la Volonté. Le Volontaire et I'Involontaire. Paris: Aubier,
1950.

RICEUR P. Temps et récit. t. 1 - L’intrigue et le récit historique. Paris: Seuil, 1983.
RICEUR P. Temps et récit. t. 3 - Le temps raconté. Paris: Seuil, 1985.
TOMMASO D’AQUINO. Commenti a Boezio. Milano: Bompiani, 2007.

TOMMASO D’AQUINO. Somma di teologia. Roma: Citta Nuova, 2018.

Sapere aude — Belo Horizonte, v. 16 —n. 32, p. 508-525, Jul./Dez. 2025 — ISSN: 2177-6342
525



