
Editorial: Sem a metafísica o mundo corre sérios perigos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 505-507, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

505 

 

v. 16, n. 32, Jul./Dez. 2025 
 

Dossiê: SEM A METAFÍSICA O 
MUNDO CORRE SÉRIOS PERIGOS 

E D I T O R I A L 

 

SEM A METAFÍSICA O MUNDO CORRE SÉRIOS PERIGOS 
 

Ibraim Vitor de Oliveira 

 

O termo metafísica ainda assusta, em especial, quando é assumido de modo unívoco, 

vinculado quase sempre a um tipo especial de dogmatismo ou assemelhado a um pensamento 

obscuro, incompreensível, fora do mundo. Contudo, tal termo deveria assustar não tanto pela 

pretensa univocidade quanto pela sua desconcertante polissemia. Ademais, é impossível que 

exista algum termo unívoco em nossas línguas, já que o sentido atribuído aos signos linguísticos 

depende de muitas circunstâncias não linguísticas como nos revelam os atos ilocucionários de 

Austin, na “Oitava conferência” de Quando dizer é fazer. Contudo, polissemia das palavras não 

se confunde com infinitos significados, o que impediria algum significado específico. É sempre 

possível encontrar noções determinadas e definições razoáveis, mesmo em ocorrências não 

linguísticas, e parece ser essa, ainda hoje, a tarefa e o labor da filosofia. Pode-se dizer que se 

não for concebível algum significado para as palavras, igualmente “não será possível o discurso 

e a comunicação recíproca [...] e nem consigo mesmo. De fato, não se pode pensar (noei=n mh/) 

se não se pensa um algo (noou=nta e3n); mas se se pode pensar, então se pode também dar nome 

(o1noma) a um objeto (tw=| pra/gmati e3n) pensado” (Aristóteles, Metafísica, IV, 1006b 5-12).  

A perspectiva aristotélica aqui salientada nos coloca diante da necessidade de 

estabelecer um registro de sentido razoável para a palavra metafísica, exatamente por causa da 

polissemia do termo. Assim, a pergunta deveria ser outra, não “o que é metafísica?”, mas “em 

quais circunstâncias é razoável aplicar o termo metafísica?”. Essa alteração é fundamental pois 

ela modifica nossa predisposição para possíveis respostas. Em outros termos, a mudança da 

pergunta redireciona a própria pesquisa; já não buscamos por algo, mas por um modo de 

proceder. Há muitas “metafísicas” e, perquirir sobre “o que é metafísica?” parece péssima 

metafísica por se estabelecer na ordem “de essências e de coisas obscuras”. Diversamente é 

indagar: quando o uso do termo metafísica é adequado ou razoável? Mas, quem decide pela 

 
 Doutor em Filosofia pela PUG-ROMA. Professor adjunto IV do Departamento de Filosofia da PUC Minas. E-

mail: ibraimvitorivo@gmail.com.  

mailto:ibraimvitorivo@gmail.com


Ibraim Vitor de Oliveira 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 505-507, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

 
506 

adequação ou razoabilidade do termo metafísica? Nós, os seres humanos que pensamos um 

algo, já que tal problema é, como diziam os gregos, um pro\j h9ma=j (diz respeito a nós). Aqui, 

a palavra forte é “pensar” e, sempre que pensamos, um algo acontece, um ato, um fato. Segundo 

Aristóteles (Metafísica, IX, 1051a 30-31), “o pensamento é ato” (h9 no/hsij e0ne/rgeia). A 

expressão “um algo” pode se referir, por um lado, a “coisas determinadas”: “uma cidade”, “o 

futuro do país”, “a aposentadoria ou o salário do final do mês”, “o céu ou o mar ou o primeiro 

amor”, inclusive, “a história da filosofia”; por outro lado, pode indicar modos: “um método”, 

“maneiras de proceder”, “circunstâncias”, “modos de vida”, “procedimentos”. Nossa pretensão 

é pensar “metafísica” de acordo com a segunda maneira, como um modo de proceder; e aqui 

estaria a razoabilidade do uso deste termo ao se adequar com um modo do pensar.  

Nesse caso, poderíamos até mesmo perguntar “o que ocorre em nós quando pensamos, 

quando dizemos “metafísica” ou quando formulamos questões?” Se prestamos atenção a tal 

acontecer, identificaremos uma atividade mental que é, sem dúvida, um ato meta-físico, meta\ 

ta\ fusika/. Não é mero funcionamento fisiológico por si mesmo controlável, mas o efetuar-se 

de uma percepção, de um dar-se conta de uma ocorrência, de um fato “espiritual”. Damo-nos 

conta do que pensamos quando o pensar se nos ocorre. Significa dizer que o meta/ de meta-

física não é um to/de ti, uma res ou um trem separado de nós, da fu/sij, fora do mundo da 

vida; é muito mais um fato próprio da realidade humana a qual não se reduz a meras estruturas 

fisiológicas. Contudo, um meta/ que não está disposto ao fisiológico, ao factual, e não se ordena 

a ele é devaneio e contrassenso. Por isso, parece correto afirmar que metafísica é um modo de 

pensar as coisas da vida, mesmo que seja impossível colocar aqui em discussão tal fato 

metafísico, ainda mais em se tratando de um evento. O que nos é permitido fazer é tão-somente 

descrever em símbolos tais circunstâncias mentais, não obstante ao inconveniente de que é 

inevitável que “o mesmo nome e a mesma noção tenham diferentes significados”, como bem 

expressava Aristóteles, em Dos argumentos sofísticos (I, 165a ): 

 

é impossível introduzir numa discussão os próprios fatos discutidos (ta\ pra/gmata 
diale/gesqai fe/rontaj), mas no lugar dos fatos (a0nti\ tw=n pragma/twn) usamos 

os seus nomes (toi=j o0no/masin) como símbolos (w9j sumbo/loij) e supomos que o 

que acontece com os nomes aconteça também com os fatos [...]. Mas isso não é igual: 

os nomes e a quantidade das noções são limitados (ta\ o0no/mata pepe/rantai kai\ to\ 
tw=n lo/gwn plh=qoj) [...], já os fatos são ilimitados em número (ta\ pra/gmata to\n 
a1peira/ e0stin).  

 

Segundo Paul Gilbert, no acontecer da metafísica, o meta/ significa muito mais uma 

“tomada de distância” e jamais um deslocamento ou abandono do fisiológico. Mesmo porque, 



Editorial: Sem a metafísica o mundo corre sérios perigos 

 

Sapere aude – Belo Horizonte, v. 16 – n. 32, p. 505-507, Jul./Dez. 2025 – ISSN: 2177-6342 

507 

se não estivermos atentos, confundiremos “nomes e noções” com “fatos” e, exatamente por 

isso, torna-se necessário a tomada de distância para que se evidencie a diferença e se abandonem 

as confusões. Semelhante experiência revela a capacidade crítica de todo ser humano que ousa 

pensar e que, por isso, coloca em suspeita todo discurso e qualquer comunicado. Portanto, pode-

se dizer que “metafísica” é uma atividade de reflexão que  

 

supõe uma prévia tomada de distância, um exílio da mente do dado imediato. A 

absoluta originalidade da metafísica provém dessa capacidade propriamente humana 

de colocar-se à distância, de ser livre, e, além disso, de ser aberta a valores [...]. Já que 

a tomada de distância condiciona o emergir da consciência humana, a metafísica não 

poderá morrer, a menos que o homem ignore a potência da própria consciência e 

liberdade; a menos que o homem se abandone a um destino do qual os mais 

espertalhões saberão apoderar-se. Sem a metafísica, a humanidade corre graves 

perigos” (Gilbert, “A permanência da metafísica”, Argumentos, 8, n. 15, Fortaleza, 

2016, p. 172). 
 

Esse próximo dossiê da Sapere aude, “Sem a metafísica o mundo corre sérios perigos”, 

inspirado nas palavras do Prof. Paul Gilbert, nos coloca diante de um acontecer, de um fato 

metafísico que, como dizia Aristóteles, é impossível ser posto em discussão. Devemos, então, 

nos contentar com a analogia e simbolismo dos signos; que eles nos remetam ao próprio 

acontecer do pensar metafísico!  

Oito artigos compõem o dossiê. Em primeiro lugar, expomos a conferência do Prof. Paul 

Gilbert proferida no “V Simpósio Internacional sobre Metafísica e Filosofia Contemporânea”, 

ocorrido em 27-30 de outubro de 2025, e que traz como título Metafísica e ética. Memória e 

esquecimento. Logo após, pode-se ler A invenção da metafísica. Morte e injustiça como 

desequilíbrio psíquico em Platão, de Eduardo Rodrigues e Márcio Oliveira Souza da Silva. Em 

seguida, Daniel Costa e Gabriel Assumpção apresentam o texto, em inglês, Divine voluntarism 

and complex ethical systems. An introduction. Ainda se pode ler o artigo A teoria da visão das 

ideias em Deus na Recherche de la vérité de Malebranche, escrito por Fellipe Pinheiro de 

Oliveira. Em seguida, apresenta-se A teoria da metáfora na filosofia de Paul Ricoeur, de 

Frederico Soares de Almeida. Logo após, lê-se Cruzando o limiar do pensamento. Sabedoria e 

cuidado de si, de Ricardo Valim. Também escrito em inglês, The difficult virtue. Reflections on 

the concept of the general will and its concrete figures é o texto elaborado por Higor Claudino 

Oliveira. Fecha a sessão “dossiê” o artigo de Natan Fantin, intitulado A relação entre bem e 

belo no pensamento de Tomás de Aquino. 

Além dos textos do dossiê, há oito artigos de “Temática livre”, um texto em “Ensaios”, 

dois em “Artigos traduzidos”, cinco em “Comunicações” e três textos na sessão “Resenhas”. 

Auguramos proveitosa leitura a todos! 


