
Cadernos CESPUC de Pesquisa. Série Ensaios. n.47, 1º Sem./2025, p. 159-172. 
e-ISSN: 2358-3231 (OJS). Recebido em:  31/07/2025. Aceito em: 12/11/2025. 

Entre invisibilidade e memória: as vozes 
coletivas das mulheres japonesas imigrantes 

nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

Aline Yuri Kiminami*

* Universidade Estadual de Maringá (UEM). Doutora em Letras. Professora Adjunta no Departamento de Letras Modernas. Orcid: 

https://orcid.org/0000-0003-0685-179X. 

Resumo
O presente artigo analisa o romance O Buda no Sótão, de Julie Otsuka, com 
foco na representação das mulheres japonesas que migraram para os Estados 
Unidos no início do século XX como noivas de fotografia (picture brides). 
A partir de uma perspectiva pós-colonial e decolonial, discute-se como a 
narrativa literária reinscreve vozes subalternizadas por meio de estratégias 
formais, como a narração coletiva em primeira pessoa do plural e o uso 
pontual do itálico para a emergência de subjetividades individuais. Com 
apoio teórico em autoras e autores como Gayatri Spivak, Edward Said, Stuart 
Hall, Avtar Brah, Aníbal Quijano e Ramón Grosfoguel, o artigo argumenta 
que a obra de Otsuka tensiona os regimes de visibilidade e representação 
impostos às mulheres imigrantes, revelando tanto as estruturas de opressão 
quanto as possibilidades de resistência. Defende-se, por fim, a importância 
de incluir na pesquisa acadêmica produções que dão voz ao subalterno e 
promovem a diversidade epistêmica como forma de enfrentamento ao 
racismo e ao sexismo estruturais do saber institucionalizado.

Palavras-chave: mulheres imigrantes; literatura; voz subalterna; racismo 
epistêmico.



Cadernos CESPUC de Pesquisa. Série Ensaios. n.47, 1º Sem./2025, p. 159-172. 
e-ISSN: 2358-3231 (OJS). Recebido em:  31/07/2025. Aceito em: 12/11/2025. 

Between invisibility and memory: collective 
voices of the Japanese immigrant women in the                                                        

United States in The Buddha in the Attic

Abstract 

This article analyzes the novel The Buddha in the Attic, by Julie Otsuka, 
focusing on the representation of Japanese women who migrated to the 
United States in the early 20th century as picture brides. Drawing on 
postcolonial and decolonial theoretical frameworks, the study examines 
how literary narrative re-inscribes subaltern voices through formal strategies 
such as the collective first-person plural narration and the strategic use 
of italics to allow the emergence of individual subjectivities. Based on 
theoretical contributions by Gayatri Spivak, Edward Said, Stuart Hall, 
Avtar Brah, Aníbal Quijano, and Ramón Grosfoguel, the article argues that 
Otsuka’s work challenges hegemonic regimes of visibility and representation 
imposed on immigrant women, exposing both structures of oppression 
and modes of resistance. It concludes by emphasizing the importance of 
including literary works that amplify subaltern voices in academic research, 
promoting epistemic diversity as a means to counter institutionalized racism 
and sexism in knowledge production.

Keywords: immigrant women; literature; subaltern voice; epistemic 
racism.  



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

161

Introdução

Publicado em 2011 pela autora nipo-americana Julie Otsuka, o 
romance The Buddha in the Attic, traduzido para o português por Lilian 
Jenkino e lançado no Brasil, em 2014, sob o título O Buda no Sótão, 
constrói uma narrativa histórica, com forte teor político e poético, sobre a 
experiência das mulheres japonesas que, no início do século XX, migraram 
para os Estados Unidos na condição de “noivas de fotografia” (picture 
brides). Narrado na primeira pessoa do plural, o romance oferece um 
testemunho coletivo que dá visibilidade às vozes silenciadas de imigrantes 
que, ao longo da História, foram apagadas pelos discursos hegemônicos 
da nação norte-americana.

A obra acompanha essas mulheres desde a travessia marítima até a 
vida nos campos de encarceramento durante a Segunda Guerra Mundial, 
passando por experiências marcadas por violência de gênero, racismo, 
exploração laboral e exclusão social. A linguagem lírica e contida de Otsuka, 
inspirada por sua formação artística, intensifica a força simbólica do texto, 
revelando a complexidade das negociações identitárias em contextos de 
deslocamento forçado ou voluntário.

Reconhecido internacionalmente, O Buda no Sótão foi vencedor do 
Prêmio PEN/Faulkner de Ficção (Estados Unidos), do Prix Femina Étranger 
(França) e do Albatros Literaturpreis (Alemanha), além de ter figurado 
entre os finalistas do National Book Award no ano do seu lançamento. 
A obra faz parte de um conjunto de publicações em que Julie Otsuka se 
dedica a explorar a memória coletiva da comunidade nipo-americana, ao 
lado dos romances When the Emperor was Divine, de 2002, que trata do 
encarceramento de famílias nipo-americanas durante a Segunda Guerra 
Mundial, e The Swimmers, publicado em 2022, no qual fragmentos da 
memória de uma personagem com demência reconstroem sua vivência nos 
campos de internação no espaço de uma piscina pública.

Neste artigo, propomos analisar como a narrativa de O Buda no 
Sótão reinscreve as vozes subalternizadas das mulheres japonesas imigrantes 
nos Estados Unidos, articulando deslocamentos históricos, apagamentos e 
estratégias de resistência. A partir do exame da linguagem e da perspectiva 
narrativa, buscamos compreender de que modo a literatura pode atuar 



Aline Yuri Kiminami162

como forma de denúncia e memória das violências impostas às mulheres 
migrantes ao longo do século XX.

Como suporte teórico, recorremos a autores que discutem os 
conceitos de diáspora (Brah, 1996; Hall, 2003, 2006), orientalismo (Said, 
1984, 1990), racismo epistêmico (Grosfoguel, 2007), colonialidade do 
pensamento (Quijano, 1999) e subalternidade (Spivak, 2010), refletindo em 
torno de questões culturais, éticas e identitárias.

Diáspora, identidade e cultura em deslocamento

A compreensão das narrativas literárias de e sobre mulheres 
imigrantes exige atenção às dinâmicas de deslocamento, pertencimento e 
identidade. Em O Buda no Sótão, Julie Otsuka narra, por meio de uma voz 
coletiva na primeira pessoa do plural, a trajetória de mulheres japonesas que 
migraram para os Estados Unidos como picture brides. Conforme propõe 
Avtar Brah (1996), a cultura pode ser entendida como “a personificação, 
a crônica da história de um grupo” (Brah, 1996, p. 209), e a obra de 
Otsuka realiza exatamente essa função ao reconstituir, em forma literária, 
experiências de um grupo historicamente silenciado.

O conceito de diáspora, conforme discutido por Brah (1996), 
implica mais do que dispersão geográfica: envolve também as condições 
estruturais que forçam ou incentivam o deslocamento. A autora destaca que, 
embora o termo tenha origem no grego dia (através) e speirein (espalhar), 
sua aplicação histórica privilegiou a diáspora judaica, branca e europeia. 
Brah propõe um olhar crítico ao termo, incorporando variáveis como 
tempo, motivação e contexto das migrações, seja por guerras, colonização, 
escravidão ou desigualdade econômica.

Stuart Hall (2003) aprofunda essa discussão ao afirmar que as 
migrações contemporâneas, incluindo a japonesa, são motivadas por 
fatores como repressão política, exploração laboral, subdesenvolvimento 
econômico e disputas territoriais. No caso específico do Japão, autores como 
Glenn (1986) e Wendy Ng (2004) mostram que a industrialização acelerada, 
o aumento dos impostos sobre camponeses e a tradição da primogenitura 
impulsionaram milhares de jovens a emigrar, principalmente entre 1885 



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

163

e 1924. O “sonho americano”, propagado como promessa de ascensão 
econômica, seduziu esses sujeitos a deixarem seus países e ocuparem 
uma posição marginal na sociedade estadunidense, sendo posteriormente 
seguidos pelas mulheres, que são tema da obra em foco.

Inghilleri (2017), por sua vez, observa que a linguagem associada 
à migração frequentemente remete a noções de descontinuidade e perda 
— uprooted, unsettled, disruption, displacement. Desse modo, deixar a terra 
natal significa romper com laços comunitários, culturais e linguísticos, 
exigindo uma constante reconfiguração do eu. Essa experiência diaspórica, 
marcada por um entre-lugar identitário, é também terreno fértil para o 
hibridismo cultural.

No entanto, para que seja possível falar sobre hibridismo cultural, 
é preciso entender como as identidades podem ser afetadas nesse processo. 
Hall (2003) propõe que as identidades diaspóricas não devem ser lidas sob 
uma lógica binária – no nosso caso, de “japonês” ou “americano” –, mas 
compreendidas como construções relacionais, marcadas por fronteiras 
móveis. Para isso, o autor recorre ao conceito de différance, de Jacques 
Derrida (1973), que problematiza a noção de sentido fixo ao sugerir que 
o significado é sempre diferido e é constituído por diferenças posicionais. 
Assim, a identidade cultural é concebida não como algo dado, mas como 
um processo contínuo de “tornar-se” (Hall, 2003).

Nesse sentido, os sujeitos da diáspora japonesa, especialmente 
os nisseis, a segunda geração, descendentes dos japoneses imigrantes 
nascidos em solo estrangeiro, vivenciam deslocamentos que não são 
apenas geográficos, mas simbólicos e afetivos. Atravessados por múltiplas 
pertenças, seus discursos revelam negociações entre o tradicional e o 
contemporâneo, entre o nacional e o transnacional. Hall (2003) observa 
que esses movimentos contribuem para uma consciência “transcultural, 
transnacional, até mesmo pós-nacional” (Hall, 2003, p. 46), que desafia os 
nacionalismos essencialistas e reafirma o valor da multiplicidade identitária.

Assim, a compreensão da cultura como uma produção (e não 
como um dado arqueológico) implica repensar os próprios marcos 
conceituais com que se analisam os deslocamentos. O multiculturalismo, a 
interculturalidade e a transculturação tornam-se, nesse contexto, categorias 
analíticas centrais para refletir sobre sujeitos que vivem entre línguas, entre 
fronteiras e entre culturas. A obra de Julie Otsuka, ao evocar a memória de 



Aline Yuri Kiminami164

mulheres em trânsito, inscreve-se nesse debate, mobilizando uma escrita 
que resiste ao apagamento e traduz a complexidade das experiências de 
mulheres imigrantes no tecido da História.

A narração de O Buda no Sótão: entre o anonimato e a coletividade

Em O Buda no Sótão, Julie Otsuka opta por utilizar uma narração em 
primeira do plural, como no trecho a seguir, da tradução de Lilian Jenkino:

Porque se nossos maridos tivessem dito a verdade nas cartas – que não eram 
mercadores de seda, mas apanhadores de frutas, que não viviam em casas com 
muitos cômodos, mas em barracas, em celeiros e ao ar livre, nos campos, sob o 
sol e as estrelas –, jamais teríamos vindo para a América fazer o trabalho que 
nenhum americano com amor-próprio aceitaria fazer. (Otsuka, 2014, p. 35).

Como é possível notar no excerto, a construção narrativa de O Buda 
no Sótão opera majoritariamente por meio de uma voz coletiva, que reforça 
a dimensão grupal da experiência migrante das mulheres japonesas. Tal 
escolha estética intensifica a sensação de apagamento da individualidade em 
contextos de opressão social e racial, evidenciando o anonimato a que essas 
mulheres foram historicamente relegadas. No entanto, Julie Otsuka introduz, 
em momentos estratégicos, um recurso visual e textual que tensiona essa 
homogeneidade discursiva: o itálico.

Apesar do emprego majoritário da primeira pessoa do plural, a narração 
em primeira pessoa do singular também está presente no romance. O uso do 
itálico, no texto original em inglês, vai além da sinalização de termos estrangeiros: 
há também trechos em que a mudança tipográfica coincide com uma mudança 
na perspectiva narrativa. Essa alteração na fonte marca a transição da voz coletiva 
(nós) para a voz individual (eu), rompendo a linearidade do discurso pluralizante 
e permitindo que uma subjetividade singular venha à tona. Ainda que a identidade 
dessa narradora permaneça indeterminada, o fragmento em primeira pessoa 
revela um pensamento, um afeto ou uma memória particular, que contrasta 
com o tom impessoal que permeia a maior parte da narrativa, como pode ser 
percebido na última frase do trecho a seguir, em itálico no texto de partida:



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

165

Uma de nós os culpava por tudo e desejava que eles morressem. Outra os culpava 
por tudo e desejava que ela estivesse morta. Outras aprendiam a viver sem pensar 
neles em absoluto. Nós nos lançávamos ao trabalho e ficávamos obcecadas pela 
ideia de arrancar mais uma erva daninha. Deixávamos os espelhos de lado. 
Parávamos de pentear o cabelo. Esquecíamos a maquiagem… Esquecíamos de 
Buda. Esquecíamos de Deus. Desenvolvíamos uma frieza interna que ainda não 
derreteu. Temo que minha alma tenha morrido. (Otsuka, 2014, p. 43).

Na obra em inglês, a frase final se encontra em itálico: “We forgot 
about Buddha. We forgot about God. We developed a coldness inside 
us that still has not thawed. I fear my soul has died.” (Otsuka, 2011, p. 
32). Tal uso do itálico ressalta uma suspensão momentânea do discurso 
coletivo e a emergência pontual de uma voz individual, que acaba não 
sendo imediatamente percebida na obra em língua portuguesa. Ainda 
assim, é possível identificar, mesmo que de forma menos explícita, que 
há uma mudança de voz. 

Esse efeito de individualização é corroborado pelo Reading 
Group Guide presente na edição original (ausente na edição brasileira), 
no qual se convida o leitor a refletir sobre o papel do itálico ao longo 
da obra: “Discuta o uso do itálico por Otsuka no romance. O que 
essas mudanças tipográficas pretendiam conotar? De que forma elas 
contribuem para nosso entendimento das mulheres como indivíduos?”1  
(Otsuka, 2011, p. 99, tradução nossa). A provocação sugere que o itálico, 
mais do que um marcador de forma, atua como um dispositivo político 
de representação. Ele permite a emergência pontual da voz individual 
dentro de uma coletividade silenciada, funcionando como um gesto de 
resistência discursiva.

Em um excerto do último capítulo, observa-se, enfim, a nomeação 
de algumas das narradoras. Esse é um recurso significativo, sobretudo em 
uma obra cuja proposta narrativa busca representar as mulheres japonesas 
imigrantes nos Estados Unidos como uma coletividade simbólica. Contudo, 
a introdução de nomes próprios nesse momento final marca uma inflexão 
importante: ao individualizar algumas dessas vozes, nomeando-as, o 
texto Em um excerto do último capítulo, observa-se, enfim, a nomeação 
de algumas das narradoras. Esse é um recurso significativo, sobretudo em 
1 Discuss Otsuka’s use of italics in the novel. What are these shifts in typography meant to connote? How do they add to our knowledge of the women as individuals?



Aline Yuri Kiminami166

uma obra cuja proposta narrativa busca representar as mulheres japonesas 
imigrantes nos Estados Unidos como uma coletividade simbólica. Contudo, 
a introdução de nomes próprios nesse momento final marca uma inflexão 
importante: ao individualizar algumas dessas vozes, nomeando-as, o texto 
evidencia como a experiência do encarceramento impactou cada mulher 
de maneira distinta. Ainda que inseridas em um mesmo grupo social e 
histórico, essas mulheres vivenciaram esse episódio de forma singular, 
revelando que, por trás da voz coletiva, há subjetividades que sentem, 
pensam e resistem em contextos diversos:

Chiyoko, que sempre insistira para a chamarmos Charlotte, partiu insistindo 
para que a chamássemos Chiyoko. Mudei de ideia pela última vez. Iyo partiu 
com um despertador soando de dentro de algum lugar na mala, mas não parou 
para desligá-lo. Kimiko partiu deixando a bolsa para trás, na mesa da cozinha, 
mas não se lembraria até que fosse tarde demais. Haruko partiu deixando uma 
pequena imagem de latão de um Buda risonho lá no alto, em um canto do sótão, 
onde ele ri até hoje. (Otsuka, 2014, p. 115-116).

Dessa forma, a obra evidencia a tensão entre anonimato e identidade, entre 
coletividade e singularidade, revelando que, mesmo em narrativas de apagamento, 
é possível encontrar brechas pelas quais se insinuam experiências subjetivas. O 
uso estratégico do itálico, nesse contexto, rompe com a aparente uniformidade da 
narrativa e reivindica para essas mulheres, já historicamente destituídas de espaço de 
fala, a possibilidade de existirem como sujeitos de desejo, afeto e memória. Trata-se, 
portanto, de uma forma literária de resistência, que subverte o apagamento simbólico 
por meio de pequenos deslocamentos formais e semânticos no tecido do texto.

Vozes subalternas em emergência: as mulheres japonesas 
como sujeitos de enunciação

As vozes femininas que emergem em O Buda no Sótão traçam um 
arco narrativo poderoso que abrange desde a travessia do Pacífico até a 
dissolução forçada de suas vidas nos Estados Unidos. Essas mulheres, 
cujas histórias são narradas em primeira pessoa do plural, compartilham 



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

167

experiências profundamente marcadas por sistemas de opressão racial, 
de gênero e de classe. A narrativa abarca desde os casamentos arranjados, 
contratos firmados com homens desconhecidos por meio de fotografias 
idealizadas, até momentos de profunda violência física, sexual e 
psicológica, como a primeira relação sexual, muitas vezes vivida com 
medo, repulsa ou brutalidade: “Nos possuíram em meio à bebedeira. 
Eles nos possuíram sem cuidado algum, sem preocupação alguma, sem 
qualquer pensamento em relação à nossa dor. Eu achei que meu útero ia 
explodir.” (Otsuka, 2014, p. 27). 

Ao longo do romance, são retratadas as tentativas de adaptação 
dessas mulheres à nova realidade: o trabalho extenuante nos campos 
agrícolas, a maternidade solitária, o racismo cotidiano e institucionalizado, 
e a constante sensação de deslocamento e desamparo: “Os homens davam 
tapas nas costas de nossos maridos e gritavam ‘Peldão!’ ao derrubar o 
chapéu deles. As crianças jogavam pedras em nossa direção. Os garçons 
sempre nos serviam por último.” (Otsuka, 2014, p. 58).

 O ponto culminante dessa trajetória é o encarceramento em massa 
da comunidade nipo-americana durante a Segunda Guerra Mundial, que 
evidencia, de forma brutal, o quanto suas identidades, afetos e vínculos 
foram desconsiderados pelo Estado norte-americano, que os via como 
ameaça, e não como cidadãos. Como podemos notar no trecho destacado 
na seção anterior, a trajetória de Chiyoko ilustra claramente os múltiplos 
deslocamentos identitários vivenciados por mulheres imigrantes, em 
especial em uma situação de opressão que deriva não apenas da sociedade, 
mas que também alcançou um nível governamental, como foi o caso do 
encarceramento dos nipo-americanos. Em um primeiro momento, ao 
adotar o nome “Charlotte”, a personagem parece buscar uma forma de 
pertencimento ao ambiente ocidental, possivelmente como estratégia para 
ser aceita pela sociedade estadunidense, um gesto que pode ser interpretado 
como tentativa de apagar sua origem japonesa em favor de uma identidade 
mais assimilável. No entanto, após ser removida de sua residência e levada a 
um campo de encarceramento, esse senso de pertencimento é abruptamente 
rompido. Diante da violência institucional que a exclui mesmo após seu 
esforço de integração, Chiyoko retorna ao uso de seu nome original, o 
que pode ser compreendido como um gesto simbólico de resistência. Tal 
retorno revela não apenas a reapropriação de sua identidade cultural, mas 



Aline Yuri Kiminami168

também uma recusa ao poder arbitrário que negou sua cidadania e desfez 
seu vínculo com o país que buscava chamar de lar.

A luta pela representação autêntica de si, especialmente por grupos 
marginalizados, desvela uma disputa fundamental: a do direito de narrar 
a própria história. No ensaio “Permission to Narrate” (1984), Edward Said 
argumenta que a exclusão política e cultural de certos povos, como os 
palestinos, não ocorre apenas pela ocupação territorial ou pela violência 
militar, mas também por meio da supressão de suas vozes nos discursos 
hegemônicos. Trata-se de um “bloqueio da narrativa” que impede que 
determinados sujeitos sejam reconhecidos como legítimos produtores de 
sentido, sendo a eles negada a permissão  de representar a si mesmo e à 
própria identidade coletiva em seus próprios termos.

Essa negação, segundo Said, não é apenas simbólica, mas 
profundamente política. Ela envolve o poder de definir quem pode ser 
ouvido, de que forma e sob quais condições. Como ele afirma: “O poder 
de narrar, ou de bloquear outras narrativas de se formarem e emergirem, 
é uma forma de poder extremamente profunda”2 (Said, 1994, p. Xlll, 
tradução nossa). Aplicando esse conceito à leitura da obra de Julie Otsuka, 
é possível observar como a sua estrutura narrativa tensiona essa ideia de 
“autorização para narrar”. Ao empregar um narrador coletivo em primeira 
pessoa do plural, Otsuka constrói uma voz comum para as mulheres 
japonesas imigrantes, que resistem ao apagamento histórico. No entanto, 
como já discutido, o risco de homogeneização está presente e, por isso, os 
trechos em itálico e a nomeação individual ao final do romance funcionam 
como estratégias de ruptura desse silenciamento coletivo. São tentativas 
literárias de permitir que a voz de cada uma se inscreva dentro do coro 
comum, sem ser dissolvida nele.

A narrativa, portanto, não é apenas um dispositivo estético ou 
cultural: é uma condição para o reconhecimento e a justiça. Ao trazer para o 
centro da ficção as subjetividades de mulheres racializadas e marginalizadas, 
Otsuka mobiliza o que Said descreve como “resistência pela narrativa”, 
abrindo espaço para que mulheres tradicionalmente silenciadas disputem o 
direito de existir discursivamente.

No debate pós-colonial, a questão da representação torna-se 
central para compreender os mecanismos de exclusão que afetam sujeitos 
2 The power to narrate, or to block other narratives from forming and emerging, is a very profound form of power.



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

169

marginalizados, em especial, as mulheres. Gayatri Chakravorty Spivak, 
em seu ensaio seminal Pode o subalterno falar?, levanta a interrogação 
que dá título ao texto para demonstrar como determinados sujeitos, 
embora possam literalmente falar, são sistematicamente impedidos 
de serem ouvidos ou compreendidos em seus próprios termos. Para 
a autora, o subalterno é aquele que está fora dos circuitos de poder, 
linguagem e saber legitimados pelas estruturas hegemônicas, sejam elas 
coloniais, patriarcais ou eurocêntricas, e, por isso, não pode falar no 
sentido político-discursivo da expressão.

A crítica de Spivak é particularmente incisiva quando se trata da 
mulher subalterna, a quem é negada a voz não apenas por sua posição 
colonial, mas também por sua condição de gênero. Nas palavras da teórica 
indiana, há um duplo silenciamento: “Se, no contexto da produção colonial, 
o sujeito subalterno não tem história e não pode falar, o sujeito subalterno 
feminino está ainda mais na obscuridade” (Spivak, 2010, p. 67) e “A mulher 
se encontra duplamente na obscuridade” (Spivak, 2010, p. 70). A autora 
analisa o caso da prática do sati na Índia colonial, o ritual em que viúvas 
eram queimadas vivas junto ao corpo de seus maridos, para demonstrar 
como tanto os colonizadores britânicos quanto os líderes religiosos indianos 
se apropriavam do discurso sobre a mulher, sem permitir que ela própria 
falasse sobre sua experiência: “O subalterno não pode falar. Não há valor 
algum atribuído à mulher como um item respeitoso nas listas de prioridades 
globais.” (Spivak, 2010, p. 126).

Esse apagamento discursivo da mulher subalterna evidencia o que 
Spivak considera uma falha ética por parte de intelectuais e instituições 
ocidentais, que, muitas vezes, pretendem representar os silenciados 
sem problematizar o próprio ato de representação. A autora questiona, 
por exemplo, o otimismo de pensadores como Michel Foucault e Gilles 
Deleuze, ao afirmarem que “os oprimidos falam por si”, sem considerar os 
dispositivos de poder que determinam quem tem o direito de ser ouvido. 
Segundo ela, “a possibilidade da própria coletividade é persistentemente 
negada pela manipulação da agência feminina” (Spivak, 2010, p. 55).

Assim, à luz do pensamento de Spivak, torna-se evidente que incluir 
vozes subalternizadas na literatura e na pesquisa não é apenas uma questão 
de diversidade, mas de responsabilidade epistemológica e ética. Como a 
autora aponta, o desafio não é falar em nome do outro, mas criar condições 



Aline Yuri Kiminami170

para que sua fala seja possível, mesmo que de forma precária ou parcial 
(Spivak, 2010). Nesse sentido, a literatura pode funcionar como espaço de 
disputa simbólica, onde a mulher subalterna, ainda que parcialmente, pode 
finalmente começar a ser ouvida.

Considerações finais: por uma escuta ativa das vozes 
subalternizadas na pesquisa acadêmica

A análise de O Buda no Sótão, de Julie Otsuka, permite vislumbrar 
a potência política e estética de obras que rompem com o discurso 
hegemônico ao dar voz a sujeitos historicamente silenciados. Ao narrar, 
de forma coletiva e fragmentada, a experiência das mulheres japonesas 
imigrantes nos Estados Unidos, o romance de Otsuka revela não apenas 
a complexidade das vivências migratórias, mas também a urgência de 
pensar criticamente os regimes de visibilidade e representação que 
moldam essas experiências.

Como apontam teóricos da colonialidade do saber, como Aníbal 
Quijano e Ramón Grosfoguel, o espaço epistemológico das universidades 
ainda é marcado por uma hierarquia que privilegia o pensamento branco, 
europeu e masculino. Quijano (2010) afirma que “apenas a cultura europeia 
é racional e pode conter ‘sujeitos’ – o resto não é racional e não pode ser ou 
conter sujeitos [...], podendo ser apenas objetos do conhecimento e/ou de 
práticas de dominação” (Quijano, 2010, p. 174). Essa estrutura excludente se 
traduz em um “racismo epistêmico”, conceito que Grosfoguel (2007) utiliza 
para denunciar a marginalização das produções intelectuais e culturais não 
europeias, especialmente as oriundas do Sul global.

De acordo com Grosfoguel (2007), esse racismo epistêmico 
“privilegia as políticas identitárias dos brancos ocidentais” (Grosfoguel, 
2007, p. 32), tratando-as como únicas legítimas e universalmente válidas, 
ao passo que outras formas de pensamento são consideradas desviantes, 
particulares ou “não comercializáveis”, como destacou Elaine Kim (1992) 
ao refletir sobre a dificuldade de inserção da literatura ásio-americana no 
mercado editorial estadunidense.



Entre invisibilidade e memória: as vozes coletivas das mulheres
 japonesas imigrantes nos Estados Unidos em O Buda no Sótão

171

Diante desse panorama, torna-se evidente a importância de inserir, 
no campo da pesquisa acadêmica, textos e autoras que confrontem tais 
exclusões e reivindiquem o direito de narrar, como propôs Edward Said 
(1984), e a escuta do sujeito subalterno, como questiona Spivak (2010). 
Trabalhar com obras como a de Otsuka é, portanto, um gesto de resistência 
à colonialidade do saber e uma aposta na diversidade epistêmica como 
prática fundamental de transformação institucional e curricular.

Como defende Grosfoguel (2016), o racismo/sexismo epistêmico 
“é um dos problemas mais importantes do mundo contemporâneo” 
(Grosfoguel, 2016, p. 25), superá-lo requer, entre outras ações, legitimar 
vozes que foram historicamente excluídas dos espaços de poder discursivo. 
Isso significa valorizar outras epistemologias, outras narrativas e outras 
experiências, como as das mulheres japonesas imigrantes que, ao serem 
resgatadas pela literatura, revelam não só a violência de seu apagamento, 
mas também a potência de sua resistência silenciosa.

Incluir essas vozes na pesquisa acadêmica, mais do que um 
gesto de reparação histórica, é um compromisso com uma produção de 
conhecimento plural, justa e verdadeiramente democrática.

Referências

BRAH, Avtar. Cartographies of Diaspora: Contesting Identities. New York: 
Routledge, 1996.

DERRIDA, Jacques. Gramatologia. Tradução de Miriam Schnaiderman e 
Renato Janini Ribeiro. São Paulo: Perspectiva, 1973.

GLENN, E. N. Isei, Nisei, War Bride. Three Generations of Japanese 
American Women in Domestic Service. Philadelphia: Temple University 
Press, 1986.

GROSFOGUEL, Ramón. Dilemas dos estudos étnicos norte-americanos: 
multiculturalismo identitário, colonização disciplinar e epistemologias 
descoloniais. Tradução de Flávia Gouveia. Ciência e Cultura, São Paulo, v. 
59, n. 2, abr./jun., 2007.



Aline Yuri Kiminami172

GROSFOGUEL, Ramón. A estrutura do conhecimento nas universidades. 
Revista Sociedade e Estado, v. 31, n. 1, p. 25-49, jan./abr., 2016.

HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Tradução de 
Adail Sobral e Liv Sovik. Belo Horizonte: UFMG, 2003.

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Tradução de Tomaz 
Tadeu da Silva e Guacira Lopes Louro. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2006.

KIM, Elaine H. Reading the Literatures of Asian America. Philadelphia: 
Temple University Press, 1992.

LEE, Rachel C. The Americas of Asian American Literature: Gendered Fictions 
of Nation and Transnation. Princeton: Princeton University Press, 1999.

NG, Wendy. Japanese in the United States. In: EMBER, Melvin; EMBER, 
Carol R.; SKOGGARD, Ian (org.). Encyclopedia of Diasporas: Immigrant 
and Refugee Cultures Around the World. Springer Science & Business 
Media, 2004.

OTSUKA, Julie. The Buddha in the Attic. New York: Alfred A. Knopf, 2011.

OTSUKA, Julie. O Buda no Sótão. Tradução de Lilian Jenkino. São Paulo: 
Grua, 2014.

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder, cultura y conocimiento en 
américa latina. Dispositio/n, v. 24, n. 51, p. 137-148, 1999.

SAID, Edward. Culture and Imperialism. New York: Vintage Books, 1994.

SAID, Edward. Permission to Narrate. Journal of Palestine Studies, v. 13, n. 3, 
p. 27-48, 1984.

SAID, Edward. Orientalismo: o Oriente como invenção do Ocidente. Tradução 
de Maria do Carmo Zanini. São Paulo: Companhia das Letras, 1990.

SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Tradução de Sandra 
Regina Goulart Almeida, Maria Helena Martins, Mario Roberto dos Santos 
e André Pereira. Belo Horizonte: UFMG, 2010.


