
Cadernos CESPUC de Pesquisa. Série Ensaios. n.47, 1º Sem./2025, p. 12-33. 
e-ISSN: 2358-3231 (OJS). Recebido em:  03/10/2025. Aceito em: 21/11/2025. 

Percurso intercultural na tradução da 
afropoética feminina

Felipe Fanuel Xavier Rodrigues*
Gabriela Alíria Freitas Torreão**

Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos***

*  Professor Adjunto do Instituto de Letras da Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ); Procientista (UERJ/FAPERJ), Jovem Cientista do Nosso 

Estado (FAPERJ). Doutor em Letras (Literatura Comparada) pela Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ), com estágio CAPES/Fulbright no 

Dartmouth College, EUA. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5653-6846. 

** Discente do curso de Letras – Inglês e Literaturas de Língua Inglesa na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Bolsista de Iniciação Científica 

CNPq no projeto “Discursos Literários Negros em Tradução”. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-7966-4118. 

*** Discente do curso de Letras – Inglês e Literaturas de Língua Inglesa na Universidade do Estado do Rio de Janeiro (UERJ). Bolsista de Iniciação Científica 

FAPERJ no projeto “Traduções Literárias da Diáspora Africana”. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-9145-4255. 

Resumo
Este artigo propõe uma reflexão crítica acerca da tradução intercultural de 
autorias femininas afrodiaspóricas, tendo como corpus os poemas “Island 
Gyal”, de Melania Luisa Marte, e “Menina Princesa”, de Raquel Almeida. A 
análise busca compreender como o gesto tradutório, quando atravessado 
por variantes linguísticas insurgentes, como o African American Vernacular 
English (AAVE) e o pretuguês, pode assumir um papel político, estético e 
afetivo. Partindo de referenciais teóricos como Walter Benjamin, Haroldo 
de Campos, Lélia Gonzalez, Leda Maria Martins e John Keene, o trabalho 
argumenta que traduzir textos afrodiaspóricos exige um olhar atento às 
marcas culturais e linguísticas que estruturam essas poéticas, sob pena de se 
incorrer em rasuras que reforçam dinâmicas hegemônicas de apagamento. 
As decisões tradutórias analisadas – desde a escolha de títulos até o 
tratamento da oralidade, da rima e da ambiguidade semântica – revelam 
que a tradução pode atuar como um ato crítico e criativo, abrindo espaços 
de reinscrição e circulação para a palavra negra. Nesse percurso, reafirma-se 
a tradução como intervenção cultural capaz de potencializar as experiências 
partilhadas da diáspora africana.

Palavras-chave: tradução intercultural; Melania Luisa Marte; Raquel 
Almeida; pretuguês; AAVE.



Cadernos CESPUC de Pesquisa. Série Ensaios. n.47, 1º Sem./2025, p. 12-33. 
e-ISSN: 2358-3231 (OJS). Recebido em:  03/10/2025. Aceito em: 21/11/2025. 

Intercultural path in the translation 
of Black feminine poetics

Abstract 

This article offers a critical reflection on the intercultural translation of 
Afro-diasporic women’s writings, focusing on the poems “Island Gyal,” 
by Melania Luisa Marte, and “Menina Princesa,” by Raquel Almeida. The 
analysis investigates how the translational gesture, when shaped by insurgent 
linguistic variants such as African American Vernacular English (AAVE) and 
pretuguês, can assume political, aesthetic, and affective dimensions. Drawing 
on theoretical frameworks by Walter Benjamin, Haroldo de Campos, Lélia 
Gonzalez, Leda Maria Martins, and John Keene, the article argues that 
translating Afro-diasporic texts requires close attention to the cultural and 
linguistic marks embedded in these poetics, lest translation fall into erasures 
that reinforce hegemonic dynamics of silencing. The translational decisions 
examined – ranging from title choices to the treatment of orality, rhyme, 
and semantic ambiguity – demonstrate that translation can operate as a 
critical and creative act, opening spaces for the reinscription and circulation 
of Black expression. Along this path, translation is reaffirmed as a cultural 
intervention capable of amplifying the shared experiences of the African 
diaspora.

Keywords: intercultural translation; Melania Luisa Marte; Raquel Almeida; 
pretuguês; AAVE.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 14

A expansão das abordagens tradutórias por meio da incorporação 
de práticas que centralizam culturas historicamente subalternizadas 
configura-se como um campo fértil de debate teórico e metodológico. 
Essas perspectivas insurgem em oposição às concepções epistemológicas 
tradicionais e essencialistas, deslocando a tradução para além da mera 
transferência linguística e orientando-a como prática de intervenção 
cultural. Nessa chave, busca-se potencializar o impacto da obra traduzida 
no horizonte da cultura de chegada, ampliando seus sentidos e efeitos 
sociais. Particularmente quando situada no contexto das produções 
afrodiaspóricas, a tradução assume novos contornos, adquirindo camadas 
adicionais de complexidade, que revelam as tensões entre memória, 
identidade e circulação de saberes.

Como bem aponta Denise Carrascosa (2016), “a ‘afrodiasporicidade’, 
mais que um conceito, pode ser usado como sua força agonística que destitui 
e reconstitui territórios” (Carrascosa, 2016, p. 64), desmontando narrativas 
marginalizantes através do espaço-tempo. Ao entender a tradução como 
um campo de intersecções a partir de uma perspectiva intercultural – que 
liga diferentes espaços com imaginários e construções culturais muito 
variadas –, levamos em consideração não apenas o conteúdo linguístico, 
mas também os marcadores sociopolíticos que envolvem o ato de traduzir 
a afrodiáspora. Desde a influência das tradições orais, como a presença 
de cadências no texto, até outras manifestações que evocam a experiência 
diaspórica do deslocamento e da ruptura, é possível traçar, nessas literaturas, 
aspectos que se constituem como expressões de uma memória coletiva. 
No ato tradutório, essas marcas se mostram impossíveis de ignorar, uma 
vez que, por si só, são representativas de formas de existir que desafiam as 
dinâmicas de poder hegemônicas. A história dos povos da diáspora africana 
é atravessada por fissuras, tensões e tentativas sistemáticas de apagamento; 
contudo, pela escrita literária, essas histórias se reinscrevem e se reafirmam. 
Nesse sentido, no ato de (trans)criação, ao verter um texto de uma língua 
para outra, cabe ao tradutor a responsabilidade de recriar, no (con)texto de 
chegada, as marcas étnico-raciais presentes no (con)texto de partida, uma 
vez que a tentativa de neutralizá-las ou a falha em incorporá-las implica o 
apagamento de camadas cruciais do (con)texto-fonte. 

A escolha por uma perspectiva tradutória intercultural, portanto, 
não se pauta pela neutralidade, pois busca ultrapassar as camadas 



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

15

superficiais do texto ao compreender as relações possíveis instauradas nas 
manifestações em que a língua se converte em ato de subversão. A experiência 
da diáspora africana na literatura está enraizada em uma complexa teia de 
reinvenções e deslocamentos, condição que se apresenta de forma singular, 
pois as heranças culturais, nesse contexto, se pulverizaram e produziram 
novos sentidos a partir de memórias fragmentadas. Assim, na tradução 
transcultural, é fundamental que o tradutor reconheça que sua agência se 
dá por meio de escolhas decisivas dentro da obra a ser traduzida, estando 
consciente das cargas simbólicas que permeiam as escritas das culturas em 
tela. Nessa perspectiva, este artigo propõe refletir sobre como o tradutor 
pode atuar como mediador que, simultaneamente, questiona as hierarquias 
hegemônicas e evidencia as potências políticas e estéticas inscritas nas 
literaturas afrodiaspóricas escritas por mulheres.

Dessa maneira, as traduções aqui analisadas demandam um 
olhar atento aos múltiplos níveis de significação expressos nas escritas 
afrocentradas em inglês e português. Diante de variantes como a Norma 
Culta Brasileira (NCB) e o Standard American English (SAE), que carregam 
marcas do colonialismo europeu e atuam na linguagem de forma prescritiva, 
o African American Vernacular English (AAVE) e o pretuguês eclodem 
como resultado de um processo histórico-cultural em que os falantes criam 
zonas de reinvenção diante desses modos hegemônicos de organização 
discursiva e suas demais dimensões. Sobre essas manifestações dissidentes 
em populações da diáspora africana, Lélia Gonzalez, ao teorizar sobre o 
pretuguês, afirma:

Conscientemente ou não, [a mãe preta e o pai-joão] passaram para o brasileiro 
‘branco’ as categorias das culturas africanas de que eram representantes. Mais 
precisamente, coube à mãe preta, enquanto sujeito suposto saber, a africanização 
do português falado no Brasil (o ‘pretuguês’, como dizem os africanos 
lusófonos) e, consequentemente, a própria africanização da cultura brasileira.

E, se levamos em conta a teoria lacaniana, que considera a linguagem como o fator 
de humanização ou de entrada na ordem da cultura do pequeno animal humano, 
constatamos que é por essa razão que a cultura brasileira é eminentemente negra. E 
isso apesar do racismo e de suas práticas contra a população negra enquanto setor 
concretamente presente na formação social brasileira (Gonzalez, 2020, p. 54-55).   



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 16

Ambas as autoras traduzidas neste trabalho – Melania Luisa Marte, 
poeta dominicana-estadunidense, e Raquel Almeida, poeta brasileira –, 
são vozes contemporâneas de grande relevância e potencial criativo. A 
tradução de suas obras, assim como a de tantas outras escritoras anglófonas 
e lusófonas da afrodiáspora, instiga uma reflexão acerca dos dispositivos 
tradutórios mobilizados no ato de (trans)criação e, ao mesmo tempo, pode 
contribuir para a construção de uma identidade afrodiaspórica comum. É 
amplamente reconhecido que a tradução expande o acesso a obras diversas, 
permitindo que autoras antes restritas a determinados contextos culturais 
atravessem fronteiras e alcancem novos públicos. Cumpre destacar, porém, 
que sua função não se limita a esse papel mediador, outra dimensão 
fundamental é aquela delineada por Walter Benjamin em “A tarefa do 
tradutor”, em que o autor sugere que a tradução participa dos processos 
de pervivência e sobrevivência das obras, prolongando sua vitalidade no 
tempo por meio da ação dos tradutores. Para Benjamin,

A ideia da vida e da pervivência [Fortleben] das obras de arte deve ser entendida 
em sentido inteiramente objetivo, não metafórico. O fato de que não seja possível 
atribuir vida unicamente à corporeidade orgânica foi intuído mesmo por épocas 
em que o pensamento era dos mais preconceituosos. [...] É somente quando se 
reconhece vida a tudo aquilo que possui história e que não constitui apenas um 
cenário para ela, que o conceito de vida encontra sua legitimação. (Benjamin, 
2010, p. 207).

A partir de traduções e retraduções, é possível conceber a 
continuação da vida de inúmeras obras, visto que os clássicos canonizados 
foram – e ainda são – constantemente traduzidos, circunstância que, 
em parte, lhes confere o próprio status canônico. Pensar as origens da 
tradução implica, portanto, refletir também sobre as inúmeras obras que 
permaneceram desconhecidas pela ausência de versões tradutórias em seu 
tempo. Em “Translating Poetry, Translating Blackness”, John Keene (2016) 
suscita essa questão ao indagar quais obras são efetivamente traduzidas 
e disponibilizadas a um público ampliado, constatando a desproporção 
numérica em desfavor das produções oriundas de países não europeus. 
Ainda que marcada por certo distanciamento histórico, tal observação 
mantém sua pertinência, sobretudo quando se considera que autoras cujas 
contribuições são de alta relevância crítica e estética continuam a não 
transpor as barreiras linguísticas.



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

17

Dessa forma, torna-se imprescindível questionar quais obras 
estão sendo traduzidas e quais têm acesso facilitado ao mainstream. Nesse 
horizonte, evidencia-se que o trabalho tradutório, quando realizado com 
consciência crítica, transcende a mera transmissão de significados. Trata-
se de um gesto que favorece a ascensão de uma obra, permitindo que o 
texto de partida alcance, de forma sempre renovada, seus desdobramentos 
mais tardios e abrangentes. Como lembra Benjamin (2010), “quando surge, 
essa continuação da vida das obras recebe o nome de glória. Traduções que 
são algo mais do que meras transmissões surgem quando uma obra tiver 
chegado, na sua pervivência, à época de sua glória” (Benjamin, 2010, p. 
207). São esses fatores, portanto, que motivaram a escolha das autorias a 
serem traduzidas e analisadas neste trabalho.

Tradução 1 – Island Gyal

Melania Luisa Marte é poeta e educadora de ascendência 
dominicana, nascida e criada no Bronx, em Nova York. Ao revisitar a 
Ilha de São Domingos, no Caribe – terra de origem de grande parte de 
sua família –, a autora afirma encontrar uma conexão profunda com suas 
raízes, experiência que se manifesta de maneira recorrente em sua expressão 
artística. É relevante sublinhar que Marte participa ativamente do circuito 
de slam poetry, o que confere à sua produção uma presença marcante da 
oralidade. Não por acaso, algumas de suas performances, como o poema 
mais conhecido, “Afro-Latina”, já alcançaram significativa visibilidade no 
meio digital. Além disso, a multiartista acumula dois Audie Awards por seu 
trabalho como narradora.

Por meio de suas múltiplas contribuições, Marte busca explorar 
questões identitárias e as complexidades de viver no contexto da diáspora, 
temática que atravessa toda a coletânea Plantains and Our Becoming (2023), 
na qual se insere o poema “Island Gyal”, traduzido a seguir. É a partir das 
marcas do deslocamento e da reconstrução identitária que sua poesia 
denuncia silenciamentos impostos e, ao mesmo tempo, afirma e valoriza 
sua herança cultural.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 18

ISLAND GYAL 

before the girliesss tussle ’bout it remember that 
manhattan is an island too
i was raised in loisaida, the lowa, baruch 
projects
the crevice between the fdr drive & the ave
i wasn’t born an island gyal
but the vibes suit me
ni de aquí ni de allá is a farce 
and i would like to move past the fallacy 
of claiming nothing when you’re made of 
everything
some women have labored in boats
some babies are born over ocean water some of 
us have wasted too much time wading
in water instead of living and winning
this is the poem that dances with both hips this
is not to discredit the confusion or pain this is 
just a reminder that all energy has purpose
and wouldn’t you rather spend it whining that 
waist
and touching the earth than explaining
to some uncultured fool how you,
poor you, blessed and favored you,
were gifted too much culture
and too much light
and too much talent 
and too much body
and too much history
and too much autonomy
and you foolishly have no idea what to do with 
it.

AS MENINA DA ILHA

antes que as menina batam boca
lembrem que manhattan também é uma ilha
eu vim de loisaida, lowa, dos conjuntos baruch
a fenda entre a rodovia e a avenida
não fui nascida na ilha
mas me cai como uma luva 
ní de aquí ni de allá é uma farsa
e eu gostaria de romper com a falácia
de não reivindicar nada quando somos feitas de tudo 
algumas mulheres deram a vida nos barcos
alguns bebês nascem no balanço do mar
e algumas de nós desperdiçamos muito tempo se 
arrastando
n’água em vez de viver e vencer
este é o poema que remexe os quadris
ele não é pra negar a dor nem a confusão
é só pra lembrar que toda energia tem seu lugar
e tu não prefere gastar mexendo essa cintura
e botando os pés no chão
do que explicando pra um ignorante que você,
coitadinha, abençoada e iluminada 
foi agraciada com cultura demais,
e com luz demais
e talento demais
e corpo demais
e história demais
e autonomia demais
e sua tonta num sabe nem o que fazer com isso.

Fonte: Marte, 2023, p. 19, tradução nossa, grifo nosso.

O poema apresenta marcas que não passam despercebidas, desde 
seu título até a própria temática e indagações do eu lírico, em que a voz 
poética de Marte parte da construção de uma identidade afrodiaspórica 
muitas vezes permeada pela sensação de não pertencimento. Contudo, 
essa identidade vem imbuída de uma partilha de vivências que cruzaram 
o Atlântico, culminando em uma experiência muito particular. Tal 
existência é muitas vezes silenciada por aquilo que Lélia Gonzalez (2020, 
p. 136) denomina de “esquecimento ativo de uma história pontuada pelo 
sofrimento, pela humilhação, pela exploração, pelo etnocídio”, o que resulta 
em perdas de referências identitárias. Ainda assim, produções artísticas e 



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

19

literárias como a de Marte possibilitam a restituição dessas memórias, sua 
expansão e a assunção de novas formas de presença e resistência simbólicas.

Como enfatiza o eu lírico de “Island Gyal”, a subjetividade é 
marcada pelo excesso daquilo que foi negado e pelas tentativas sistemáticas 
de apagamento. A exaltação da cultura e da identidade afrodescendentes, 
portanto, aparece como gesto de evocação da memória por meio da poesia. 
A tradução aqui apresentada, assim como os trechos destacados, articula-
se a uma reflexão sobre como a afrodiáspora pode ser contemplada por 
estratégias tradutórias que desdobram essas narrativas através dos múltiplos 
recursos da língua e de suas variantes.

O título do poema levanta um primeiro aspecto relevante, pois 
apresenta a palavra girl no patois jamaicano gyal, evidenciando uma 
marca importante da língua, particularmente da afro-oralidade. Pensar 
em estratégias que não apagassem essa característica ou a neutralizassem 
foi fundamental na tarefa da tradução. Considerando que o Brasil possui 
a maior população da diáspora africana fora do continente africano, 
ressaltamos o papel do pretuguês, a partir do qual Lélia Gonzalez (2020) 
acentua o quão presentes as raízes africanas permanecem na identidade 
cultural e linguística das Améfricas. O pretuguês foi, sobretudo, moldado 
a partir de processos de reinvenção linguística diante do contato forçado 
com os povos vindos de África, assim como o patois jamaicano surgiu da 
combinação do inglês com outras línguas, incluindo as africanas.

Lucchesi (2009) descreve, no caso do português afro-brasileiro, 
o fenômeno da “transmissão linguística irregular”, processo pelo qual a 
língua portuguesa popular se constituiu historicamente a partir do contato 
interlinguístico, ocasionando uma polarização sociolinguística – isto 
é, uma disparidade entre a chamada Norma Culta Brasileira e as formas 
efetivamente observadas na materialidade da língua. Nesse sentido, quando 
Gonzalez (2020, p. 290) afirma que “nosso português não é português, é 
‘pretuguês’”, ela explicita como a cultura brasileira é atravessada por marcas 
da diáspora africana e, consequentemente, pelos encontros entre línguas e 
culturas a que Lucchesi faz referência.

Através dessas lentes, a escolha de traduzir “Island Gyal” para “As 
menina da ilha” partiu do esforço em pensar nessas relações linguísticas e 
extralinguísticas convergentes entre as comunidades da afrodiáspora. Assim, a 
ausência de marca de plural no substantivo opera como uma estratégia que busca 



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 20

recriar a afro-oralidade presente no título da língua de partida, de forma que 
isso também se evidencie na língua de chegada. A não concordância de número 
no sintagma nominal aparece significativamente nas variantes do português, 
e, como Lucchesi (2013) sinaliza, essa característica “é outro processo amplo 
de variação que relaciona as variedades populares do português do Brasil com 
o contato entre línguas” (Lucchesi, 2013, p. 215). Assim como o termo gyal, 
oriundo do patois jamaicano e, em última instância, da experiência diaspórica 
de contato interlinguístico e oralidade, o plural reduzido na tradução atua como 
marca de aproximação estética e cultural. Da mesma forma, em “i wasn’t born 
an island gyal”, a contração do inglês verteu-se, de forma compensatória, na 
busca pela naturalidade da fala através de uma construção verbal perifrástica: 
“não fui nascida na ilha”. Esse recurso, amplamente presente nas enunciações 
em português, reforça o vínculo com uma tradição oral que, mais do que 
traduzida, é reinscrita no processo tradutório.

No poema de Marte, observa-se como a autora emprega a língua 
de forma intencional por meio do eu lírico, transformando a identidade 
fragmentada em potência poética. Ao inserir o espanhol em “ní de aquí ni de 
allá”, o lugar de enunciação desse eu lírico se evidencia com maior nitidez, 
marcando a pluralidade que permeia sua identidade e sua produção linguística. 
A tradução poderia, acompanhada de uma justificativa, buscar uma solução em 
português; no entanto, essa escolha correria o risco de neutralizar o destaque 
conferido à segunda língua presente no original – ainda que ambas sejam 
línguas latinas.

Essa relação com o espanhol atravessa toda a obra de Marte, como em 
“Black Spanish”, onde ironiza: “In the Bronx hablan espanglish / No Bronx falam 
espanglês” (Marte, 2023, p. 107, tradução nossa), mesclando as duas línguas 
de maneira criativa. Ao transitar entre o inglês e o espanhol, a poeta reafirma 
uma identidade que não se define pela falta, mas pela completude que advém 
da experiência do deslocamento. Trata-se de uma vivência compartilhada na 
diáspora africana, visível nas inúmeras reconfigurações dos modos de expressão 
que emergem em diferentes espaços e temporalidades do Atlântico Negro. 
Destarte, Marte elabora uma forma própria de afirmação identitária por meio 
da língua, articulando as múltiplas partes que a constituem. Nesse horizonte, 
a categoria da amefricanidade, proposta por Lélia Gonzalez (2020), amplia 
as possibilidades de compreensão da experiência diaspórica como prática de 
reinvenção cultural e linguística:



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

21

Para além do seu caráter puramente geográfico, a categoria de amefricanidade 
incorpora todo um processo histórico de intensa dinâmica cultural (adaptação, 
resistência, reinterpretação e criação de novas formas) que é afrocentrada, isto 
é, referenciada em modelos como: a Jamaica e o akan, seu modelo dominante; 
o Brasil e seus modelos iorubá, banto e ewe-fon. Em consequência, ela nos 
encaminha no sentido da construção de toda uma identidade étnica. [...] O termo 
amefricanas/amefricanos designa toda uma descendência: não só a dos africanos 
trazidos pelo tráfico negreiro, como a daqueles que chegaram à AMÉRICA muito 
antes de Colombo. Ontem como hoje, amefricanos oriundos dos mais diferentes 
países têm desempenhado um papel crucial na elaboração dessa amefricanidade 
que identifica na diáspora uma experiência histórica comum que exige ser 
devidamente conhecida e cuidadosamente pesquisada. Embora pertençamos a 
diferentes sociedades do continente, sabemos que o sistema de dominação é o 
mesmo em todas elas, ou seja: o racismo. (Gonzalez, 2020, p. 135, grifo nosso).

A partilha de experiências comuns, resultantes da violência 
sistemática exercida contra os povos da diáspora africana, constitui um dos 
eixos centrais do poema de Marte. A tradução buscou atender e, de certa 
forma, amplificar essa noção de partilha: “when you’re made of everything” 
foi vertido para “quando somos feitas de tudo”. Essa decisão procurou 
também frisar a formação da identidade híbrida que configura o lugar em 
que o eu lírico, retraduzido na primeira pessoa do plural, se constitui ao 
longo do poema.

Adicionalmente, há uma questão que permeia todo o processo de 
tradução e diz respeito à inevitabilidade de que alguns sentidos possam ser 
perdidos, mesmo que a integridade da obra traduzida possa ser mantida 
por meio de outras estratégias. É o caso de “some women have labored in 
boats” / “algumas mulheres deram a vida nos barcos”, em que, na língua de 
partida, um duplo sentido é levantado através da palavra “labored”: pode 
ter tanto o sentido de trabalho forçado, como também o de trabalho de 
parto, já que há uma continuidade dessa ideia na linha seguinte do poema. 
No processo tradutório, esse aspecto ambíguo e enriquecedor poderia 
se perder caso labored se tornasse pariram, como no rascunho inicial da 
tradução. Optou-se, portanto, pela expressão “deram a vida”, que, de certo 
modo, recria a ambiguidade presente no original, uma vez que remete aos 
navios que transportavam pessoas escravizadas que, em grande número, 



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 22

perdiam suas vidas em função do trabalho forçado. Paul Ricoeur (2011) 
observa que o processo tradutório não está isento de perdas; contudo, tais 
perdas podem ser acompanhadas de escolhas capazes de captar a essência 
do texto. Nesse sentido, pode-se afirmar que a perda é constitutiva do fazer 
tradutório – compreensão que, longe de ser um obstáculo, abre espaço para 
que outras possibilidades sejam exploradas ao longo da tradução. Assim, 
a perda não se configura como uma lacuna incontornável, mas como 
condição que permite à obra continuar a ressoar no contexto do poema, 
produzindo novos sentidos.

Na perspectiva da (trans)criação proposta por Haroldo de Campos 
(2011), a escolha de estratégias que ampliem os sentidos do texto traduzido 
revela-se especialmente produtiva, pois permite ao tradutor ultrapassar o 
limite das equivalências lexicais e assumir uma postura investigativa diante 
do texto-fonte. Sob esse prisma, a tradução pode ser compreendida como 
processo de transculturação, valorizando o gesto de recriação para que 
a cultura ali representada não seja apagada, mas sim exaltada. Assim, as 
escolhas tradutórias aqui empreendidas buscaram manter vivos os elementos 
da marca afrodiaspórica em seus sentidos mais amplos, partindo de uma 
consciência linguístico-cultural que se desloca e se afirma como gesto 
crítico e político frente aos modos hegemônicos de leitura e de tradução. 
Na língua de chegada, portanto, o texto adquire outra vida, reinscrevendo-
se em novas condições de existência. Refletindo sobre essa concepção de 
tradução, Campos enfatiza:

A tradução de poesia (ou prosa que a ela equivalha em problematicidade) é 
antes de tudo uma vivência interior do mundo e da técnica do traduzido. Como 
que se desmonta e se remonta a máquina da criação, aquela fragílima beleza 
aparentemente intangível que nos oferece o produto acabado numa língua 
estranha. E que, no entanto, se revela suscetível de uma vivissecção implacável, 
que lhe revolve as entranhas, para trazê-la novamente à luz num corpo linguístico 
diverso. Por isso mesmo, a tradução é crítica. (Campos, 2011, p. 42).

Na tradução do poema de Marte, decisões como a utilização de 
variedades do pretuguês e outras estratégias insurgentes foram tomadas a 
partir dessa posição crítica e criativa que desloca o texto, possibilita seu 
desdobramento e revela sentidos por vezes ocultos. Exemplo disso é a 



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

23

decisão de traduzir “in water” utilizando a contração da preposição “em”, 
resultando em “n’água”, quando a alternativa mais óbvia parece ser “na 
água”. Entretanto, ao optar por uma grafia desviante, que mimetiza uma 
marca presente na oralidade, surge também um efeito de fluidez, em que a 
própria sonoridade reforça semanticamente a imagem trazida no poema, 
tornando-se parte do significado. Simultaneamente, também rompe com 
os modos tradicionais e remonta à cultura afrodiaspórica inscrita na poesia, 
uma vez que a marca da fala se faz tão presente e “os cantares, nas suas 
diversas modulações, são radiotransmissores de energia, idiomas estéticos 
dispersos na textualidade oral negra” (Martins, 2021, p. 64).

Vislumbrando ainda um processo de (trans)criação crítica, 
também se deu a tradução de “this is the poem that dances with both 
hips” / “este é o poema que remexe os quadris”. A marcação em itálico 
demonstra uma preocupação em manter a ênfase intencional da autora 
que emprega “both hips”, intensificando a ideia de movimento que vem 
acompanhada da personificação que delimita a virada final do poema. 
Como esquadrinha Leda Maria Martins (2021), nas histórias dos 
povos africanos e da diáspora, as práticas performáticas “garantiram a 
sobrevivência de uma corpora de conhecimento que resistiu às tentativas 
de seu total apagamento” (Martins, 2021, p. 35), e o corpo passou a ser um 
meio de expressão cultural. Por isso, “o que no corpo e na voz se repete é 
também uma episteme” (Martins, 2021, p. 98). Assim, a escolha pelo uso 
da palavra “remexe” em vez de simplesmente “dança” foi feita na intenção 
de amplificar esse sentido da performatividade levantado pelo eu lírico. O 
trecho seguinte, “and wouldn’t you rather spend it whining that waist” / 
“e tu não prefere gastar mexendo essa cintura”, completa essa ideia através 
do contraste que ocorre entre as palavras: (re)mexendo-mexendo. Além 
disso, mais uma vez prezando pela tradição oral, há o emprego do “tu”, 
característica do pretuguês carioca urbano, em vez de “você”, de forma a 
compensar a contração presente no original.

Ao longo da tradução do poema, diversas questões foram 
cuidadosamente ponderadas a partir de um olhar crítico que buscou considerar 
tanto marcas mais explícitas de oralidade e de representação cultural quanto 
sutilezas inscritas no texto. O processo tradutório implicou, portanto, uma 
postura ativa, voltada para a exploração das entrelinhas e para a análise das 
aproximações, repercussões e potencialidades na língua de chegada.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 24

Foi fundamental reconhecer que o português – ou, mais 
precisamente, o pretuguês – carrega consigo marcas da diáspora africana, 
aspecto central na poética de Marte, que mobiliza o patois jamaicano e 
outros recursos que ultrapassam a dimensão estritamente linguística para 
reinscrever a memória. Traduzir sua obra, nesse sentido, não se restringe à 
transferência de sentidos, mas constitui também um gesto de ampliação de 
sua voz, permitindo que sua abrangência seja expandida e que sua produção 
reverbere em novos contextos. Trata-se, assim, de possibilitar a pervivência 
de sua poesia em uma cultura de chegada igualmente marcada pelas fissuras 
históricas deixadas pelo colonialismo europeu.

Tradução 2 – Menina Princesa

Retomando a noção de uma identidade afrodiaspórica marcada 
pelo não pertencimento, presente na poética de Marte, optamos por 
(trans)criar para o inglês o poema “Menina Princesa”, de Raquel Almeida, 
especificamente na variante African American Vernacular English (AAVE). 
Reconhecemos que essa variedade linguística – cuja classificação ainda é 
objeto de debate, oscilando entre língua e variante – não é utilizada por todas 
as pessoas etnicamente identificadas como afro-estadunidenses. Ainda 
assim, compreendemos essa escolha como um gesto político, provocador 
e literário, tratando o AAVE “como o sistema estruturado de significado e 
interpretação característico das comunidades negras dos Estados Unidos” 
(Rodrigues, 2024, p. 260). Afinal, a decisão de traduzir recorrendo ao AAVE 
urbano, como toda escolha tradutória, é necessariamente política. Nesse 
sentido, como enfatiza Salgueiro (2014, p. 77), “o processo tradutório é algo 
inextricavelmente ligado a questões de dominação cultural, assertividade e 
resistência – em síntese, a questões de PODER”.

Raquel Almeida é poeta, contista e cronista afro-brasileira, além 
de editora e fundadora do Coletivo Literário Elo da Corrente. Filha de 
migrantes nordestinos, foi criada no bairro de Pirituba, na favela de 
Santa Terezinha, em São Paulo, onde iniciou precocemente sua relação 
com a leitura e a escrita. A autora relata ter utilizado o ato de escrever 
como uma rota de fuga, espaço em que podia externalizar sentimentos 
de forma mais resguardada.



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

25

Ainda jovem, integrou o grupo de rap Alerta ao Sistema, 
quando passou a explorar a criação poética. Paralelamente, começou a 
frequentar saraus e, a partir da convivência com outras mulheres poetas, 
sentiu-se incentivada a publicar seu primeiro livro. Desde então, sua 
produção circula tanto em coletâneas e antologias – como Cadernos 
Negros e Olhos de Azeviche – quanto em obras autorais, entre as quais se 
destacam Duas gerações, sobrevivendo no gueto (2008), Sagrado Sopro – 
do solo que renasço (2014) e Contos de Yõnu (2019).

O poema “Menina Princesa” foi publicado, em 2003, no segundo 
volume da coletânea Pelas periferias do Brasil, organizada por Alessandro 
Buzo. A coletânea, que hoje ultrapassa sete volumes, reúne a produção 
de diferentes autores e autoras periféricos, entre os quais, Raquel 
Almeida figura como uma das vozes significativas. A tradução do seu 
poema como “Baby Girl” emerge de todo o percurso crítico e criativo 
desenvolvido até aqui: do entendimento da tradução como espaço em 
que culturas são reproduzidas e ressignificadas e do reconhecimento 
desse lugar enquanto campo de disputas de poder. Além de verter para 
a língua de chegada a mensagem do texto-fonte em seu impacto afetivo 
e em seu rigor formal, buscou-se também abrir uma via de diálogo 
com leitores e ouvintes acerca das possibilidades de pensar e praticar a 
tradução de autoras negras.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 26

Menina Princesa
 
Ali, naquela viela
Existe uma princesinha triste
Ela está chorando
Porque estão chamando seu cabelo
De palha de aço.
 
Ali, naquela viela
A princesinha chora
Por não querer ir pra escola
Ela diz não ter amiguinhos
E que a professora
Sempre a deixa de castigo
E ali, mais uma vez
A princesinha vai chorar
Ela pede a Deus
Que lhe dê cabelos lisos,
Olhos azuis e pele branca
Seria igualzinha às “lindas princesas brancas”
Dos contos de farsas

Oh, menina princesa!
Enxergo em você tanta beleza
Seu cabelo trançado é realeza
Sua pele cor da noite
É linda, tenha certeza
Seu sorriso é luz
Contagia minha alma
Seus olhos, que não são azuis
Me transmitem calma
Oh, menina princesa!
Sim, você é princesinha
Nossas histórias encantadas
Foram apagadas
Mas você relatará um dia

Bela menina dos olhos de jaboticaba
Não ligue para quem te faz chorar
São pessoas que ainda não sabem
Que somos realeza

Menina negra
De linda beleza
Você sim
É uma princesa.

Baby Girl 

There, in that alley
There’s a sad little princess
She’s crying 
Because they be calling 
Her hair nappy

There, in that alley
The little princess cries 
Because she doesn’t want to go to school
She say she don’t have no friends
And that the teacher
Be putting her on time out
And there, once more
The little princess will cry
She asks God
To give her straight hair,
Blue eyes and white skin
She’d be just like the “pretty white 
princesses” 
From the treacherous tales

Oh, baby girl
I see in you so much beauty
Your braided hair is royalty 
Your night colored skin
Calls for piety
Your smile is light
Spreading through my soul
Your eyes, that aren’t blue 
Give me quietude

Oh, baby girl!
Yes, you’re a little princess
Our enchanted tales
Were erased 
But your voice will be heard someday 

Beautiful girl of jaboticaba eyes
Don’t mind those who make you cry
These people don’t know yet
That we are royalty
Black girl
Of enchanting beauty
You, truly
Are a princess

Fonte: Almeida, 2003, p. 92-93, tradução nossa, grifo nosso.



Felipe Fanuel Xavier Rodrigues , Gabriela Alíria Freitas Torreão  e
Maria Eduarda Sacramento Ribeiro dos Santos

27

Um dos principais aspectos que motivaram a escolha desse 
poema, dentre o já extenso corpus da autora, é justamente a forma como 
o discurso do eu lírico dirigido à jovem menina preta é construído com 
palpável afetividade. Nele, o eu lírico atua como reforço positivo, espelho 
através do qual a jovem pode vislumbrar um futuro em meio a padrões de 
beleza hegemônicos, que celebram cabelos lisos, peles claras, olhos azuis e 
fenótipos europeus. Em “Menina Princesa”, a voz poética valida a beleza, a 
história e a cultura da personagem-interlocutora, contribuindo, assim, para 
a formação de uma identidade positiva na infância – algo que se evidencia 
de modo particular na última estrofe.

A partir dessa perspectiva, em que a voz poética legitima as dores e 
os valores da menina negra, torna-se relevante observar o grau de igualdade 
estabelecido entre ambas a partir da quinta estrofe, momento em que surge 
pela primeira vez o pronome possessivo “Nossas”. Esse gesto de partilha é 
reiterado na sexta estrofe, por meio do uso do verbo “ser” na terceira pessoa 
do plural, quando o eu lírico se inscreve no mesmo grupo da menina, 
reforçando a noção de comunidade que ambas compartilham.

Por se tratar da porta de entrada pela qual muitos leitores avaliam 
seu interesse inicial em uma obra, o título da tradução, assim como em tantas 
outras, exigiu cautela na escolha. Era fundamental que o afeto presente na 
língua-fonte fosse preservado na língua de chegada. A opção final por Baby 
Girl não foi definida de imediato, mas resultou de um processo de reflexão 
marcado por estranhamento diante das alternativas Princess e Girl Princess.

A primeira, ainda que transmitisse o sentido de modo equivalente, 
esvaziava o texto de sua afetividade e do tom sensível que permeia o 
poema, comprometendo um aspecto crucial da obra. Já a segunda, além 
de redundante, tornava-se pouco natural, pois ambos os termos Princess 
e Girl marcam gênero, sendo que apenas Girl remete à idade; nesse caso, a 
construção soava desnecessária.

A solução encontrada, Baby Girl, consegue abarcar tanto a dimensão 
etária quanto a de gênero expressas no título original e, ao mesmo tempo, 
preservar a carga afetiva da língua de partida. Trata-se de uma expressão 
recorrente no cotidiano estadunidense, que carrega um tom de carinho e 
proximidade. Ainda que implique a perda do elemento ligado à realeza, 
essa escolha se sobressai em relação às demais, justamente por manter vivo 
o gesto de afeto que constitui o cerne do poema de Almeida.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 28

Outro aspecto relevante da poesia, trabalhado no processo 
tradutório, é a questão do ritmo e da rima. Ainda que não se trate de 
uma estrutura regular, a presença de rimas no texto é inegável, como se 
observa na quarta estrofe, em que a autora constrói um padrão a partir das 
palavras (beleza – realeza – certeza) e (alma – calma). A tradução buscou 
acompanhar esse movimento, chegando às soluções beauty – royalty – piety 
e a uma assonância parcial em blue – quietude.

No primeiro caso, as duas primeiras escolhas mantêm 
sentidos próximos aos do texto-fonte, não devendo suscitar maiores 
questionamentos. Já a terceira opção foi recriada, recompondo o sentido 
geral, ainda que com alguma perda semântica, a fim de privilegiar o 
efeito rítmico. Quanto ao segundo par, há uma perda um pouco mais 
significativa, pois o padrão original se estabelece nas linhas 7 e 9 do poema. 
Esse aspecto, entretanto, foi compensado por meio da formação de um 
novo esquema de assonância parcial nas linhas 8 e 9 (blue – quietude), 
sem prejuízos substanciais de sentido.

Como mencionado anteriormente, a opção pelo uso do African 
American Vernacular English (AAVE) foi motivada por razões políticas, 
afetivas e funcionais. Muitas autoras estadunidenses contemporâneas, como 
Melania Luisa Marte – cuja trajetória na música, no slam e no rap guarda 
semelhanças com a de Raquel Almeida –, Jamila Woods e, em outro tempo 
histórico, Zora Neale Hurston, investem na escrita da oralidade como 
forma de registro e de disputa frente ao inglês padrão (Standard American 
English, ou SAE). Assim, recorrer ao AAVE na tradução buscou não apenas 
manter a afetividade e o caráter oral do texto, mas também reinscrever a 
herança cultural afrodiaspórica que atravessa essas poéticas.

A escolha pela variante urbana do AAVE foi deliberada, uma vez 
que ela permite replicar, de forma mais coerente, o contexto da autora na 
metrópole de São Paulo. Optar pela variante rural não estabeleceria o mesmo 
diálogo com o espaço e com o ambiente cultural de origem do poema.

Os mecanismos linguísticos dessa variante são, portanto, 
fundamentais na versão (trans)criada do poema, manifestando-se 
sobretudo em três estruturas gramaticais principais: a ausência da cópula 
ou do auxiliar (Copula/Auxiliary Absence), o uso do habitual be e a dupla 
negação (Double Negative). 



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 29

É seguro afirmar que o fenômeno mais desafiador foi o primeiro, 
descrito por Walt Wolfram (2000, p. 117, tradução nossa) como “a ausência 
da cópula e do auxiliar nas formas de is e are que podem ser contraídas1” . 
Esse recurso pode ser observado na tradução na quarta linha da segunda 
estrofe: “She say”. O maior desafio consistiu em identificar em quais 
contextos o uso seria apropriado, de modo a cumprir sua função semântica 
e sua colocação habitual, sobretudo considerando que os tradutores não 
pertencem à comunidade de falantes do AAVE.

Inicialmente, cogitou-se que o fenômeno apareceria em poucas 
ocorrências ao longo do poema. Contudo, em um segundo momento, 
verificou-se a possibilidade de aplicá-lo em quase todas as situações em 
que haveria a necessidade de um auxiliar, produzindo construções como 
“She crying”. Embora tais estruturas respeitassem a lógica do fenômeno, 
acabavam por comprometer o fluxo rítmico da declamação. Por essa razão, 
optou-se por empregar o recurso apenas em uma única instância: “She say”.

O segundo mecanismo, em contrapartida, manteve-se presente 
desde a primeira versão da tradução. Descrito por Wolfram (2000, p. 118, 
tradução nossa) como “provavelmente o traço gramatical mais marcante do 
AAVE, a ponto de se tornar um estereótipo2” , o habitual be é amplamente 
reconhecido e associado à sua comunidade de falantes. Esse recurso 
aparece em dois momentos na tradução: na primeira estrofe (“Because they 
be calling”) e na segunda (“Be putting her on time out”). O emprego desse 
mecanismo sugere ações que ocorrem com frequência, reforçando ao leitor 
que tais eventos não foram pontuais, mas se repetem sistematicamente – 
seja nas ofensas cotidianas dirigidas à menina, seja na atitude da professora.

O terceiro mecanismo identificado na variante ocorre na construção 
da negativa. O AAVE faz uso do fenômeno conhecido como negative 
concord ou multiple negation, em que, como observa Wolfram (2000, p. 123, 
tradução nossa), “uma única proposição negativa pode ser marcada tanto 
dentro do sintagma verbal quanto em indefinidos pós-verbais3” . Na quarta 
linha da segunda estrofe, a tradução reproduz esse recurso por meio da 
construção “She say she don’t have no friends”, em lugar do SAE: “She says 
she doesn’t have any friends”.

1 “the absence of copula and auxiliary for contractible forms of is and are”.

2 “probably the most salient grammatical trait of AAVE, to the point of becoming a stereotype”.

3 “a single negative proposition may be marked both within the verb phrase and on postverbal indefinites”.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 30

Em síntese, a gramática do AAVE, quando estudada e aplicada de 
forma adequada, pode constituir-se como ferramenta tradutória relevante 
para as obras de autoras afrodiaspóricas, na medida em que respeita os 
contextos específicos de suas produções. Tal uso distancia-se das variantes 
marcadas pelo colonialismo europeu de caráter prescritivo e, ao mesmo 
tempo, pode abrir para tradutores e leitores zonas de disputa, reinvenção 
e questionamento dos modos hegemônicos de organização discursiva. 
Além disso, essa proposta tradutória oferece uma possibilidade concreta de 
recriar a dimensão afetiva do texto.

Considerações finais

A tradução intercultural fornece um espaço privilegiado para 
refletir criticamente sobre as interrelações entre linguagem, cultura e 
poder. Uma vez entendida como campo de tensões, a prática tradutória 
amplia o papel do tradutor, que passa também a desmontar concepções 
hegemônicas. Destarte, a tradução assume uma dimensão crítica ao 
articular as complexidades envolvidas na transposição de textos que já 
carregam uma densa carga simbólica, caso das literaturas afrodiaspóricas. 
Seja nas entrelinhas do discurso poético, seja nos aspectos mais evidentes 
da língua, essas formas de expressão se tornam instâncias de reinvenção em 
meio aos deslocamentos históricos e culturais.

Ao assumir sua condição diaspórica, Melania Luisa Marte mescla 
idiomas e abraça a completude das partes que a constituem, criando 
uma poesia que reflete uma experiência partilhada na história dos povos 
da afrodiáspora. Esse mesmo aspecto da partilha aparece na poética de 
Raquel Almeida, que, pela afetividade de suas enunciações, constrói um 
gesto poético de valorização da identidade negra e de toda a sua beleza, 
ao mesmo tempo que abraça e é abraçada pela coletividade. Tanto a 
produção de Marte quanto a de Almeida carregam múltiplos níveis de 
significação característicos das escritas afrodiaspóricas que se afirmam 
pela literatura. A escolha de suas obras se motivou pela reflexão sobre 
como autorias afrodiaspóricas podem alcançar públicos mais amplos por 
meio da tradução, garantindo sua pervivência e ressonância em diferentes 
espaços e temporalidades.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 31

Para trabalhar com ambas as autoras e suas poesias, partimos do 
princípio de que a tradução de textos de autorias afrodiaspóricas, quando 
realizada sem o conhecimento dos contextos culturais e linguísticos 
distintos, rasura o texto-fonte, reforçando as dinâmicas opressivas do poder 
hegemônico sobre o texto – desse modo, a tradução se esvazia de uma de 
suas camadas vitais. Ao tomar esse cuidado, as traduções apresentadas 
denotam, além de um aspecto insurgente, uma sensibilidade notável ao 
manter as camadas discursivas inerentes ao (con)texto, reconhecendo as 
nuances dos discursos em pretuguês e AAVE. Linguagens como essas são 
formas de organização discursiva que, certamente, reverberam a presença 
das populações da afrodiáspora na formação cultural das Améfricas. É nesse 
sentido que traduzir do AAVE para o pretuguês ou vice-versa é também 
pensar em como os marcadores dessa presença se apresentam de diferentes 
formas, constituindo-se como expressões de uma memória compartilhada. 
Dessa maneira, as traduções aqui propostas se afastam das equivalências 
estáticas de certos trabalhos, pois reconhecem tais particularidades e 
operam por meio de (trans)criações das poéticas afrodiaspóricas. Ao 
mesmo tempo, elas reafirmam um compromisso com a obra a partir de 
estéticas recriadas e amplificadas no texto de chegada.

Ao adotar esse gesto crítico-criativo mediante um ouvido atento 
às diferentes camadas linguístico-culturais, o fazer tradutório amplifica 
as potências estéticas e políticas da arte poética de Melania Luisa Marte 
e Raquel Almeida, recorrendo a variantes como o AAVE e o pretuguês, 
que historicamente enunciam as multiplicidades das experiências 
afrodiaspóricas. A tradução realça, assim, o brio da palavra negra e suas 
ressonâncias, avivadas tanto na fala quanto na escuta.

Referências

ALMEIDA, Raquel. Menina Princesa. In: BUZO, Alessandro (org.). Pelas 
periferias do Brasil. v. II. São Paulo: Suburbano Convicto Edições, 2003. p. 
92-93.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 32

BENJAMIN, Walter. A tarefa do tradutor. Tradução de Susana Kampff 
Lages. In: HEIDERMANN, Werner (org.). Clássicos da Teoria da Tradução. 
2. ed. revisada e ampliada. Florianópolis: UFSC/Núcleo de Pesquisas em 
Literatura e Tradução, 2010. p. 201-231.

CAMPOS, Haroldo de. Da transcriação: poética e semiótica da operação 
tradutora. Belo Horizonte: Fale/UFMG, 2011.

CARRASCOSA, Denise. Traduzindo no Atlântico Negro: por uma práxis 
teórico-política de tradução entre literaturas afrodiaspóricas. Cadernos de 
Literatura em Tradução, [S. l.], n. 16, p. 63-72, 2016. Disponível em: https://
revistas.usp.br/clt/article/view/115270. Acesso em: 31 ago. 2025.

GONZALEZ, Lélia. Por um feminismo afro-latino-americano: ensaios, 
intervenções e diálogos. Organização de Flavia Rios e Márcia Lima. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2020. 

GUGENBERGER, Eva; MONTEAGUDO, Henrique; REI-DOVAL, 
Gabriel. Contacto de linguas, hibrididade, cambio: contextos, procesos e 
consecuencias. Santiago de Compostela: Consello da Cultura Galega, 2013.

KEENE, John. Translating Poetry, Translating Blackness. In: Poetry 
Foundation, 2016. Disponível em:  https://www.poetryfoundation.org/
features-blogger/74906/translating-poetry-translating-blackness. Acesso 
em: 10 fev. 2024. 

LUCCHESI, Dante; BAXTER, Alan; RIBEIRO, Ilza (org.). O português 
Afro-Brasileiro. Salvador: Edufba, 2009.

LUCCHESI, Dante. O contato entre línguas e a origem do português 
brasileiro. In: GUGENBERGER, Eva; MONTEAGUDO, Henrique; REI-
DOVAL, Gabriel. Contacto de linguas, hibrididade, cambio: contextos, 
procesos e consecuencias. Santiago de Compostela: Consello da Cultura 
Galega, 2013, p. 191-221.

MARTE, Melania Luisa. Plantains and Our Becoming: Poems. USA: Random 
House, 2023.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do 
corpo-tela. Rio de Janeiro: Cobogó, 2021.



Percurso intercultural na tradução da afropoética feminina 33

REED, Shonette. Author Melania Luisa Marte on the power of honoring our 
matriarchs & ourselves in “Plantains and Our Becoming”. Disponível em: 
https://grownmag.com/culture/interviews/author-melania-luisa-marte-
on-the-power-of-honoring-our-matriarchs-ourselves-in-plantains-and-
our-becoming/. Acesso em: 31 ago. 2025.

RICOEUR, Paul. Sobre a tradução. Tradução de Patrícia Lavelle. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2011.

RODRIGUES, Felipe Fanuel Xavier. Cidinha da Silva, Um Exu em Nova 
York (selected stories). Absinthe: World Literature in Translation, n. 30, 
2024. Disponível em: https://doi.org/10.3998/absinthe.6852. Acesso em: 31 
jan. 2025.

SALGUEIRO, Maria Aparecida Andrade. Traduzir a negritude: desafio para 
os estudos de tradução na contemporaneidade. Cadernos de Letras da UFF, 
v. 24, n. 48, jan. /jun. 2014.

WOLFRAM, Walt. The grammar of urban African American Vernacular 
English. [S. l.]: [s. n.], 2000. Disponível em: https://www.researchgate.net/
publication/251736187. Acesso em: 02 nov. 2024.


