
AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X: 
ENFRENTAMENTO DAS IMAGENS DE CONTROLE E RESISTÊNCIA AO 

DISPOSITIVO DE RACIALIDADE NA ESCRITA DE ELIZABETH ACEVEDO
 

SELF-DEFINITION IN THE POET X: 
CONFRONTING CONTROLLING IMAGES AND RESISTING THE RACIALITY 

DISPOSITIF IN ELIZABETH ACEVEDO’S NARRATIVE

Talita Vasconcelos Brandão 1 

Resumo
Para refletir sobre a resistência de mulheres negras na literatura infantojuvenil, tomamos como corpus o 
livro A Poeta X, de Elizabeth Acevedo. A análise propõe um diálogo entre a obra e o conceito de autode-
finição como resistência propostas por Collins (2019). O percurso metodológico se baseia na analise das 
poesias do livro que evidenciam as imagens de controle impostas à personagem; sua resposta subjetiva 
em forma de resistência poética; e o papel da coletividade nesse processo de subjetivação. A partir des-
sa delimitação, a análise investiga, na construção escrevivente de Elizabeth Acevedo, a autodefinição na 
trajetória da protagonista Xiomara.

Palavras-chave
Imagens de controle; autodefinição; escrevivência; Poeta X; Elizabeth Acevedo.

Abstract
To reflect on the resistance of Black women in young adult literature, this study takes Elizabeth Acevedo’s 
The Poet X as its corpus. The analysis establishes a dialogue between the novel and Patricia Hill Collins’ 
(2019) concept of self-definition as resistance. The methodological approach is based on the analysis of 
the book’s poems, which highlight the controlling images imposed on the protagonist, her subjective res-
ponse in the form of poetic resistance, and the role of collectivity in this process of subjectivation. Within 
this framework, the study investigates how Acevedo’s escrevivente construction articulates self-defini-
tion in the trajectory of the protagonist, Xiomara.

Keywords
Controlling images; self-definition; escrevivência; The Poet X; Elizabeth Acevedo.

¹ Mestre em Comunicação Social pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), talitabrandaoufmg@gmail.com. ORCID: 
https://orcid.org/0009-0003-4037-2458, Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/0237125593906712. 

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

mailto:talitabrandaoufmg@gmail.com
https://orcid.org/0009-0003-4037-2458
http://lattes.cnpq.br/0237125593906712
https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

2

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Introdução

Este artigo parte do encontro entre teoria e experiência, leitura e memória. Ao co-
nhecer, na adolescência, a obra A Poeta X, de Elizabeth Acevedo, encontrei não apenas 
uma personagem com quem me identifiquei, mas também uma linguagem capaz de 
nomear vivências que até então me atravessavam sem forma. Anos depois, no mestra-
do, ao estudar o conceito de autodefinição proposto por Collins (2019), revi a potência 
daquela primeira leitura sob uma nova perspectiva. Foi a partir desse entrelaçamento 
entre formação intelectual e afetiva que este trabalho foi construído.

Na luta contra o silenciamento, a escrita, como processo de subjetivação, é um 
espaço de resistência de mulheres negras (hooks, 2019a; Collins 2019). Na literatura 
dessas mulheres o corpo feminino rememora e quebra silêncios. Como aponta Leda 
Martins (1996, p.112): 

E é do locus da ficção e da poesia que a escritora negra, em particular, 
busca rasurar esses vícios de figuração, vestindo a personagem negra 
feminina com novos significantes que indiciam outras possibilidades 
de significância e de interferência nos processos de alçamento do cor-
po feminino como corpo de linguagem. 

No processo de transformação do corpo em linguagem, a análise em questão 
parte do romance de Elizabeth Acevedo, A Poeta X. Narrado em versos pela protagonis-
ta, o livro constitui o encontro da personagem com a escrita. Xiomara, uma menina ne-
gra de origem dominicana, trata em seus poemas sobre a relação com os pais, religião, 
raça, gênero e sexualidade. Na poesia, a adolescente acessa um espaço de resistência 
que a personagem define como experiência libertadora. Ao mesmo tempo, no plano 
amplo do romance, a escolha político-estética de Acevedo em compor a história em 
versos a partir da voz de uma protagonista negra faz da própria obra literária um gesto 
de contestação, que conecta o locus da ficção com sua resistência enquanto escritora 
negra.

Nessa linguagem enquanto resistência, a escrita de ficção de mulheres negras, 
com suas personagens que rasuram estereótipos e criam outros significantes, recons-
trói os laços entre escritora, narrativa e leitor. Conceição Evaristo (2020), ao elaborar o 
conceito de escrevivência, assume o objetivo de rasurar a imagem da “mãe preta” que 
conta histórias para casa-grande dormir. Ao contrário, a escrevivência conta histórias 
para acordar o sono dos injustos. Nesse compromisso politico-estético, Evaristo realiza 
a resistência na escrita, na qual “a literatura pode ser um lugar de expurgação pessoal 
e coletiva” (Evaristo, 2019, apud Silva, 2020, p.115).

Se a escrevivência de mulheres negras acorda a casa-grande, o que ela realiza 
em outras mulheres negras defino como a catarse plena. Nas aulas de literatura do meu 
ensino fundamental, aprendi o significado de catarse, a libertação emocional que um 
leitor pode experimentar a partir da experiência de um personagem. Tocada por esse 
conceito, escrevi minha primeira poesia que no verso inicial dizia: ‘prefiro viver em uma 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


2 3// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

catarse constante de tudo que me remete a mim’. Nessa época, em um contexto em 
meio a conflitos relacionados à raça, à sexualidade e ao bullying, a literatura tornou-se 
refúgio e dissociação. No entanto, essa catarse era sempre fragmentada pelo encontro 
com personagens que não se pareciam comigo. Para minha identidade, esse afasta-
mento representou a assimilação de uma branquitude inatingível e a constante busca 
pelo branqueamento. O ponto de virada ocorreu quando conheci Xiomara. Segundo 
Conceição Evaristo (2020), a criação de personagens a partir de espaços de exclusão 
molda a identificação de leitores que partem do mesmo espaço:

Assim como a escritora ou o escritor ao inventar a sua escrita, pode 
deixar um pouco ou muito de si, consciente ou inconscientemente, 
creio que a pessoa que lê, acolhe o texto, a partir de suas experiências 
pessoais, se assemelhando, simpatizando ou não com as personagens 
(Evaristo, 2020, p.32).

Essa vivência molda o artigo em questão. Da escritora que escreve colada à sua 
vivência. Da personagem que se encontra a partir da escrita. Da leitora que se identifica 
no viver e se ver. O percurso metodológico parte da releitura da obra para compreender 
como a palavra poética se torna espaço de resistência e de construção de novas formas 
de subjetividade para mulheres negras. As poesias de Xiomara foram escolhidas com 
base em três eixos analíticos extraídos da proposta de Collins (2019): (1) a identificação 
das imagens de controle que incidem sobre Xiomara — relacionadas à raça, gênero, 
classe, idade e sexualidade; (2) a observação dos momentos em que a personagem 
performa sua autodefinição por meio da palavra poética; e (3) a análise do papel da 
coletividade e das redes de apoio no processo de fortalecimento do eu, compreendi-
das como dimensões centrais da autodefinição para mulheres negras. Collins (2019), 
portanto, é aqui mobilizada não apenas como referencial teórico, mas também como 
ferramenta analítica, permitindo compreender como a construção narrativa de Xiomara 
tensiona as opressões interseccionais e afirma outras formas de existir.

Preciso falar sobre a linguagem: dispositivo de racialidade e intersec-
cionalidade

Partimos de Sueli Carneiro (2005), que propõe o conceito de dispositivo de ra-
cialidade, derivado da noção de dispositivo de poder de Michel Foucault. A partir dessa 
chave, Carneiro compreende a racialidade como uma rede heterogênea de elementos 
que permite a manutenção da dominação racial. Com base nas formulações foucaul-
tianas de biopoder e biopolítica, formas de gestão máxima da vida que definem perfis 
específicos para viver ou morrer, Sueli Carneiro descreve a dinâmica de “promoção do 
vitalismo dos brancos e multicídios de negros na esfera do biopoder” (Carneiro, 2005, 
p.93). Em suas palavras, o dispositivo de racialidade “oferece recursos teóricos capazes 
de apreender a heterogeneidade de práticas que o racismo e a discriminação racial 
engendram na sociedade brasileira” (Carneiro, 2005, p. 39). Como sistematização, a 
autora afirma:

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

4

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Da perspectiva foucaultiana entendemos as relações raciais no Brasil 
como um domínio que produz e articula saberes, poderes e modos de 
subjetivação, conformando um dispositivo de racialidade. Considera-
mos que tal como ele afirma para o caso da sexualidade, se a racialida-
de se coloca como um domínio a conhecer, é porque, relações de poder 
a “instituíram como objeto possível; em troca, se o poder pode tomá-la 
como alvo, foi porque se tornou possível investir sobre ela através de 
técnicas de saber e de procedimentos discursivos.” (Foucault, 1988, p. 
93). Preliminarmente a racialidade é aqui compreendida como uma no-
ção relacional que corresponde a uma dimensão social, que emerge da 
interação de grupos racialmente demarcados sob os quais pesam con-
cepções histórica e culturalmente construídas acerca da diversidade 
humana (Carneiro, 2005, p.34).

O dispositivo de racialidade exerce um controle epistemológico nas relações por 
meio de uma rede de discursos, instituições, regulamentos e espaços, enquanto ditos e 
não ditos. Trata-se de uma tecnologia que se apoia nas representações construídas so-
bre o negro durante o período colonial e que, no pós-abolição, assegura a continuidade 
da urgência da dominação racial. Como tecnologia que define o humano e não-huma-
no, e distribui a morte a partir dessa diferenciação, Carneiro (2005) evidencia como 
essa morte é distribuída na articulação entre raça e gênero. Segundo a autora:

Na biopolítica, gênero e raça se articulam produzindo efeitos específi-
cos. No que diz respeito ao gênero feminino, evidencia-se, por exemplo, 
a ênfase em tecnologias de controle sobre a reprodução, as quais se 
apresentam de maneira diferenciada segundo a racialidade; quanto ao 
gênero masculino, evidencia-se a simples violência (Carneiro, 2005, p. 
72).

Na mesma toada, segundo Lélia Gonzalez (2020, p. 68), a articulação entre raça 
e gênero é violenta para mulheres negras: “Para nós o racismo se constitui como a sin-
tomática que caracteriza a neurose cultural brasileira. Nesse sentido, veremos que sua 
articulação com o sexismo produz efeitos violentos sobre a mulher negra em particular.”.

Essa articulação torna-se central na elaboração de um feminismo negro que de-
nuncia as especificidades das opressões sofridas por mulheres negras. Sueli Carneiro 
(2011) destaca que mulheres afrodescendentes têm buscado registrar a intersecção 
entre gênero e raça como elemento fundamental para compreender as formas de ex-
clusão e pensar políticas públicas. A autora demonstra como essa perspectiva rompe 
com leituras universalistas do feminismo e com abordagens antirracistas que descon-
sideram o gênero.

Para além da articulação entre opressões, o conceito teórico chamado de in-
terseccionalidade foi sistematizado por Kimberlé Crenshaw (1989) em suas pesquisas 
sobre as opressões interligadas de gênero, classe e raça em casos jurídicos. No TED-
Woman (2016), Crenshaw explica:

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


4 5// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

(...) como você chama isso quando você é afetado por múltiplas opres-
sões e então fica completamente sozinho? “Interseccionalidade” pare-
cia combinar. Eu descobriria mais tarde que as mulheres afro-america-
nas, bem como mulheres de outras cores de pele, como tantos outros 
grupos marginalizados no mundo, enfrentaram desafios, devido à in-
terseccionalidade, devido à intersecção de raça, gênero, do lgbtfobia, 
xenofobia, capacitismo (Crenshaw, 2016, tradução nossa).

Dentro do feminismo negro, a interseccionalidade mobiliza uma prática metodo-
lógica, teórica e de resistência. Nesse sentido, Collins e Bilge (2021) a propõem como 
uma práxis crítica que está atenta “à interseção das relações de poder e é vital para 
resistir à desigualdade social.” (p. 56).

Em seu trabalho intelectual, assim como Sueli Carneiro afirma que o dispositivo 
de racialidade se beneficia das representações construídas sobre o negro, Collins apli-
ca a interseccionalidade no campo das representações. Para a autora, “tanto ideologias 
racistas como sexistas compartilham a característica comum de tratar grupos domina-
dos – os ‘outros’ – como objetos aos quais falta plena subjetividade humana” (Collins, 
2016, p. 106). Amparada em Stuart Hall (2016), Collins entende que as representações 
são estruturadas em polos opostos, nos quais o Outro ocupa uma posição contrastante 
essencial para a criação de sentido. A autora aprofunda essa discussão ao examinar 
como a matriz de dominação organiza historicamente tais imagens e representações 
sociais “para fazer com que o racismo, o sexismo, a pobreza e outras formas de injustiça 
social pareçam naturais, normais e inevitáveis na vida cotidiana” (Collins, 2019, p. 151).

No contexto da manutenção das opressões interseccionais, Collins (2019) pro-
põe o conceito de Imagens de Controle. Segundo a autora, “Analisar as imagens de 
controle aplicadas às afro-americanas revela os contornos específicos da objetificação 
das mulheres negras, bem como as maneiras pelas quais as opressões de raça, gênero, 
sexualidade e classe se interseccionam”(Collins, 2019, p.154).

Preciso falar sobre a linguagem: a autodefinição e escrevivência

Ao tratar de saberes e poderes que moldam formas normativas de assujeitamen-
to, o dispositivo de racialidade, ainda que estruturado para a manutenção da domina-
ção racial, também desencadeia possibilidades de subversão. Inspirada em Foucault, 
Sueli Carneiro (2005) afirma que todo dispositivo de poder produz as suas próprias 
resistências, que se expressam desde atitudes individuais e aparentemente despolitiza-
das até a constituição de sujeitos coletivos que demandam direitos. Segundo Carneiro 
(2005), resistir torna-se possível porque a própria lógica do poder abre brechas para a 
emergência de estratégias de sobrevivência, de crítica e de emancipação. De acordo 
com a autora, por exemplo, a rede de saberes que constrói a diferenciação para subal-
ternizar pessoas negras é tensionada pela ação dos próprios sujeitos, que elaboram: 
“os saberes insurgentes que emergem do campo da resistência, para disputar a produ-
ção da verdade sobre a racialidade dominada.” (Carneiro, 2005, p. 53).

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

6

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

É nesse horizonte que aproximo Sueli Carneiro de Patricia Hill Collins. Como re-
sistência às imagens de controle, Collins (2019) afirma que, ao se autodefinir, mulheres 
negras desafiam as representações criadas para subalternização de seus corpos. Nes-
se sentido, a autodefinição analisada por Collins pode ser compreendida como uma 
das resistências possíveis, inscrita no próprio campo estratégico aberto pelas tecnolo-
gias de poder do dispositivo de racialidade.

Ao tratar, por exemplo, da imagem de controle de objetificação do corpo classi-
ficada por Collins como Jezebel, “a Jezebel ou hoochie é construída como uma mulher 
cujo apetite sexual é, na melhor das hipóteses, inadequado e, na pior, insaciável, basta 
um pequeno passo para que ela seja imaginada como uma ‘aberração’” (Collins, 2019, 
p.173). Collins explica que, em vez de aconselhar as mulheres negras a adotarem com-
portamentos dóceis para evitar a imagem de Jezebel, é mais eficaz encorajar a asserti-
vidade e ousadia para sobreviver e superar ambientes hostis. 

Nesse sentido, a autodefinição permite resistir à desumanização promovida pe-
los sistemas de dominação e ajuda as mulheres negras a rejeitarem a opressão psico-
lógica internalizada, protegendo sua autoestima contra os ataques frequentes de ima-
gens controladoras. Para Collins (2019) a insistência na autodefinição das mulheres 
negras transforma o diálogo, passamos de um debate que tenta verificar a precisão 
técnica de uma imagem para um debate que destaca a dinâmica de poder subjacente 
ao próprio processo de definição.

Segundo Collins (2019), feministas negras têm questionado não apenas o que é 
dito sobre as mulheres negras, mas também a credibilidade e as intenções daqueles 
que possuem o poder de definir. Quando as mulheres negras se autodefinem, rejeitam 
a suposição de que aqueles que estão em posições de autoridade para descrever têm 
o direito de estar nessas posições. Independentemente do conteúdo específico das au-
todefinições das mulheres negras, o ato de insistir na autodefinição valida o poder das 
mulheres negras como sujeitos. Nesse sentido: “Autodefinição envolve desafiar o pro-
cesso de validação do conhecimento político que resultou em imagens estereotipadas 
extremamente definidas da condição feminina afro-americana” (Collins, 2016, p.102).

Aí está a linguagem como lugar de luta. bell hooks também tematiza esse es-
paço de subjetivação em sua escrita e no processo de educação de jovens. Para a 
autora (2019a), a escrita subjetiva de mulheres negras é um processo de localização e 
de intervenção íntima que encontra uma resistência em que o corpo é a testemunha e 
articulador sensível em oposição à opressão:

Tenho tentado mudar a maneira como falo e escrevo, imprimir um sen-
tido de localização na minha maneira de falar, não apenas de quem eu 
sou no presente, mas de onde eu venho, das múltiplas vozes que exis-
tem dentro de mim. “Enfrentei o silêncio, a dificuldade de articulação. 
Quando digo, então, que essas palavras vêm do sofrimento, refiro-me 
à luta pessoal para dar nome àquele local a partir do qual minha voz 
se desenvolve — o espaço da minha teorização (bell hooks, 2019a, p. 
294-295).

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


6 7// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Ao definir esta localização subjetiva como a escrita pela margem, bell hooks 
(2019a) mostra como a experiência de marginalidade permite às mulheres negras de-
senvolver um ponto de vista singular, capaz de refletir sobre a realidade e produzir 
saber simultaneamente de dentro para fora e de fora para dentro. Collins (2016) retoma 
essa perspectiva ao conceber o estatuto de outsider within, identificando na criação a 
partir da margem os eixos centrais do pensamento feminista negro: a autodefinição 
e autoavaliação; a natureza interligada da opressão; e a importância da cul¬tura das 
mulheres afro-americanas. Trata-se assim de uma elaboração do feminismo negro que 
rasura o dispositivo de racialidade na linguagem por meio da autoafirmação e da vivên-
cia subjetiva de mulheres negras.

Esses processos de subjetivação e uso criativo da margem na escrita de mulhe-
res negras encontram expressão na escrevivência. Segundo Conceição Evaristo (2020), 
ao colocar a própria vida e vivência como ponto de partida da escrita, mulheres ne-
gras desfazem imagens, apropriam-se da escrita e se significam na coletividade e na 
memória. Nessa rasura, a literatura torna-se espaço de reconhecimento e afirmação 
da existência que transforma a experiência subjetiva em prática discursiva resistente. 
Segundo Conceição:

Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de es-
crita das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfa-
zer uma imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres negras 
escravizadas tinha sua potência de emissão também sob o controle 
dos escravocratas, homens, mulheres e até crianças. E se ontem nem 
a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos 
pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses signos 
gráficos, do valor da escrita, sem esquecer a pujança da oralidade de 
nossas e de nossos ancestrais (Conceição, 2020, p. 30).

Elizabeth Acevedo parte desse lugar na literatura e poesia. Mulher negra, filha 
de imigrantes dominicanos, Acevedo começou A Poeta X em 2012, enquanto era pro-
fessora de inglês e percebeu que não via seus alunos e nem a si mesma nos persona-
gens literários que estudava. Durante o desenvolvimento de A Poeta X, parte da ficção 
foi inspirada por seu diário do segundo ano do ensino médio, criando uma colaboração 
e diálogo entre suas perspectivas como estudante adolescente e jovem-adulta na do-
cência (Epic Reads, 2018). 

A criação da narrativa ficcional atravessa as experiências de Elizabeth Acevedo 
como professora, como aluna, como filha e como parte da comunidade negra, latina-
-dominicana. É possível perceber, na articulação entre sua obra e a escrevivência, uma 
fusão entre autora e personagem como uma decisão político-estética. Como afirma 
Evaristo (2020, p. 31): “São personagens ficcionalizados que se con(fundem) com a 
vida, essa vida que eu experimento, que nós experimentamos em nosso lugar ou viven-
do con(fundido) com outra pessoa ou com o coletivo, originalmente de nossa pertença.”.

Nesse uso criativo da subjetivação como escrevivência, o livro A Poeta X arti-
cula dois planos de escrita. No primeiro, está o projeto literário da própria autora: uma 
narrativa construída em forma poética que acompanha o crescimento e autodefinição 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

8

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

de sua protagonista, explorando a potência estética do verso como recurso narrativo. 
No segundo, situado no interior da ficção, está a escrita da personagem Xiomara, nar-
radora em primeira pessoa, que utiliza a poesia como espaço de expressão subjetiva e 
contestação das opressões que a atravessam. 

Então falo

Para além da escrevivência de Acevedo, é importante também situar o lugar 
de onde parte a escrita deste artigo. Segundo Silva (2020), na escrevivência, o ato de 
escrever reverbera na leitura. O uso criativo da margem na escrita de mulheres negras 
cria laços identitários no pacto de leitura e constrói uma linhagem de pertencimento 
entre autora e leitoras que resulta na irradiação de vozes negras.

Essa escrita que mobiliza o/a leitor/a para refletir sobre si e sobre a 
história de seus antepassados atende não apenas pelo conteúdo, mas 
também pelo vigor e rigor da linguagem na edificação de um mundo 
ficcionalizado, não como mera “representação da realidade”, mas como 
procedimento consciencioso do seu alcance e de sua intencionalidade 
discursiva que vem pautada pela sua condição de escritora (Silva, 2020, 
p. 123).

Conheci A Poeta X aos 17 anos. A escrita deste artigo nasce da articulação entre 
essa leitura formadora da minha adolescência e os estudos sobre feminismo negro que 
desenvolvi durante o mestrado. Mesmo com o rigor da pesquisa acadêmica, muitas 
das poesias citadas aqui são as mesmas que marquei há sete anos, na minha primeira 
leitura, enquanto menina negra com dilemas como os de Xiomara.

O dispositivo de racialidade molda as relações e interações desde a primeira 
infância. Em minha vida, isso significou, desde cedo, perceber como minha validade e 
pertencimento estavam condicionados. Na infância, eu era a pretinha da sala que não 
recebia figurinha – maior pacto de amor e afeto experienciado nos primeiros anos da 
vida escolar – que não fazia parte dos pares juninos e, na brincadeira de mamãe, papai 
e filhinho, era a empregada. Nesse momento, uma entidade surgiu em meu caminho, 
a mulata do carnaval. Me vi bela, desejada, televisionada e percebi: hoje sou feia, mas 
quando minha bunda crescer serei mulata. Lembro de sonhar com meu amadureci-
mento e me consolar com o corpo que viria, quase como um rito de transformação. Aos 
7 anos, vi na sexualização a única imagem positiva na qual ganharia afeição. Meu corpo, 
nessa fase formativa, era atravessado por imagens de dominação que me ensinavam, 
desde nova, que ser negra e mulher significava negociar a própria existência em termos 
de aceitação e afeto.

Com a chegada da adolescência – com o crescer da bunda ou das experiências 
– meu corpo parecia não acompanhar minha legitimação, a bunda pareceu grande de-
mais para os espaços que queria ocupar e pequena demais para ser considerada parte 
de uma humana. Conheci a mulata (ou Jezebel), percebi meu corpo atravessado por ela, 
mas ele não me ofereceu reconhecimento.

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


8 9// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Nesse contexto, a literatura foi refúgio e dissociação da realidade. Em casa, 
imersa nos livros, eu lia histórias descorporificadas, em que meu corpo negro e minha 
identidade não existiam. Foi somente ao conhecer Xiomara, em A Poeta X, que essa re-
lação mudou. Ela inaugurou uma possibilidade de leitura conscienciosa, em que o afeto 
e o reconhecimento do corpo negro se tornavam visíveis e significativos. Conhecer 
Xiomara e acompanhar sua trajetória em A Poeta X me permitiu nomear experiências 
de violência, reconhecer padrões de opressão e vislumbrar possibilidades de empode-
ramento que não dependiam do olhar do outro.

Ao revisitar essas memórias à luz de autoras como Sueli Carneiro, Patricia Hill 
Collins, Conceição Evaristo e bell hooks, compreendo como o dispositivo de racialida-
de que me cercava produzia imagens de controle que tentavam moldar minha subje-
tividade, mas também que estratégias de resistência são possíveis. Nesse sentido, o 
feminismo negro, articulado à escrita de mulheres negras, oferece caminhos para a 
autodefinição, permitindo que experiências de vida atravessadas pelo racismo e pelo 
sexismo se convertam em potência criativa e crítica. É a partir desse entrecruzamento 
entre vivência, leitura e teoria que situo a escrita deste artigo.

O percurso metodológico adotado neste trabalho consiste em uma análise de 
trechos selecionados da obra A Poeta X, de Elisabeth Acevedo, com foco nas poesias 
que evidenciam, em diferentes momentos, tanto as estruturas de opressão que atra-
vessam a experiência da personagem Xiomara quanto seus gestos de resistência e 
afirmação da própria subjetividade. Os trechos foram escolhidos com base em três 
eixos analíticos extraídos da proposta de Collins (2019): (1) a identificação das imagens 
de controle que incidem sobre Xiomara — relacionadas à raça, gênero, classe, idade e 
sexualidade; (2) a análise do papel da coletividade e das redes de apoio no fortaleci-
mento do eu; e (3) a observação dos momentos em que a personagem performa sua 
autodefinição por meio da palavra poética.

Imagens de controle e interseccionalidades

O livro A Poeta X começa com Xiomara narrando seu espaço, sua comunidade. 
A primeira descrição do livro não é sobre seu corpo, mas sobre aqueles que a cercam. 
Essa descrição acaba quando é a vez desse espaço descrevê-la. Saímos do espaço de 
liberdade que Xiomara encontra no Harlem, para a opressão que esse espaço também 
exerce sobre ela no cruzamento das opressões entre localidade, raça e gênero.

Eu observo o quarteirão que sempre chamei de lar.
Vejo as velhinhas da igreja, chinelas estapeando a calçada,
suas bocas desatando carretas de espanhol caribenho
espalhando seus disse me disse.[...]
— Ayo, Xiomara, você tem que usar uns vestidos assim!
— Porra, te casariam antes do fim das férias.
— Até porque todo mundo sabe que as carolas são as mais putas.
Mas eu ignoro as provocações, aproveito o finzinho da liberdade,
e espero as longas sombras me dizerem

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

10

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

quando Mami está para chegar do trabalho,
quando está na hora de subir às escondidas.
(Acevedo, 2018, p. 15)

A próxima poesia do livro continua em uma resposta ao fim do verso, nesse mo-
mento Xiomara se descreve pela primeira vez.

Eu sou inescondível.
Mais alta até que meu pai, com o que Mami sempre chamou de
“corpo demais para uma menina tão nova”.
Eu sou o bebê com muitas dobrinhas agora assentadas em peitos gran-
des 
demais e quadris ondulantes,
então os meninos que me chamavam de baleia no quarto ano
agora me pedem fotos de biquíni.
Outras meninas me chamam de metida. Puta. Dada.
Quando seu corpo ocupa mais espaço do que sua voz
você é sempre alvo de boatos certeiros. (Acevedo, 2018, p.17).

Em Inescondível, Xiomara apresenta em sua poesia a imagem de controle que 
a cerca desde o começo de sua adolescência. Assim como a imagem de controle da 
Jezebel conceituada por Collins (2019), a vivência de Xiomara é atravessada pela sexua-
lização do seu corpo. Essa sexualização vai de encontro à imagem que Xiomara foi cria-
da para seguir. Xiomara vem de um contexto em que a religião molda a sua formação 
e sua família: a mãe que queria ser freira, seu nascimento entendido como um milagre, 
sua melhor amiga e seu irmão gêmeo que são devotos. Nesse contexto religioso, en-
quanto a sexualidade é reprimida, o seu corpo é objeto de sexualização: 

Quando a única garota que devo imitar foi
uma virgem fecundada que provavelmente
tava morrendo de medo. Quando escuto
que medo e fogo são tudo o que esta vida
me reserva.
Quando olho pela igreja e nenhuma das
imagens de anjos, de Jesus ou Maria, ou
de algum dos apóstolos é como eu: preta,
grande, nervosa.
Quando escuto que devo ter fé
no pai no filho 
nos homens e os homens são os primeiros
a fazer eu me sentir tão pequena. (Acevedo, 2018, p.71)

Nesse primeiro momento em que as opressões interligadas são apresentadas 
pelo cotidiano de Xiomara, a escrita é lugar secreto de desabafo. A escrita é descrita 
como espaço, Xiomara a descreve como se vestir de seus pensamentos e mudar seu 
próprio mundo. Nisso, Xiomara sai do espaço de seu corpo imaginado e violado por 
outros para habitar um espaço fora de si: 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


10 11// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Isso me acontece no mercado.
Isso me acontece na escola.
Isso me acontece no metrô.
Isso me acontece na estação.
Isso me acontece no meio-fio.
Isso me acontece na esquina.
Isso me acontece quando esqueço de estar alerta.
Isso me acontece o tempo todo.
Eu deveria me acostumar.
Eu não deveria ficar tão puta
quando os garotos — às vezes,
homens feitos —
falam comigo como querem,
acham que podem se tocar
ou me agarrar
ou fazer todo tipo de oferta.
Mas eu nunca me acostumo.
E sempre me deixa de mãos trêmulas.
Sempre deixa minha garganta apertada.
A única coisa que me acalma,
depois que chego em casa com Gêmeo,
é colocar os fones de ouvido.
Ouvir Drake.
Pegar meu caderno,
e escrever, escrever, escrever
todas as coisas que eu queria ter dito.
Fazer poemas com o que sinto afiado dentro de mim,
como se os sentimentos pudessem me cortar
de dentro para fora. (Acevedo, 2018, p.64)

As opressões interligadas que atravessam a vida de Xiomara ao longo de A Poe-
ta X evidenciam como os sistemas de dominação atuam de forma sobreposta e cumu-
lativa. Entre as imagens de controle que a cercam enquanto jovem negra, destacam-se 
as múltiplas formas de violência que ela vivencia. Como mulher negra, periférica e ado-
lescente, Xiomara enfrenta simultaneamente o racismo e o sexismo em um contexto 
adultocêntrico, expressos tanto nas violências cotidianas quanto na relação com sua 
família. A violência que sofre da mãe, por exemplo, não pode ser dissociada do contexto 
de gênero, raça e idade que marca sua subjetividade. Além disso, no contexto latino e 
católico em que estão inseridas, essas violências são reforçadas por uma repressão re-
ligiosa que atua impondo padrões morais rígidos sobre seu corpo e seu desejo, padrões 
que inclusive vão de encontro com seu corpo negro sexualizado por outros.

Ao destacar as interseccionalidades da personagem Xiomara, Elizabeth Aceve-
do indica como a raça, gênero, idade, localidade e religião posicionam mulheres negras 
em um lugar de opressão violenta entre a ausência de espaços plenamente seguros, a 
imagem de controle que nos atravessa e a normalização imposta. Nesse movimento, 
a narrativa literária não apenas tematiza a opressão, mas produz resistência na e pela 
forma poética que dá voz à personagem. No locus da ficção, a linguagem em versos 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

12

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

cria um espaço de invenção que denuncia a violência, por exemplo, na descrição dos 
lugares em que Xiomara já foi assediada. Mas, ao mesmo tempo, a narrativa projeta a 
busca de autodefinição, seja na tentativa de se definir para além das representações 
que lhe são dadas ou de significar a dor das opressões que a personagem vive.

Espaços seguros e a relação entre mulheres negras

no livro, o desenvolvimento da autodefinição de Xiomara passa pelas tarefas 
propostas pela professora Galiano, que aparece como figura importante no desenvolvi-
mento de Xiomara. Ao descrever a professora, Xiomara diz:

Sra. Galiano
Não é o que eu esperava.
Todo mundo fala dela
como se fosse superexigente
e sempre passasse
os piores deveres.
Então, eu esperava alguém mais velho,
uma professora de camisa social, cabelo largado,
terninho e tudo o mais,
óculos escorregando pelo nariz.
Sra. Galiano é jovem, veste cores vivas,
seu cabelo é cacheado e natural.
Ela também é pequena — tipo, mignon de verdade —
mas ocupa muito o espaço, sabe como é?
Como se estivesse acostumada a forçar passagem
por tudo o que inventam sobre ela. (Acevedo, 2018, p.49).

Durante as aulas da professora, um momento marcante no livro começa pela 
representação de outras mulheres negras que tomaram a palavra.

Quando a aula começa, a Sra. Galiano passa um vídeo:
uma mulher no palco, a voz baixa,
depois, mais alta, mais rápida, como um trem expresso disparando pe-
los
trilhos.
A poeta fala sobre ser negra, sobre ser mulher, sobre como os padrões 
de beleza a fazem pensar que não é bonita.
Eu não respiro por três minutos inteiros
enquanto observo suas mãos, e rosto,
sentindo que ela está falando diretamente comigo.
Está dizendo o que eu penso 
e o que eu achava que ninguém mais pensava (Acevedo, 2018, p.88).

Logo após o contato com Slam, Xiomara pega seu caderno de poesia e as recita 
na frente do espelho. A personagem descreve a poesia falada como suas palavras ocu-
pando o espaço que elas querem. Esse momento é crucial na narrativa pois perpassa a 
construção da reivindicação em seu processo de escrita. A poesia falada para alguém 
pela primeira vez é espaço de exposição: “me sinto tão nua quanto se tivesse me des-

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


12 13// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

pido na frente dele.” (Acevedo, 2018, p.121),  mas o corpo muda com a experiência de 
partilha quando Xiomara começa a frequentar o grupo de poesia da escola e eventos 
voltados ao Slam.

Esse processo é diretamente influenciado pelo contato com a professora em 
sala de aula. No início do livro, a escola é retratada como um espaço de opressão, onde 
Xiomara enfrenta o racismo e o sexismo por meio da objetificação de seu corpo. No 
entanto, ao longo da narrativa, esse cenário se transforma a partir do contato com uma 
educação libertadora promovida pela professora Galiano. Por meio dos exemplos que 
ela compartilha e das atividades que estimulam os alunos a expressarem suas vivên-
cias, a escola passa a encarnar a proposta pedagógica defendida por bell hooks (2019b): 

o trabalho de todos os nossos professores progressistas, não era só nos 
ensinar o conhecimento dos livros, mas nos ensinar uma visão de mun-
do contestadora - diferente daquela de nossos exploradores e opresso-
res -, uma visão de mundo que nos permitisse ver a nós mesmos não 
através das lentes do racismo ou de estereótipos racistas, mas que nos 
permitisse focar de forma clara e nítida, olhar para nós mesmos e para 
o mundo ao redor crítica e analiticamente, ver a nós mesmos primeiro e 
acima de tudo nos esforçando pela completude, pela união de coração, 
mente, corpo e espírito (bell hooks, 2019b p.113-114).

Após interagir com as propostas de atividade críticas e contestadoras da pro-
fessora Galiano, a autodefinição de Xiomara torna-se mais intencional. Em uma das ta-
refas passadas pela professora Galiano à Xiomara, ao refletir a partir das instruções da 
professora sobre o que gostaria em sua biografia, Xiomara se autodefine e autoavalia 
para além das imagens de controle que a cercam:

E foi assim que Xiomara,
de mãos nuas, lutou com o mundo
para que a chamassem pelo nome certo,
para que não esperassem que fosse santa,
para que a respeitassem como mulher.
Ela soube desde pequena 
que o mundo não cantaria seus triunfos,
mas pegou todos os estereótipos
e os prendeu entre os braços
até que a verdade fosse sua última respiração.
Xiomara pode ser lembrada
como muitas coisas: estudante,
milagre, irmã protetora,
filha incompreendida,
mas o mais importante é que
deve ser lembrada pela
luta constante para se tornar
a lutadora que queria ser. (Acevedo, 2018, p. 135, grifo nosso).

A professora não ensinou Xiomara sobre o que é raça, o que é gênero e sobre 
as opressões interligadas, Xiomara as conhece e identifica no seu cotidiano, isso é evi-

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

14

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

dente nas denúncias dos primeiros versos do livro, o papel da professora Galiano é de 
incentivar a visão crítica. Como afirma bell hooks (2019b, p.122) sobre o processo de 
educação engajada: “Eu encorajo os alunos a relacionarem a informação que estão 
aprendendo com as identidades pessoais que estão querendo construir, mudar, afirmar 
socialmente”. 

Ao olhar para a autodefinição no livro A Poeta X, vemos que a escrita de Xiomara 
se torna emancipadora quando atravessa a sala de aula, no vínculo com a professora 
Galiano, a oralidade do Slam e o contato com o clube de poesia da escola. É nas vivên-
cias coletivas e no compartilhamento do texto poético que a autodefinição da persona-
gem, enquanto resistência, se constrói. Segundo Collins (2019, p.224):

O trabalho e as experiências familiares das mulheres negras criam as 
condições sob as quais as contradições entre as experiências cotidia-
nas e as imagens de controle da condição de mulher negra se tornam 
visíveis. Ver as contradições nas ideologias possibilita abri-las à des-
mistificação. (Collins, 2019, p.203).

Aí está a força transformadora dos vínculos coletivos e da educação para a 
construção de subjetividades resistentes. Em seu livro, Collins relata como as relações 
entre outras mulheres negras, em especial com uma mulher negra mais velha, tal qual 
Xiomara e sua professora, a estimulou a ir atrás do doutorado:

Em 1978, ofereci um seminário como parte de um curso de verão para 
docentes e funcionários de escola em diferentes cidades. Depois do se-
minário em Chicago, uma participante negra mais velha sussurrou para 
mim: “Querida, estou muito orgulhosa de você. Mesmo que algumas 
pessoas não queiram ver você lá na frente [da sala de aula], lá é seu 
lugar. Volte para a escola e faça seu doutorado. Então eles não vão po-
der dizer nada contra você!”. Até hoje, agradeço a ela e tento fazer pelos 
outros o que ela fez por mim. Ao conversar com outras afroamericanas, 
descobri que muitas de nós passaram por experiências semelhantes. 
(Collins, 2019, p.209).

Nesse sentido, a potência de Acevedo em narrar as relações entre mulheres ne-
gras está justamente no reconhecimento dessas experiências como vivência coletiva. 
Como escrevivência, esse movimento conecta e registra nossas formas de resistência 
e sobrevivência diante do dispositivo de racialidade. Meu próprio contexto de leitura da 
obra também é marcado pela presença e pelo incentivo de outras mulheres negras. Se 
Xiomara encontrou em Galiano uma mediadora que a estimulou a afirmar sua escrita, 
na adolescência eu encontrei em minha professora Mica gesto semelhante, quando ela 
me presenteou com um livro de poesia e me incentivou a escrever por notar meu inte-
resse pela literatura. Na constância desses gestos, a própria escrita deste artigo parte 
também do incentivo que recebi em um congresso de uma professora negra que me 
ouviu articular A Poeta X com a escrita pela margem de bell hooks, essa mesma pro-
fessora ainda reforçou, naquele dia, a importância de continuar a trajetória acadêmica 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


14 15// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

com doutorado. Na convivência com mulheres negras, percebo como esses vínculos 
não apenas garantem resistência, mas moldam subjetividades e trajetórias, entrelaçan-
do nossas experiências de vida. 

É o que vemos no elogio da senhora Galiano a Xiomara e das relações estabele-
cidas no grupo de poesia, grupo também marcado nos outros personagens por identi-
dades marginalizadas de raça, localidade e gênero:

No último dia antes das férias,
a Sra. Galiano me diz que estou florescendo.
E penso no que isso significa:
ser um botão fechado, e se tornar aberto.
E embora seja clichê, também é perfeito.
Quando vejo Stephan no corredor,
ele me lê seu último haiku.
Quando vejo Chris no caminho para a estação,
ele sempre tem um sorriso para mim
e um “E aí, X! Escreveu alguma coisa nova?”
E eu sei que estou pronta para competir.
Que minha poesia se tornou algo de que me orgulho.
Da forma como as palavras dizem o que quero dizer,
como elas modificam e adaptam a linguagem,
como elas se conectam com as pessoas.
Eu finalmente sei que todos os
nunca, nunca, nunca
eram fruto do medo, mas nem mesmo eles
podem me impedir. Não mais. (Acevedo, 2018, p.290-291, grifo nosso).

Na construção narrativa de Elizabeth Acevedo, é nesse aspecto que encontra-
mos a linguagem como luta em A Poeta X. Ao passo que os vínculos coletivos e a 
educação assumem centralidade, as subjetividades resistentes são moldadas. Nesse 
sentido, no momento em que Xiomara toma consciência da sua escrita e a usa para 
significar sua vivência, a obra narra possibilidades de resistência e coletividade de e 
para meninas negras.

Autodefinição: a escrita de Xiomara como resistência

 No desenvolvimento da trama, a reivindicação pela escrita e pela autodefinição 
vai para sua vivência em casa, espaço no livro em que o patriarcado é materializado. É 
nesse lugar, onde o conflito central do livro se passa, que Xiomara rejeita as imagens 
de controle e se posiciona para além do que as dinâmicas de opressão dizem a definir:

“Cuero”, ela me chama na minha cara.
A palavra dominicana para puta.
É assim que cuero é:
Uma garota normal. Calça jeans sem bolso
que faz caras adultos olharem. Cabelo comprido.
Piercing no nariz. Piercing no lábio. Piercing na

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

16

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

língua. Mais de um par de brincos. Qualquer anel
que não aliança na mão esquerda.
Saias. Shorts. Camisetas. Alcinhas.
Cuero avisa ao mundo que
é gata. Ela sente o sol.
Uma garota espetacular. Com bunda
demais. Boca demais. Boa demais.
Quadris que balançam como água esperando
se derramar nas mãos
dos garotos secos. Uma garota normal.
Sem nada llamativo... nada que
chame atenção. Uma garota esquecível.
Que divide o cabelo no meio.
Que não tem decote. Com uma boca
que não parece estar sempre à espera.
Un maldito cuero. Eu sou assim, e eles estão certos.
Espero que estejam certos. Eu sou. Eu sou. EU SOU.
Vou ser qualquer coisa que faça sentido
nesse pânico. Vou me soltar dessa carne que dói.
Sabe, um cuero é uma pele qualquer. Um cuero
é só um disfarce. Um cuero é coisa frouxa.
Amarrada a ninguém. Balançando
e voando ao vento. Voando. Voando. Sumiu. (Acevedo, 2018, p.209, grifo 
nosso).

Nesses versos, destaca-se a intencionalidade de Xiomara em rejeitar, acima de 
tudo, o poder de outra pessoa de defini-la. Como afirma Collins (2019), ao tratar da 
imagem de controle da Jezebel, em vez de aconselhar que mulheres negras adotem 
comportamentos dóceis para evitar essa representação, é mais eficaz encorajar a as-
sertividade e a ousadia na autodefinição como forma de resistência à desumanização. 
Xiomara, nesse sentido, também não rejeita a imagem por meio da docilização do com-
portamento, mas sim pela assertividade presente em sua escrita.

A potência da escrita se materializa no principal conflito do livro, quando a mãe 
queima o caderno de poesias. Nesse momento, a reivindicação de Xiomara enquanto 
sujeito se manifesta na autodefinição por meio da poesia: enquanto sua mãe recita ver-
sos da bíblia – versos que dizem sobre a imagem de feminilidade que Xiomara deveria 
seguir – Xiomara coloca sua representação como só sua ao recitar seus próprios versos 
por cima da fala da mãe. 

“Eu estou onde marca o X,
Cheguei na batalha pronta, e...”
“Dios te salve, María,
llena eres de gracia;”
“Eu sou a indicação,
assino a mim mesma na linha pontilhada.”
“el Señor es contigo;
bendita tú eres
entre todas las mujeres,”
“O X que sou

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


16 17// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

é um vestido de armadura
que visto a cada manhã.”
“y bendito es el fruto
de tu vientre, Jesús.”
“Meu nome é difícil de dizer,
e minhas mãos não são fáceis também.
Eu as ergo para construir
a igreja de mim mesma.
Este X sempre foi um sinal.” (Acevedo, 2018, p. 309).

Segundo Collins (2019):

Ao enfatizar a autodefinição, as mulheres negras questionam não ape-
nas o que já foi dito sobre as afroamericanas, mas a credibilidade e as 
intenções daqueles que têm o poder de definir. Quando nós, mulheres 
negras, nos autodefinimos, rejeitamos claramente o pressuposto de 
que aqueles em posição de autoridade para interpretar nossa realidade 
têm o direito de fazê-lo. (Colins, 2019, p.226).

No conflito principal de A Poeta X, a poesia torna-se o lugar de autodefinição de 
Xiomara, permitindo que ela rejeite os pressupostos de autoridade impostos por sua 
família em consonância com o patriarcado e com os princípios judaico-cristãos de nor-
malização. A igreja, nesse contexto, funciona como parte do dispositivo de poder que, 
como aponta Foucault (1988), opera tanto na repressão quanto na constituição dos su-
jeitos, promovendo a moral, a culpa e a vigilância, sobretudo sobre os corpos femininos 
e racializados. Xiomara, ao se apropriar da palavra poética, rompe com essa vigilância 
e inicia um processo de afirmação enquanto jovem negra, recusando os significados 
que lhe são impostos. Esse gesto de autodefinição, conforme propõe Collins (2019), é 
também construção de um saber situado, que reorganiza sua subjetividade e seus vín-
culos. É o processo que Xiomara primeiramente afirma no íntimo “Pegar meu caderno, 
e escrever, escrever, escrever todas as coisas que eu queria ter dito.” (Acevedo, 2018, 
p.64); que questiona: “Um cuero é coisa frouxa. Amarrada a ninguém.” (Acevedo, 2018, 
p. 209); e que no conflito central consegue afirmar:

Eu não tenho mais poemas. Minha mente é um branco.
Um rugido rasga meus lábios.
“Queima! Pode queimar.
É aqui que os poemas estão”, eu digo,
socando meu próprio peito.
“Você vai me queimar? Vai me queimar também?
Se pudesse, você faria isso, não é?” (Acevedo, 2018, p. 311).

 Ainda que o empoderamento pessoal de Xiomara a afaste da família, é justa-
mente por meio dele que a relação com os pais se reconstrói. O reconhecimento da 
sua voz como poeta e a escuta, por parte da família, possibilitam a reconexão. Assim, 
o empoderamento pela autodefinição é instrumento de resistência, de cura e reaproxi-

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

18

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

mação afetiva. Trata-se do empoderamento pessoal de mulheres negras por meio da 
transformação da consciência destacada por Collins (2019, p.233).

Para muitas escritoras afro-americanas, não importa quanto uma mu-
lher seja oprimida, o poder de resgatar o “eu” existe dentro do “eu”. Ou-
tras mulheres negras podem ajudar uma mulher negra nesse caminho 
rumo ao empoderamento pessoal, mas a responsabilidade final pela 
autodefinição e pela autovalorização está dentro de cada mulher.

Esse empoderamento do “eu” influência a compreensão de Xiomara sobre o 
“nós”, coletividade que também a constitui como sujeito. Isso fica evidente no desfecho 
do livro durante a competição de poesia em que ela se apresenta. Ao subir no palco, 
após a resolução dos conflitos familiares, sua performance é atravessada pela presen-
ça de sua comunidade. A partir disso, torna-se claro que sua autodefinição a inscreve 
em uma coletividade para além das instituições de dominação.

Com a assistência da Sra. Galiano: eu deixo o poema se erguer do meu 
peito,
Com a ajuda do Gêmeo no treino: eu o entrego como um presente embru-
lhado,
Com um caderno novo em folha: eu declamo como se merecesse estar ali;
Com a inspiração de Aman (de J. Cole): eu não vejo me aplaudirem de pé,
Com o YouTube e a aula de inglês: eu não vejo Caridad e Isabelle come-
morando, ou
Com Caridad segurando minha mão: Aman e o Gêmeo chocando os pu-
nhos,
Com Mami e Papi na fileira da frente: eu não vejo o padre Sean, de batina, 
sorrindo,
Com o padre Sean na plateia: eu não vejo Papi dizendo às pessoas “Esa 
es mi hija.”
Com Isabelle e o clube comemorando: eu olho para Mami e assinto:
Fico de pé no palco e declamo um poema. Há poder na palavra. (Acevedo, 
2018, p.355).

É visível, ao longo da narrativa, que as imagens de controle impostas no início do 
livro são confrontadas por Xiomara a partir de suas experiências e vínculos significados 
pela prática da poesia escrita e falada. Nesse contexto, o final do livro é especialmente 
significativo por apontar para a valorização da comunidade como parte fundamental 
do processo de empoderamento da jovem. O poder da palavra levantado por Xiomara 
aparece como consequência de uma subjetivação forjada na vivência coletiva. Seja na 
formulação dos espaços seguros ou no confronto dos espaços marcados pelas opres-
sões, esse processo de resistência e reconstrução subjetiva expõe a autodefinição 
abordada por Collins que não se limita ao “eu” e tem em sua base o “nós”.

Na última página, Elizabeth Acevedo apresenta uma última tarefa proposta pela 
Sra. Galiano, na qual o aluno deveria indicar sua citação favorita. Como resposta, Xio-
mara escolhe um Salmo e estabelece um paralelo entre a fé cristã que a oprimiu pela 

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


18 19// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

repressão de seu corpo e a libertação que encontrou por meio da escrita. Nesse desfe-
cho, a personagem não reafirma a religião que lhe foi imposta, mas subverte seus sím-
bolos: ao se apropriar da ideia da “palavra de Deus” Xiomara destaca o poder de suas 
próprias palavras, colocando-se como autora de si. Ela transforma o vocabulário do 
controle em linguagem de afirmação e resistência, deslocando o sentido da fé institu-
cionalizada para uma fé em sua própria voz: “Só sei que aprender a acreditar no poder 
das minhas próprias palavras foi a experiência mais libertadora da minha vida. Me trou-
xe mais luz do que tudo.” (Acevedo, 2018, p.358). Assim, a escrita torna-se sua forma de 
salvação existencial e política, reafirmando a potência da autodefinição como ruptura 
com os discursos normativos que tentaram silenciá-la na intersecção entre opressões.

O movimento de autodefinição de Xiomara reverbera profundamente na minha 
leitura da obra. Se hoje vejo essa construção narrativa de Acevedo como autodefini-
ção, quando li A Poeta X aos 17 anos, tal construção fez o romance se tornar meu livro 
preferido. A repressão que Xiomara enfrentava dialogava diretamente com minha expe-
riência de adolescente. Ler suas poesias, muitas vezes por meio do choro, foi um modo 
de reconhecer e nomear sentimentos sobre a repressão da sexualidade, sexualização 
e auto-ódio que me cercavam. Naquele momento, o desfecho conciliatório da narrativa 
me parecia fantasioso demais, um verdadeiro final feliz de conto de fadas. Hoje, ao re-
ler a obra com mais maturidade, percebo a potência do gesto de Acevedo. A narrativa 
propõe às leitoras negras que a autodefinição é um caminho real de ruptura e que a 
afirmação da própria identidade abre brechas, mesmo que precárias, para uma resis-
tência. Nesse sentido, torno as palavras de Xiomara sobre a poeta do Slam as minhas:

Somos diferentes, a poeta e eu. Na aparência, no corpo,
na história. Mas não me sinto tão diferente
quando a escuto falar. Sinto que me escuta. (Acevedo, 2018, p.88).

Conclusão

A partir da leitura de A Poeta X à luz do conceito de autodefinição proposto por 
Collins (2019), foi possível evidenciar como a trajetória de Xiomara se constrói em con-
fronto direto com as imagens de controle que tentam silenciá-la. Por meio da análise 
das poesias, observo como a personagem enfrenta opressões interligadas — de raça, 
gênero, classe, idade, território e opressão moral religiosa — e, em resposta, elabora 
uma autodefinição que afirma sua existência e reposiciona o papel dessas interseccio-
nalidades em seu processo de empoderamento.

Utilizando Collins (2019) como ferramenta analítica, essa leitura buscou com-
preender como a palavra poética se torna espaço de resistência e de construção de 
novas formas de subjetividade para mulheres negras. Nesse contexto, percebe-se um 
duplo movimento escrevivente: pelo espaço de resistência que a protagonista acessa 
a partir de uma escrita autodefinida; e pela escolha político-estética de Acevedo em 
compor a história em versos a partir de uma protagonista negra.

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420


// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

20

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

Nesses movimentos vemos as rasuras que a escrita de mulheres negras opera 
no dispositivo de racialidade. Conforme argumenta Sueli Carneiro (2005), a sobrevi-
vência e a emancipação pessoal já constituem um gesto de resistência frente ao dis-
positivo. Nesse sentido, o encontro de Xiomara com a escrita configura-se como uma 
forma de libertação atravessada pela experiência pessoal que recusa as imagens de 
controle que buscam aprisioná-la. Paralelamente, no nível da produção literária, a es-
crevivência de Elizabeth Acevedo amplia esse gesto à medida que sua obra se insere 
no campo da visibilidade, produz saber e dialoga com a tradição do feminismo negro. 
Assim, o romance articula duas dimensões complementares da resistência: de um lado, 
a autodefinição enquanto prática subjetiva que reconfigura as relações e rompe com 
as imagens de controle; de outro, a literatura como espaço de rasura do dispositivo de 
racialidade e de inscrição de vozes negras no campo do saber autodefinido.

Nesse sentido, termino este artigo destacando o papel da literatura infantojuve-
nil como espaço inaugural de consciência, em que a autodefinição começa a ser possí-
vel. Para além da escrita, leituras como A Poeta X são muitas vezes as primeiras frestas 
contra as imagens de controle e os dispositivos de dominação para meninas negras. 
Retomando a introdução, na catarse constante de tudo que me remete a mim: a expur-
gação pessoal e coletiva abordada por Evaristo (2019, apud Silva, 2022) torna-se viável 
e resistente pela escrita localizada e escrevivente de mulheres negras.

Referências

ACEVEDO, Elizabeth. A Poeta X. Tradução De Giu Alonso. 1. Ed. São Paulo: Galera, 2018

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A Construção Do Outro Como Não-Ser Como Funda-
mento Do Ser. 2005. Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005.

CARNEIRO, Sueli. Racismo, sexismo e desigualdade no Brasil. São Paulo: Selo Ne-
gro, 2011.

CRENSHAW, Kimberlé. The urgency of intersectionality. TED, 2016. Disponível em: 
<https://www.youtube.com/watch?v=akOe5-UsQ2o&t=719s>.

COLLINS, Patricia Hill. Aprendendo Com A Outsider Within: A Significação Sociológica 
do Pensamento Feminista Negro. Sociedade E Estado [Online], v. 31, n. 1, p. 99-127, 
2016.

COLLINS, Patricia Hill. Pensamento feminista negro: conhecimento, consciência e a 
política do empoderamento. 1ª ed. São Paulo: Boitempo Editorial, 2019.

COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane Souza. 1. 
ed. São Paulo: Boitempo, 2021.

EPIC READS. Epic Author Facts: Elizabeth Acevedo | The Poet X. YouTube, 22 mar. 
2018. Disponível em: <https://www.youtube.com/watch?v=vdd9b3pfA-o>. Acesso em: 
24 jun. 2025.

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420
https://www.youtube.com/watch?v=akOe5-UsQ2o&t=719s
https://www.youtube.com/watch?v=vdd9b3pfA-o


20 21// ISSN: 2237-9967 // DOI: https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420

// REVISTA DISPOSITIVA, BELO HORIZONTE, V. 14, JAN-DEZ (2025), PUBLICAÇÃO CONTÍNUA, P. 1 - 21 //

AUTODEFINIÇÃO EM A POETA X

// SEÇÃO: ARTIGOS DE TEMA LIVRE //

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: DUARTE, Constância 
Lima; NUNES, Isabella Rosado (Org.). Escrevivência: a escrita de nós: reflexões so-
bre a obra de Conceição Evaristo. Ilustrações de Goya Lopes. 1. ed. Rio de Janeiro: Mina 
Comunicação e Arte, 2020.

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade I: a vontade de saber. 8. ed. Rio de Janei-
ro: Graal, 1988.

GONZALEZ, L. Por um feminismo Afro-latino-americano: ensaios, intervenções e 
diálogos. Flávia Rios, Márcia Lima (orgs). 1° ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2020.

HALL, Stuart. Cultura e Representação. Rio de Janeiro: Ed. PUC-Rio: Apicuri, 2016.

HOOKS, bell. Anseios: Raça, Gênero E Políticas Culturais. Editora Elefante, 2019ª.

HOOKS, bell. Erguer A Voz: Pensar Como Feminista, Pensar Como Negra. Tradução De 
Cátia Bocaiuva Maringolo. São Paulo: Elefante, 2019b.

MARTINS, Leda Maria. O Feminino corpo da negrura. Aletria: Revista de Estudos de 
Literatura, [S. l.], v. 4, p. 111–121, 1996. DOI: 10.17851/2317-2096.4.111-121. Disponível em: 
<https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/17706>. Acesso em: 18 jun. 
2025.

SILVA, Assunção de Maria Sousa e. EscreVivência: itinerário de vidas e de palavras . In: 
DUARTE, Constância Lima; NUNES, Isabella Rosado (Org.). Escrevivência: a escrita 
de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Ilustrações de Goya Lopes. 1. ed. 
Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020.

Recebido em: 8 jul. 2025
Aprovado em: 8 set. 2025

https://doi.org/10.5752/P.2237-9967.2025v14e36420
https://periodicos.ufmg.br/index.php/aletria/article/view/17706

