
 
 
 
 
 

Casamento Infantil no Brasil: uma 

colonialidade de gênero 

 

 

 
Camila Maria Figueiredo Malcher

1
 

Maria Lúcia Chaves Lima
2
 

 

 

  

                                                      
1
Mestre em Psicologia (UFPA), Psicóloga na Secretaria Municipal de Educação de Belém. Integrante do Grupo 

Inquietações: arte , saúde e educação. Estuda e pesquisa o pensamento Decolonial, relações de gênero e modos 

de subjetivação. | camila_malcher@hotmail.com 
2
Doutora em Psicologia Social (PUC-SP), professora do Programa de Pós-Graduação em Psicologia da 

Universidade Federal do Pará, na qual coordena o Grupo Inquietações: arte, saúde e educação. Pesquisadora com 

experiência nas áreas de Psicologia Social, atuando principalmente sobre feminismo, relações de gênero e modos 

de subjetivação, diversidade sexual. | marialuciacl@gmail.com 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

Resumo 

Este artigo é tecido a partir dos resultados da pesquisa de mestrado em Psicologia sobre 

Casamento Infantil em Belém, no estado do Pará. Considerando os esforços de intelectuais latino-

americanos/as para executar a proposta de um giro epistêmico insurgente que parte das múltiplas 

vivências do sentir-pensar a e na América Latina, a crítica decolonial possibilitou analisar o dito 

fenômeno casamento infantil no país como uma das expressões da multifacetada colonialidade de 

gênero. Nesta análise é possível perceber um jogo de interesse/desinteresse governamental no 

qual de um lado está o ânimo diplomático para a proteção da infância e adolescência no Brasil, e 

do outro a preservação da herança colonial reproduzida nas estruturas da sociedade e Estado 

mantendo elementos que custeiam o sistema-mundo patriarcal/capitalista/colonial moderno 

implicando na prática do casamento na infância.  

Palavras-chave: Psicologia. Casamento Infantil. Colonialidade de Gênero. 

 

Abstract 

This article is based on the results of the master's research in Psychology on Child Marriage in 

Belém, Pará State. Considering the efforts of Latin American intellectuals to execute the proposal 

of an insurgent epistemic turn that starts from the multiple experiences of feeling. In Latin 

America, decolonial criticism has made it possible to analyze the so-called child marriage 

phenomenon in the country as one of the expressions of multifaceted gender coloniality. In this 

analysis it is possible to perceive a game of governmental interest/disinterest in which, on the one 

hand, is the diplomatic spirit for the protection of childhood and adolescence in Brazil, and on the 

other, the preservation of the colonial heritage reproduced in the structures of society and state, 

maintaining elements that support the patriarchal/capitalist/colonial modern world system that 

imply the practice of marriage in childhood. 

Keywords: Psychology. Child marriage. Gender Coloniality. 

  



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

1 INTRODUÇÃO  

Para iniciar é importante que seja aqui delineado por onde começa o percurso desta 

investigação. Trata-se do contato com o pioneiro relatório divulgado no ano de 2015 no 

Brasil, “Ela vai no meu barco”: casamento na infância e adolescência no Brasil (TAYLOR et 

al, 2015), promovido pelo Instituto Promundo, Organização Não Governamental (ONG) com 

atuação internacional em direitos humanos ligados às temáticas de gênero e com filial na 

cidade de Rio de Janeiro, e apoio da Fundação Ford.  

Este prenunciador estudo, que chamo de elemento disparador, é o principal material 

técnico no país e se desenvolveu com parcerias que, para coleta de dados, entre os anos de 

2013 a 2015, contou com pesquisadores e pesquisadoras locais da Universidade Federal do 

Pará (Belém) e da Plan Internacional Brasil (filial de São Luiz), por estarem em territórios 

(estados das regiões Norte e Nordeste, respectivamente) identificados como de maior 

ocorrência de casamento na infância no país, segundo o último censo do Instituto Brasileiro 

de Geografia e Estatística (IBGE) de 2010. Tal singularidade deste estudo denota a escassez 

de pesquisas voltadas diretamente para esta temática. 

O relatório realizado por Taylor et al (2015) se produz pela ONG PROMUNDO a 

partir da divulgação do ranking mundial da Seção de Estatística e Monitoramento, Divisão de 

Política e Estratégia (Statistics and Monitoring Section, Division of Policy and Strategy) feito 

pelo Fundo das Nações Unidas para Infância (UNICEF) em 2013, o qual destacou o Brasil 

como o quarto país no mundo e o primeiro da América Latina, em números absolutos, com a 

prática de casamentos na infância.  

A UNICEF, órgão internacional das Nações Unidas que atua em defesa dos direitos 

das crianças, se baseou nos dados brasileiros fornecidos pela Pesquisa Nacional de 

Demografia e Saúde da Criança e da Mulher (PNDS) feita pelo Ministério da Saúde (MS) em 

2006 que, em investigação com mulheres na faixa etária dos 20 a 24 anos sobre a “idade da 

primeira união”, 877 mil informaram ter sido aos 15 anos de idade e 3 milhões de mulheres 

disseram ter casado com menos de 18 anos. Foram essas as informações que colocaram o 

Brasil entre os cinco países no mundo com maior ocorrência desse tipo de união, isto é, como 

nomeado casamento infantil.  

Vale ressaltar que, pelo último censo do IBGE em 2010, o relatório identificou que 

cerca de 90 mil pessoas, entre meninos e meninas, com idades de 10 a 14 anos, no Brasil, 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

encontravam-se em uniões conjugais, sendo que 7% deste total, com registros civil e/ou 

religioso. No Estado do Pará, o maior território identificado com uniões formais e informais 

nesta faixa etária, o censo registrou, aproximadamente, 6.000 pessoas casadas, sendo 

aproximadamente 4% com registro civil e/ou religioso.  

Inclusive, pelos dados de registros civis de 2003 a 2011, as relatoras observaram que, 

na região metropolitana de Belém, não houve mudanças significativas na redução dessas 

relações, contrariando a estimativa nacional. Na região paraense, quando analisado o sexo 

nesta faixa etária (10 a 14 anos), por volta de 1.500 pessoas do sexo masculino encontram-se 

vivendo em algum tipo de união com coabitação. Porém, o número de meninas é três vezes 

maior. Os dados dos Estados do Pará e Maranhão mostram padrões similares.  

Entre as idades de 15 a 17 anos, neste Estado mencionado do Norte, 31.000 pessoas do 

sexo feminino encontram-se envolvidas em situação de casamento, enquanto o número de 

meninos é de pouco mais de 4.000. Logo, percebe-se que as mulheres são as mais envolvidas 

nestes tipos de uniões, indicando uma questão relacional de gênero prescindindo maior 

aprofundamento.  

As pesquisadoras do relatório trouxeram, além da PNDS (2006) e IBGE (2010), mais 

uma fonte censitária nacional para mensurar a ocorrência desses casamentos, formais e 

informais, como a Pesquisa Nacional por Amostra de Domicílios (PNAD), também de 2010, 

consideradas principais para ter acesso aos dados sobre o assunto no Brasil.  

As fontes não questionam diretamente sobre o casamento na infância, porém, o IBGE 

traz perguntas fechadas e opções para as respostas, a exemplo: “Vive em companhia de 

cônjuge ou companheiro (a)?” Se a resposta é sim, a pergunta seguinte é: “Qual é a natureza 

da união?”. As respostas são: (1) “casamento civil e religioso”, (2) “só o casamento civil”, (3) 

“só o casamento religioso” e, (4) união consensual. Vale ressaltar que “casamento religioso” e 

“união consensual” não são incluídos nas Estatísticas de Registro Civil. Então, percebe-se que 

pela natureza predominantemente informal, a documentação de dados torna-se difícil por 

serem informações subnotificadas.  

Quanto à idade mais comum para contrair o casamento na infância, segundo padrão 

observado no Brasil dentro dessa perspectiva, entre os meninos configura a idade de 18 anos, 

enquanto entre as meninas revela-se a idade de 15 anos (IBGE, 2010). Vale informar que 

Taylor et al (2015) identificaram, dentre as pessoas participantes da pesquisa, uma média de 

diferença entre os cônjuges de até 9 (nove) anos e da mesma classe social.  



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

Logo, as autoras do relatório sugerem que essas uniões são de pessoas jovens, em sua 

maioria, que se enlaçam, desfazendo a fantasiosa ideia de que, aqui no Brasil, trata-se de 

gerações predominantemente distantes e diferentes e/ou de relações arranjadas/forçadas como 

se imagina acontecer em outros países. Portanto, é de extrema importância que se comece a 

contextualizar essas uniões e distingui-las.  

A começar pelo mencionado termo “casamento infantil” que quando anunciado remete 

a uniões de meninas pré-púberes sendo que, como já descrito, a faixa etária que coloca o 

Brasil no ranking internacional é de 15 a 17 anos. Ocorre que esta expressão é utilizada 

globalmente por pesquisadores, pesquisadoras e profissionais para qualquer união formal ou 

informal na qual pelo menos um dos envolvidos ou das envolvidas possui idade inferior a 18 

anos, pois se pautam na Convenção Internacional sobre os Direitos da Criança de 1989 que, 

no Art. 1, diz considerar criança “todo o ser humano menor de 18 anos, salvo se, nos termos 

da lei que lhe for aplicável, atingir a maioridade mais cedo” (BRASIL, 1989, não paginado). 

Ou seja, abrange um só tipo de infância.  

E, neste trabalho, ainda que o Brasil tenha em seu ordenamento jurídico personalizado 

da criança e do adolescente, o Estatuto da Criança e do Adolescente, Lei 8.069, de 1990, que 

divide a infância em duas fases, sendo criança a pessoa com até doze anos de idade 

incompletos e adolescente aquela entre doze e dezoito anos (BRASIL, 1990), a expressão 

casamento infantil é a forma utilizada, pois comumente veiculada nas mídias e redes sociais, 

debates políticos, formulações de leis, coletivos feministas e a maneira que o faz ter 

visibilidade. Porém, esta universalização carrega tensionamentos e problematizações ao 

homogeneizar infâncias. 

Taylor et al (2015), além dos levantamentos dos dados censitários sobre o casamento 

infantil, buscaram investigar quais fatores são predominantes para estas uniões e, dentre 

tantas, as principais que identificaram foram: a gravidez e o controle da sexualidade como 

necessidade de proteger a reputação da menina e da família; a busca por segurança financeira; 

a intenção das próprias meninas em deixar a casa dos pais, ora por cerceamento de liberdade, 

ora por exposição à violência doméstica; além da preferência dos homens em casar com 

pessoas mais jovens por considerá-las mais atraentes aos seus interesses.  

Dentre a população pesquisada foram encontradas consequências que o casamento 

nesta faixa etária pode acarretar ou exacerbar, bem como fatores de risco e de proteção em 

torno deste tipo de relação, atrelando, tais como: a gravidez e subsequentes problemas de 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

saúde maternal, neonatal e infantil, atrasos e desafios educacionais, limitações à mobilidade e 

às redes sociais das meninas, exposição à violência do parceiro íntimo bem como oferta 

inadequada e muitas vezes discriminatória de serviços de proteção dos direitos da criança, 

adolescente e/ou de meninas casadas e este está para além das instituições jurídicas, mas as de 

assistência social, educacional e de saúde.  

Como pode ser observado, debruçar-se sobre o casamento nesta infância implica 

considerar os direitos da criança e de adolescentes, direitos sexuais e reprodutivos, educação 

de meninos e meninas e a construção de feminilidades, masculinidades e uma gama de 

categorias que envolvem este complexo das relações de gêneros.  

 

2 CASAMENTO INFANTIL E A COLONIALIDADE DE GÊNERO  

É necessário que tenhamos uma visão mais ampla de um “fenômeno” que predomina 

na América Latina, uma vez que as evidências mostram que, em sua maioria, as uniões nos 

demais países desta região são informais, sendo as relações de coabitação difíceis de mensurar 

quando relacionados à estatística de suas ocorrências, ou seja, esta é uma prática comum ao 

eixo sul do mundo. 

Decerto que, a partir deste elemento disparador sobre casamento infantil, outras 

produções financiadas por órgãos da ONU chegaram a tratar das implicações na saúde e 

mortalidade, fecundidade, educação, força de trabalho e segurança, tratando o assunto como 

uma questão centralizada de violência, no entanto, este trabalho encontra a necessidade de se 

debruçar sobre outro viés, justamente, o que se propôs o objetivo principal da pesquisa de 

mestrado (MALCHER, 2019): o que pensam as meninas entre as idades de 13 a 17 anos sobre 

casamento em suas idades? Ou seja, se preocupou em investigar, conhecer e compartilhar 

elementos que constroem as suas subjetividades para o avanço da proteção de crianças e 

adolescentes, conforme o entendimento de suas demandas em uma periferia da Amazônia. 

Logo, guiada por esta pergunta, a crítica decolonial oferece suporte para esta análise ao se 

sustentar por outra narrativa, a própria da América Latina e que considera a herança colonial. 

 

 

 

 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

2.1 A CRÍTICA DECOLONIAL 

 

Aníbal Quijano (2005) se baseia na configuração global que se assentou o capitalismo 

e regionalização de mundo e que o divide em centro-periferia, eixo norte-sul, países 

desenvolvidos e em desenvolvimento, primeiro mundo e terceiro mundo como queira, para 

chamar atenção do regulador existente que perpassa por todas essas formações. Isto é, o 

padrão de controle hierarquizado do trabalho, de seus recursos e de seus produtos feito pela 

Europa e, posteriormente, Estados Unidos (centro), que alcança questões para além de 

econômicas e políticas, mas étnica-racial, cultural, intelectual e subjetiva sobre outros países 

(periferia), convocando para uma nova leitura da História, formação da América Latina e sua 

insurgência.  

Ramón Grosfoguel (2008) aponta que a necessidade na “opção decolonial” é de fazer 

implicações epistemológicas que descolonizem este conceito de “capitalismo global” para 

incorporar saberes ditos subalternos nos processos de produção de conhecimento, uma vez 

que esta premissa global da categoria de análise “sistema-mundo capitalista” parte de uma 

perspectiva euro-norte-americana moderna/capitalista/colonial/patriarcal que divide o mundo 

em centro-periferia e insistentemente tenta produzir existências desconsiderando as 

particularidades de territórios não europeus. Isto é, excludente.  

Nesse sentido, analisar o casamento infantil em uma periferia amazônica está para 

além de um espaço sociogeográfico no qual o território estaria distante de centros ou 

socialmente excluído. Este lugar está determinado estrategicamente desde a formação deste 

sistema-mundo global, ao final do século XV, nas macro e micropolíticas. É a periferia do 

capitalismo, essencial para a construção e manutenção desse sistema e expropriação em prol 

de um centro.  

O capitalismo, logo, se funda na desigualdade e para isso ela precisa ser combinada, 

logo, está nas entranhas das relações de poder, na economia e política, na produção do saber e 

na mais violenta de todas, na constituição do ser, pois a partir deste instrumento de controle 

de subjetividades é que se mantém o domínio das instituições. E a colonialidade de gênero 

está dentro dessas premissas, considerando a produção e controle de corpos periféricos a 

partir de gênero, raça e sexualidade.  

A contrapartida para a colonialidade produzida desde o início das grandes navegações, 

logo, atrelada a modernidade, pois sua exploração e domínio se inicia para além do 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

colonialismo administrativo das terras invadidas, está na transmodernidade utópica pluriversal 

proposta pelo filósofo argentino Enrique Dussel como crítica a esta pós-modernidade 

eurocêntrica. Partindo do pressuposto de que as Eras históricas compõem uma linha do tempo 

prevalentemente correspondente à História do Continente Europeu, sua narração é 

reducionista e não contempla a todos e todas. Ou seja, a transmodernidade:  

 
Indica todos os aspectos que se situam "além" (e também, cronologicamente, 

"anteriores") das estruturas valorizadas pela cultura euro-americana moderna, e que 

atualmente estão em vigor nas grandes culturas universais não europeias e foram se 

movendo em direção a uma utopia pluriversal (DUSSEL, 2016, p. 63).  

 

Logo, apreendendo esses iniciais pressupostos, o empreendimento na crítica 

decolonial do conhecimento possibilita desenvolver outra espécie de análise: a que se atém 

aos grupos constantemente silenciados, convocando-os a participar da construção de nossa 

própria História, saberes e/ou inscrevendo suas sapiências ao reconhecermos as estruturas 

coloniais as quais estamos formatados e as resistências que nela existem.  

A América Latina, como um todo dentro do sistema-mundo capitalista, está 

classificada como periferia dos centros europeu e estadunidense, a região amazônica 

periférica em relação ao sul do país, pessoas catalogadas com baixo Índice de 

Desenvolvimento Humano (IDH) subordinadas às outras de padrão mais elevado neste 

mesmo indicador, ainda que estejam ocupando o mesmo espaço, como pude ouvir, por 

diversas vezes, as meninas participantes se referirem ao lugar que moram como “a baixada” 

do charmoso bairro da capital do Estado do Pará. Este exemplo denota a dinâmica noção de 

periferia levantada por Quijano e Grosfoguel como a formada por pessoas subalternizadas por 

outras nas relações, sejam elas de poder, saber e ser, originadas pela compreensão do projeto 

racial europeu de modernidade capitalista colonial (QUIJANO, 2005; GROSFOGUEL, 2008).  

Em vista disso, tais exclamações que são feitas nesta discussão, derivam em resposta 

dos artifícios empregados pelos detentores da razão eurocêntrica fundamentada a partir da 

auto intitulação de superioridade usada para justificar uma suposta adequação benéfica. 

Porém, forjada e padronizada, promovida por líderes antiéticos que os classificaram como 

espécie Outra, não humanos, bárbaros, selvagens, desde os fins do século XV, ao mesmo 

tempo em que proclamaram a Era Moderna caracterizada pelas mudanças progressistas na 

política, economia, religião, sociedade e cultura no mundo.  



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

Portanto, é vital que demarquemos que essas aprazíveis transformações aconteceram 

basicamente na Europa, único território “descoberto”. Do contrário, em outros (americano, 

africano, asiático), iniciava-se um processo de colonização justamente mantenedor dessa Era 

no continente. Aqui, no Brasil (nos situaremos na América Latina), por exemplo, se 

inaugurava um período de colonialismo exploratório promovido por nações imperialistas que 

separaram “a gente” “deles” formando e expandido um sistema-mundo capitalista no qual há 

um centro (Europa e, mais tarde, Estados Unidos) e periferias (cultura islâmica, Ameríndia, 

Índia, China, outras culturas). Isto é, uma configuração que se estrutura em dois polos: dos 

que usufruem e dos que servem, dos que sabem e dos que não sabem, e esta dinâmica viaja no 

tempo para ser formar em cada um de nós hoje.  

Logo, o convite é para o constante exercício de decolonizarmos o pensamento. Pois, 

ao voltarmos para a nossa realidade, reconhecendo em que estrutura estão feitas nossas 

fundações, não é ocasional os países com maior ocorrência de casamento infantil no mundo 

estarem localizados no eixo sul do globo como Índia, Bangladesh (continente asiático), 

Nigéria (continente africano) e Brasil na América do Sul (UNICEF, 2013) e que, em comum, 

foram regiões que sofreram as violências exploratórias que supriram a Era Moderna na 

Europa.  

Enrique Dussel (2016, p. 51) pontua que “essas culturas periféricas foram colonizadas, 

excluídas, desprezadas, negadas e ignoradas pela Modernidade eurocentrada, porém, não 

foram eliminadas”. Ou seja, esta invencionice europeia que o autor chama de sistema colonial 

cultural se formulou sob medidas hierárquicas e dicotômicas de culturas superiores e “as 

outras” (primitivas). De um lado a cultura Ocidental e de outro as culturas pré-modernas, 

tradicionais e subdesenvolvidas.  

Em síntese, não se trata de uma denúncia que busca partir da matriz da dependência 

dos países ditos “em desenvolvimento”, “terceiro mundo”, “periferia”, “eixo sul”, diante da 

hegemonia dos países europeus e dos Estados Unidos que as autoras e autores do pensamento 

intimamente latino saem com a crítica a fim de tornar-se a face do outro lado da moeda da 

opressão para confrontar o seu opressor. A proposta está em sustentar e incorporar as diversas 

ações e maneiras culturais existentes que são insistentemente silenciadas, por serem 

classificadas como inferiores, em suas múltiplas expressões – sejam elas políticas, 

econômicas, epistêmicas, religiosas, subjetivas – para um possível rompimento dessas 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

relações hierárquicas e dicotômicas conservadas pela ordem mundial globalizada, 

mantenedora da desigualdade abissal entre os territórios e seus moradores.  

Isso expõe a supremacia ocidentalista que naturaliza a verticalização, assimetria de 

diálogos iniciados desde as grandes navegações e a manutenção desse arcabouço até os dias 

de hoje. Sob o nome de colonialidade nas mais diversas expressões, agora, é possível detectar, 

por exemplo, a manipulação que vende o ideal de pessoa cosmopolita resultante da 

Modernidade que superou as fases do colonialismo, paroquialismo e eurocentrismo e tornou-

se cidadã do mundo global, em outras palavras, universal.  

Será? Quantas de nós, por estarmos na academia, achamos descartável o saber do 

outro que está fora dela? Com Grosfoguel (2008) o lugar e corpo-político da pessoa que fala 

precisam ser ambos situados em um lócus epistêmico sob a premissa de diálogos simétricos. 

Tais afrontas se dão para pensarmos sobre a História, a nossa história e de qual lugar e por 

quem ela é contada. Afinal, sabendo de onde viemos, sabemos onde estamos e para onde 

queremos ir. É preciso, portanto, pluriversalizar o conhecimento e as existências. E, aqui, 

adentramos na principal crítica à Modernidade: a racialização de pessoas não brancas e não 

europeias, o mito da universalização e os artifícios da colonialidade. 

 

2.2 A COLONIALIDADE DE GÊNERO 

 

A autora decolonial Maria Lugones (2014) chama atenção para práticas que podem ser 

de resistência à colonialidade de gênero na diferença colonial e o casamento infantil se inclui 

nesta análise, pois parte do pressuposto de que está seria a própria vivência decolonial, 

requerendo compreensão. 

Já vimos que a expansão marítima e comercial do século XVI até a independência da 

colônia Brasil foi sustentada pela tomada e exploração de terras e colonização do/a Outro/a 

que, na lógica da razão egocêntrica europeia, “não pensa, logo, não é”, inviabilizando todas as 

formas de vidas anteriores à sua invasão, dissimulando a nossa história no mundo ocidental 

em uma modernidade que na outra face carrega a colonialidade.  

Adentrando, em específico, no que diz respeito às relações íntimas e, dentre elas, a 

construção da infância, Lugones (2014) conceitua que a colonialidade de gênero é uma das 

formas de ler o pensamento capitalista colonial moderno quanto à raça, gênero e sexualidade 

que operou amparado por uma lógica categorial dicotômica e hierárquica.  



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

A começar que, ao chegarem por esses lados, os colonizadores não encontraram um 

mundo de mentes vazias e de animais em evolução:  

 

Ao contrário, encontrou-se com seres culturais, política, econômica e religiosamente 

complexos: entes em relações complexas com o cosmo, com outros entes, com a 

geração, com a terra, com os seres vivos, com o inorgânico, em produção; entes cuja 

expressividade erótica, estética e linguística, cujos saberes, noções de espaço, 

expectativas, práticas, instituições e formas de governo não eram para ser 

simplesmente substituídas, mas sim encontradas, entendidas e adentradas em 

entrecruzamentos, diálogos e negociações. (LUGONES, 2014, p. 941).  

 

Pode-se dizer que, ao contrário do poeta português, viver era preciso, navegar, não. No 

entanto, os povos originários foram reduzidos a seres primitivos, bestiais, menos que 

humanos, pecaminosos e precisavam ser transformados para se ajustarem na empreitada 

capitalista colonial. Porém, esta missão supostamente civilizatória precisava de mais 

possibilidades para a ocupação e exploração do território.  

Através do poderoso instrumento do cristianismo, os europeus empreenderam uma 

colonização que perpassou pelas noções de si, relações intersubjetivas e a destes com o 

ambiente, espiritualidade, práticas sexuais e reprodutivas, convertendo em múltiplas formas 

de controle e opressão, os modos de vida que já não mais reconheciam sua morada quando a 

olhavam de frente e enxergaram as mudanças sociais que se prescreviam.  

O Bem Viver de uma civilização viva e resistente passou a ser um entrave para a 

Modernidade Colonial. Para se ter a ideia de tal conceito, precisaria de uma atenção maior por 

ser de extrema importância, mas neste trabalho o Bem Viver está sendo mencionado por 

complementar o pensamento de Lugones (2014) sobre o viver criativo, uma vez que esta 

teoria nasce da resistência indígena ao longo dos séculos e se propõe como uma alternativa à 

ideia moderna devastadora de desenvolvimento – não apenas para si e entre os povos 

tradicionais, mas para a sociedade como um todo – caminho importante para América Latina 

sair da agressividade do capitalismo proposto pela modernidade, como sintetizou Pablo 

Dávalos do Conselho Latino-Americano de Ciências Sociais em entrevista para a FIOCRUZ 

em 2016 

Diante desta observação, Lugones (2014) sinaliza que o principal objeto da 

colonialidade de gênero é a generificação dos corpos, pois veio acompanhada de uma 

imposição categorial dicotômica e hierárquica de dominação. Defendendo a autora que, para 

uma posição decolonial, precisa haver a indagação do engendramento de padrões 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

eurocêntricos tidos como universais, como ser branco/a, burguês/burguesa, heterossexual, 

cristão e seu modelo patriarcal em detrimento de outras práticas e modos de ser que ignoram e 

desvalorizam pessoas (LUGONES, 2014), e que, acrescento como adultocêntrica.  

A autora reitera o conceito de gênero explicando que ele não se encaixa para pessoas 

de cor, etnias e não burguesas, de outras religações espirituais e que desdobra o modelo 

patriarcal, pois essa é uma marca categorial que faz parte de um sistema que se propôs em 

apagar e destruir formas outras de ser, naturalizando a existência destes como espécies. À 

exemplo, enquanto uma mulher, cristã, burguesa, branca se incomodava com o sistema 

patriarcal, o confinamento do lar e era encarada como um corpo frágil, as outras (de cor, 

latinas, escravizadas e colonizadas) lutavam pela sobrevivência, para ser vistas como pessoas 

e não simples fêmeas não humanas aptas para servir à (re)produção do capital e à exploração.  

A universalização do ser mulher sem essas considerações é o que a autora chama de 

colonialidade de gênero. As outras formas silenciadas de ser existiram e existem, mas dentro 

desse processo de colonialidade sofreram e sofrem um emudecimento, quando não, uma 

condenação.  

Lugones (2014) nos convida para desatender o raciocínio dicotômico e considerar uma 

coalização do oprimir ↔ resistir. Segundo a autora, desta junção há um esfacelamento que se 

torna contraditório à lógica do capital, ou seja, neste lugar habita uma diferença colonial. É 

um lócus fraturado que gera um entre-mundo e morar nele é existir de forma criativa, cria 

novos sentidos renováveis. A essa capacidade, Maria Lugones assemelha ao pensamento de 

fronteira de Glória Anzaldúa que estará descrito mais à frente.  

Então, segundo a discussão de Lugones (2014) podemos dizer que as pessoas 

colonizadas passaram a viver em um entre-mundo que sente a opressão e ao mesmo tempo 

resiste, sendo intrínsecos um ao outro. Não há como se descolonizar, mas é possível ter 

modos de ser e saber existindo em um mundo que é diferente, contrário à imposta lógica 

moderna. E que, ao mesmo tempo que performam colonialidades, a enfrentam, construindo 

novos sentidos que conservam um pensamento fronteiriço seja naquele período, seja 

atualmente, na reconfiguração do colonialismo, isto é, da colonialidade. Agora, não se tem 

naus que ancoram: temos a globalização que objetiva a mesma missão civilizatória do 

“terceiro mundo”.  

Assim como podemos ver, Lugones diz que o pensamento de fronteira é este lugar 

múltiplo que aciona tanto as colonialidades quanto a diferença colonial. Coexistem. Carrega 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

uma memória povoada que se movimenta entre a desumanização da colonialidade do ser e a 

atividade criativa do ser-sendo.  

 

Como saber que estamos fazendo isso? Não seria porque aquelas de nós que 

rejeitam a oferta – feita repetidamente por mulheres brancas em grupos de 

conscientização, conferências, oficinas e reuniões de programas de estudos de 

mulheres – percebem-na como um fechar de portas à coalizão que iria realmente nos 

incluir? Não seria o caso de termos sentido uma noção de reconhecimento tranquila, 

plena e substancial quando perguntamos: “O que significa seu „nós‟, mulher 

branca?” Não seria o caso de termos rejeitado a oferta a partir do lugar de Sojourner 

Truth e estarmos prontas para rejeitar a resposta delas? Não é o caso de termos 

recusado a oferta na diferença colonial, certas de que para elas havia somente uma 

mulher, uma realidade apenas? Não seria o caso de já nos conhecermos umas às 

outras como videntes múltiplas na diferença colonial, concentradas em uma coalizão 

que nem começa nem termina com essa oferta? Estamos nos movendo em um tempo 

de encruzilhadas, de vermos umas às outras na diferença colonial construindo uma 

nova sujeita de uma nova geopolítica feminista de saber e amar (LUGONES, 2014, 

p. 950-951).  

 

É a partir desses aportes que a leitura não só sobre a infância, mas como sobre o 

casamento em nossa sociedade que se procura caminhos que sinalizem para a pluriversalidade 

do ser e problematiza a categoria que se faz sobre a infantilidade, ressaltando que o 

pensamento decolonial permite que acessemos as experiências individuais e coletivas e 

comecemos a refletir para quem e do que estamos falando.  

Esta proposta de resistir à colonialidade de gênero diz que há um viver criativo no 

entre-mundo que aciona construções sociais dos lugares e épocas que ocupamos e vivemos, 

especificando ser infantil em uma periferia da Amazônia. Neste ponto, para ilustrar, 

questiono, o que é ser infantil como afirmado internacionalmente? O que é ser infantil no 

Brasil? Qual o sentido dado ao casamento no país?  

Logo, acredito na construção do conhecimento emanado pela pessoa a partir de suas 

linhas-veias fronteiriças como território, classe, raça, gênero, dentre outras, questionando 

justamente a colonialidade e enfatizando a diferença colonial que compartilha modos de 

existência, rompendo com a visão homogeneizante que se torna violadora diante das múltiplas 

organizações de vida, ainda que estejamos inebriados nesse lugar periférico.  

Deste aporte, verifico que tratar a infância de maneira homogeneizante viola, 

novamente, as vivências das pessoas que não se adequam à construção que há no entorno 

delas e às novas que se configuram, pois, no mais, verificam-se como anticapitalistas mais do 

que violências pessoais. E quando relacionadas ao “viver junto”, “morar junto”, “casar” não 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

enxergam como abuso sexual, possuindo toda uma noção diferenciada sobre se relacionarem 

sob essa configuração.  

Se esta é uma característica que se mantém no tempo longo de adultização tanto para a 

preparação para o mercado de trabalho, quanto para o de sobreviver em meio ao sistema 

capitalista e aqui, o casamento nesta infância, uma herança de quando ante à construção da 

infância, o casamento era incentivado, lembro que o objetivo deste trabalho é a investigação 

do que pensam determinadas pessoas que têm uma problemática discutida de que fazem parte. 

Portanto, nesta análise busco demonstrar que a infância, para elas, ou ser infantil, está 

demarcado como algo que não faz parte de suas idades, mas de funcionamento psíquico e que 

perpassa por todas as pessoas. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O maior dilema encontrado neste pensamento, à primeira vista, é na diferenciação 

entre opressão e resistência. Se, aparentemente, casamento na infância é visto como uma 

opressão ele também pode ser, na verdade, uma prática de resistência. Este argumento passou 

a ser sustentado na medida em que passei a conhecer as vivências das meninas participantes 

desta pesquisa.  

Entre as vozes que me falam, da dicotomia do certo e errado e do que elas entendem 

sobre infância e casamento, entre o ato de peneirar as colonialidades impulsionadas pelas 

normas tradicionais que violentam corpos e as práticas exercidas por estas meninas, conduzir 

esta investigação pela crítica decolonial foi como surfar as ondas de um fenômeno da natureza 

típico da Amazônia chamado a Pororoca.  

Explico o porquê. Enquanto pesquisadora, pelas vozes que me falam, as críticas 

feministas, o senso comum, as produções na área, a mídia, as políticas públicas 

perpetuamente tratando o casamento infantil como uma violência sexual de exploração e 

abuso, um estrondo; de outro lado, as meninas participantes desta pesquisa tratando o 

casamento informal em suas idades como uma relação possível de se ter, ou seja, 

aparentemente um prazeroso deslizar nas águas.  

Nota-se que neste trabalho optei por despir-me do pensamento de caráter universal 

social moralizador com definição de “certo” ou “errado”, “cedo” ou “precoce”, para uma 

posição ética e política de discorrer sobre modos de existências que se organizam diante de 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

suas próprias realidades e entendimentos enveredando por uma escuta por vezes, de vozes 

silenciadas, desacreditadas e relegadas ao descaso.  

Fica evidente que há infâncias e, no caso delas, está atrelada a uma atitude que pode 

perpassar toda a vida, a infantilidade, e não um estágio atrelado ao ser criança, desafiando os 

pressupostos universais da psicologia do desenvolvimento e de políticas internacionais das 

quais o Brasil é signatário.  

Quanto ao casamento, a concepção de que as meninas fazem desse tipo de união em 

suas idades, suas problematizações não estão no envolvimento de uma relação amorosa com 

coabitação, mas nas relações sociais de gênero que são instituídas. Então, sendo o casamento 

uma instituição, percebe-se que há em suas idealizações um movimento de forças instituintes 

para construir novos tipos de relações. 

Mas, como reinventar a vida, traçar novos caminhos, ver cores nas cinzas da estrada se 

a todo tempo estão capturadas pela receita cultural do marido, da família e do cuidado da 

rotina introduzido pela colonialidade de gênero que permanece subjetivando meninas através 

do dispositivo amoroso?  

 

REFERÊNCIAS 

ANZALDÚA, G. La conciencia de La mestiza/rumo a uma nova consciência. Revista 

Estudos Feministas, Florianópolis, v. 13, n. 3, p. 704-719, set./dez. 2005.  

 

BRASIL. Decreto nº 99.710, de 21 de novembro de 1990. Promulga a Convenção sobre os 

Direitos da Criança. Brasília, DF, 22 nov. 1990. Disponível em: http://www.planalto.gov.br 

/ccivil_03/decreto/1990-1994/D99710.htm. Acesso em: 31 jul. 2019.  

-7-novembro-1831-564776-publicacaooriginal-88704-pl.html. Acesso em: 31 jul. 2019.  

 

BRASIL. Lei nº 8.069, de 13 de julho de 1990. Dispõe sobre o Estatuto da Criança e do 

Adolescente, e dá outras providências. 3. ed. Porto Alegre: Assembléia Legislativa.  

 

DUSSEL, E. Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir da filosofia da 

libertação. Sociedade e Estado, Brasília, DF, v. 31, n. 1, p. 51-73, apr. 2016. Disponível em: 

http://www.scielo.br/pdf/se/v31n1/0102-6992-se-31-01-00051.pdf. Acesso em: 12 fev. 2019. 

106  

 

GROSFOGUEL, R. Para descolonizar os estudos de economia política e os estudos pós-

coloniais: transmodernidade, pensamento de fronteira e colonialidade global. Revista Crítica 

de Ciências Sociais, Coimbra, v. 80, p. 115-147, 2008. Disponível em: https://journals. 

openedition.org/rccs/pdf/697. Acesso em: 12 fev. 2019.  

 



                                                                                          AR T IG O S  C IE NTÍ F IC OS  

 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 3,  N.1,  2020. 

IBGE. Censo Demográfico 2010. Rio de Janeiro, 2010. Disponível em: https://biblioteca. 

ibge.gov.br/visualizacao/livros/liv49230.pdf. Acesso em: 11 ago. 2019.  

 

LUGONES, M. Rumo a um feminismo decolonial. Revista de Estudos Feministas, 

Florianópolis, v. 22, n. 3, p. 935-952, set./dez. 2014.  

 

QUIJANO. A. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E. 

(Org.). Colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Buenos Aires: CLACSO, 

2005. (Perspectivas latino-americanas). p. 117-142.  

 

TAYLOR, A. Y. et al. “Ela Vai no meu Barco”: casamento na infância e adolescência no 

Brasil. Resultados de Pesquisa de Método Misto. Rio de Janeiro: Instituto Promundo; 

Washington, DC: Promundo/US, 2015.  

 


