
 

 

Maracatu nação como expressão de resistência 

em contextos de dominação e poder 
 

Bruna Bacelete1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Antropologia da Universidade Federal Fluminense. 

 



 

 

33 

 

 

 
Resumo 

 
O presente artigo aborda o maracatu nação, manifestação cultural negra de Pernambuco 

com forte expressividade artística devido a seus aspectos sonoros e performáticos, além 

de significativa ligação com as religiões de matrizes africanas e afroindígenas. Trata-se de 

uma reflexão a respeito do contexto colonial, cenário em que o maracatu se construiu, seus 

processos de maior e menor visibilidade social, além do destaque de importantes 

momentos de sua trajetória. Para o desenvolvimento deste, realizou-se uma análise 

histórica da manifestação, com o objetivo de explicitar e desenvolver crítica às relações 

colonizadoras, etnocêntricas e ocidentalizadas, a partir das quais a manifestação se 

construiu no passado e se mantém até a atualidade. 

 

Palavras chave: maracatu nação; colonialismo; diáspora; decolonialismo; contra 

colonialismo. 

 

 

Abstract 

 

The present article discusses the "maracatu nação", a black cultural manifestation from 

Pernambuco, with considerable artistic expressiveness, due to its sound and performance 

aspects, besides its significant connection with african and african indigenous religions. This is 

a reflection about the colonial context, in which the Maracatu was built, its processes of 

increased and decreased social visibility, in addition to highlighting important moments in its 

trajectory. For the development of this article, a historical analysis of the manifestation was 

carried out, in order to explain and develop criticism to the colonizing, ethnocentric and 

occidentalized relations, from which the manifestation was built in the past and remains until 

today. 

 

Keywords: maracatu-nação; colonialism; diaspora; decolonialism. counter-colonialism. 

 

 

 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

34 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

1 INTRODUÇÃO 
 

A discussão proposta neste artigo desenvolve-se em torno da manifestação cultural negra 

de Pernambuco denominada maracatu, que se apresenta, principalmente, de duas formas 

elementares, o maracatu nação2 — ou de baque virado — e o maracatu de baque solto3 — ou 

maracatu rural. Neste trabalho, as reflexões levantadas referem-se ao maracatu nação, e serão 

realizadas análises a respeito de sua construção e permanência. 

Inicialmente, o maracatu será descrito na tentativa de retomar aspectos de sua origem, 

considerando, também, problematizações que dizem respeito à impossibilidade de uma 

abordagem precisa quanto à descrição única de seu surgimento e desenvolvimento. Os registros 

que se têm do maracatu fazem com que os pesquisadores do tema entendam que a manifestação 

surgiu a partir do encontro de culturas distintas, sendo expressivos os aspectos ligados à cultura 

de matriz africana. 

Partindo da percepção de que o maracatu nação surgiu no Brasil a partir do encontro de 

grupos étnicos diversos, esse aspecto será descrito e trabalhado chamando a atenção para suas 

múltiplas categorias, que passaram por processos de deslocamentos, trocas e negociações, até 

se configurarem no que é hoje o maracatu nação. Para se pensar tais deslocamentos, a noção de 

diáspora será elucidada, uma vez que o maracatu, uma manifestação cultural com fortes 

influências da cultura africana, além de indígena e portuguesa, será explanado. Essa 

manifestação surgiu em contextos coloniais de dominação, tornou-se resistência e ultrapassou 

as fronteiras discriminatórias e excludentes que se configuram através de relações de poder. 

Para o desenvolvimento deste artigo, empregou-se o método da revisão bibliográfica, 

que sustentou as análises a respeito do maracatu e as relações colonizadoras de dominação que 

permeiam sua manifestação, desde seu surgimento até a atualidade. Para tanto, foram utilizados, 

como referência teórica, autores que pesquisaram estes temas. 

 

 

 

 
2 Será explanado de forma detalhada no discorrer do texto. 
3 Manifestação popular pernambucana encontrada principalmente na Zona da Mata. Possuí influências da cultura 

indígena e africana e se diferencia do maracatu de baque virado em sua composição e execução. Os instrumentos 

que compõe o maracatu rural são: Um surdo, um tarol, um bombo, uma cuíca, um gonguê, um trombone, um 

trompete e um clarinete. Além desses aspectos, os personagens — caboclo de lança e caboclo de pena — são 

figuras marcantes dessa expressão cultural popular. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

35 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

 

2 TRAJETÓRIA E RESISTÊNCIA DO MARACATU NAÇÃO 

 

 Peixe (1980), um dos pioneiros na pesquisa sobre o maracatu, afirmou ser este uma 

manifestação cultural, originada a partir de cortejos reais, sendo sua prática herdada das festas 

de coroação de reis negros, eleitos e nomeados na instituição do Rei do Congo. 

 Lima (2014), por sua vez, problematizou a respeito de estudos que descrevem o 

maracatu a partir de uma definição historiográfica linear, explicitando as lacunas das narrativas 

que implicam na descrição precisa acerca de seu surgimento e a tentativa de descrever tal 

acontecimento partindo do pressuposto de que a manifestação tivesse uma origem única, por 

exemplo, “as festas de coroação dos reis e rainhas do congo” (LIMA, 2014, p. 317). O autor 

entende que o maracatu seja uma manifestação cultural e seu surgimento se deu a partir da 

combinação de diversos saberes e modos de fazer. Os maracatus nação têm fortes vínculos com 

religiões de matrizes africanas, sendo reconhecidos como uma manifestação negra e brasileira, 

embora sejam constituídos de traços culturais herdados de diferentes costumes. A análise dessa 

manifestação aponta para o dinamismo da tradição que é feita e refeita a partir de processos 

complexos e constantes (LIMA, 2014). 

Koslinski e Guillen (2019) chamam atenção para a dificuldade em se ter uma descrição 

exata do que seja o maracatu nação, uma vez que envolve certa complexidade. As antropólogas 

descrevem o maracatu nação como: 

 

[...] uma manifestação cultural performática, inserida nos festejos carnavalescos, na 

qual um cortejo real, composto por rei, rainha, príncipes, princesas, figuras da nobreza, 

vassalos, baianas, dentre outras personagens, de forma processual desfilam pelas ruas 

da cidade de Recife e região metropolitana (KOSLINSKI; GUILLEN, 2019, p. 149). 

 
O grupo participante desses desfiles apresenta uma dança particular e um cortejo 

percussivo acompanha-o (KOSLINSKI, 2015). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

36 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

Figura 1 – Rainha Marivalda Maria dos Santos, em frente à sede da Nação Maracatu Estrela 
Brilhante do Recife, no bairro Alto José do Pinho, Recife – PE 

 
Fonte: (Bruna Vieira Bacelete, 25 fev. 2022) 

 

 

Para Albernaz e Oliveira (2015), a percussão que compõe o maracatu nação, também 

chamada de batuque ou baque, tem, cada vez mais, se configurado como algo de grande 

expressão. Ela é composta por batuqueiras4 e batuqueiros que, por sua vez, são liderados(as) por 

um mestre compromissado em reger o grupo. São estes os instrumentos que compõem a 

percussão: 

 

[...] alfaia (ou tambores), caixa (ou tarol) e o gonguê, estes que se repetem em todos os 

grupos. São acrescidos a eles, dependendo do maracatu: o agbê (chocalho de contas 

externas), o mineiro (o mesmo instrumento chamado em outros contextos de ‘ganzá’) e 

o atabaque, isolados ou simultaneamente (ALBERNAZ; OLIVEIRA, 2015, p. 79). 

 

 
4 Pessoas que tocam os instrumentos percussivos presentes no maracatu. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

37 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

As autoras destacam que os últimos instrumentos mencionados não estão inseridos em 

todas as nações de maracatu e a presença deles se faz de acordo com os significados partilhados 

dentro de cada uma delas. 

 

Figura 2 – Mestre Fabinho e batuqueiros do Maracatu Estrela Brilhante de Recife, em desfile na 

rua principal do bairro Alto José do Pinho, Recife – PE 
 

 

Fonte: (Bruna Vieira Bacelete, 06 mar. 2022) 
 

 

Como mencionado anteriormente, o maracatu nação pode ser denominado também como 

maracatu de baque virado. Sobre as distintas nomeações que a manifestação possui, alguns 

pesquisadores atentam para seu contexto de uso que interfere no significado cobrado. Para 

alguns, o sentido de nação está ligado a um caráter reservado às raízes da comunidade – social 

e religiosa. Isso ocorre em função da referência que a palavra nação faz às linhagens religiosas 

e a forte conexão com os elementos de África que detém. Nação Nagô é também a forma como 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

38 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

é chamado o candomblé pernambucano, o xangô5, além disso, a palavra nação também remete 

à jurema6 (ALENCAR; RAIMUNDO, 2016). 

 
Figura 3 – Toque de Obá e Ewá no terreiro da Nação Estrela Brilhante de Recife, na Roça Oxaguiãn 

Oxum Ipondá - Córrego do Jenipapo, Recife – PE 

 
Fonte: (Bruna Vieira Bacelete, 20 fev. 2022) 

 

A discussão a respeito da origem e da autenticidade do maracatu é extensa, sendo 

contestada ou reforçada a depender da pesquisa e do olhar que se lança sobre esse objeto. 

Segundo Koslinski e Guillen (2019), os elementos do maracatu nação localizam-se nas 

comunidades de periferia da cidade de Recife e Região Metropolitana e, a partir da vivência 

comunitária em que seus membros estão inseridos, dão-se os vínculos e compartilhamentos. 

Muitos dos maracatuzeiros7 defendem a ideia de que os maracatus nação legítimos são aqueles 

que possuem conexão com os terreiros de xangô ou jurema. Tal ligação dar-se-ia a partir das 

“obrigações rituais aos orixás ou entidades da jurema”, com o intuito de criar uma espécie de 

proteção espiritual à nação de maracatu, durante o carnaval (KOSLINSKI; GUILLEN, 2019, 

p.149). 

A respeito da temática, também foi abordada a relação conflituosa entre os maracatus 

nação: aqueles que são considerados tradicionais e os grupos percussivos, compostos, em sua 

maioria, por jovens da classe média recifense que reproduzem o ritmo do maracatu 

(KOSLINSKI; GUILLEN, 2017). Ao longo do processo de mapeamento das 27 nações de 

maracatu reconhecidas durante a elaboração do Inventário Nacional de Referências Culturais 

 
5 Xangô é uma espécie de local do candomblé. Não possui necessariamente os mesmos usos ritualísticos e míticos 

que o candomblé da Bahia, mas está relacionado. Esse seguimento pode ser encontrado nos estados de AL, PE e 

SE (ALENCAR; RAIMUNDO, 2016). 
6 Religião afroindígena popular, na região Nordeste, com grande difusão no litoral dos estados de PE, PB, AL e SE 

(ALENCAR; RAIMUNDO, 2016). 
7 Pessoas que fazem parte do maracatu nação (KOSLINSKI, GUILLEN, 2019). 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

39 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

(2013), Koslinski (2015) chama atenção também para as questões que concernem os limites 

identitários, a mercantilização e a espetacularização das culturas populares brasileiras. 

Enquanto alguns pesquisadores do tema vêm estudando a realização do maracatu em 

contextos reconhecidos como autênticos, outros se dedicam a descrever seus desdobramentos e 

suas muitas possibilidades, sobretudo através de sua musicalidade. Neste artigo, pretende-se 

analisar os contextos nos quais estão inseridas as nações de maracatu, desde seu surgimento até 

a atualidade, reconhecidas por seus participantes e pelo Instituto do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (Iphan) – como nações, ou seja, aquelas ligadas ao aspecto religioso e, em 

sua grande maioria, presentes nas periferias da cidade de Recife. 

O maracatu nação é uma manifestação popular, negra, e possui ligação com as 

organizações de negros africanos dos séculos passados. Hoje em dia, em Pernambuco, o 

maracatu nação organiza-se em agremiações carnavalescas e compõe o carnaval no estado. A 

apresentação carnavalesca do maracatu nação dá-se em forma de espetáculo, ficando fortemente 

marcada em função da musicalidade, vestimenta e organização específica. O canto e o toque do 

maracatu nação estão relacionados à sua origem africana e seus integrantes são chamadas de 

“Nagô” (PEIXE, 1980). 

Entretanto, Koslinski e Guillen (2019) destacam o fato de que os xangôs e os maracatus 

nação não podem ser pensados, exclusivamente, como reminiscências genuinamente africanas, 

entendendo, também, que não se deve perceber o continente africano como homogêneo e, 

portanto, é preciso levar em consideração que as etnias trazidas para o Brasil através do tráfico, 

tinham suas singularidades que, em contato com as culturas indígenas e portuguesa, deram 

origem a novos arranjos culturais. 

Barth (2000) aponta que a cultura é compreendida como uma forma de descrever o 

comportamento humano, cuja variação descontínua é possível quando agregados compartilham 

uma mesma cultura, ainda que existam distinções que se conectam e se diferenciam. A partir 

disso, pode-se pensar que existam grupos demarcados de pessoas, denominadas unidades 

étnicas, correspondentes a cada cultura (BARTH, 2000). 

A nação de maracatu pode ser analisada a partir da visão que se tem dos grupos étnicos 

em decorrência de alguns elementos, sendo parte deles o fato de que seus integrantes se 

identificam como membros desse grupo distinto, autodenominando-se maracatuzeiros, assim 

reconhecidos por indivíduos externos à manifestação. Possuem uma forma própria de 

organização, além de se estabelecerem em um grupo específico de pessoas, originado a partir 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

40 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

de fronteiras étnicas que delimitavam e delimitam as diferenças entre os demais (BARTH, 

2000). 

Práticas que futuramente se desdobrariam no que hoje é o maracatu nação foram 

desempenhadas por africanos que chegaram ao Brasil, o que possibilita uma reflexão a respeito 

das fronteiras étnicas não eliminadas com o fluxo das pessoas que as atravessam. Essas são as 

fronteiras sociais, embora possam estar diretamente ligadas às territoriais, como no caso dos 

africanos que cruzaram fronteiras territoriais e sociais ao chegarem ao Brasil (BARTH, 2000). 

Ao manter uma identidade étnica, um grupo, mesmo em situação de contato e interação, 

estabelece a existência de critérios para definição de pertencimento. A relação dos grupos 

étnicos e o território não é, necessariamente, algo fixo, e as variadas possibilidades de 

manutenção desses grupos, como as formas de recrutamento e modos de expressão, devem ser 

levadas em consideração (BARTH, 2000). 

Pensando ainda nos primórdios do maracatu, pode-se observar a questão das fronteiras 

sociais existentes entre os africanos, os indígenas e os portugueses, colonizadores. Conforme 

citado anteriormente, existem questionamentos em relação à ligação direta dos maracatus e a 

instituição dos reis do congo, no entanto as coroações de reis negros estão presentes até os dias 

atuais na manifestação, o que nos leva a refletir sobre esses eventos durante o período colonial. 

No período colonial, as coroações realizadas pelos povos africanos não eram, de todo, aceitas 

pelos portugueses. Para que essas coroações fossem realizadas, acabavam por incorporar 

artefatos específicos da cultura portuguesa, embora mantivessem elementos próprios de seu 

grupo, ultrapassando, assim, as fronteiras sociais sem que perdessem sua identidade étnica. 

 A forma como se davam as transmissões do poder real na instituição do Congo foi 

submetida a mudanças, devido a imposições da coroa portuguesa, que forçava pessoas 

escravizadas a se adaptarem à nova sociedade na qual viviam, fazendo com que estes 

mesclassem seus próprios elementos culturais aos elementos em contato. A devoção dos 

africanos à Nossa Senhora do Rosário é um exemplo deste fato, uma vez que a intensa ação 

evangelizadora, em nome da coroa portuguesa, fazia com que eles incorporassem a fé cristã a 

seus ritos de coroação (SOUZA, 2006). “Ó Senhora do Rosário, a sua casa cheira! Cheira cravo, 

cheira Rosa, cheira a flor de laranjeira”. (Verso de domínio público cantado em diversas nações 

de maracatu em Pernambuco) 

As diferenciações entre as muitas categorias étnicas não estão isentas à ausência de 

deslocamento ou a qualquer tipo de trocas, sejam elas referentes à informação ou ao contato. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

41 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

Essas distinções tornam-se suscetíveis aos processos de inclusão e exclusão, que, embora 

possam ocasionar transformações quanto ao envolvimento e pertencimento dos indivíduos, não 

eliminam tais distinções (BARTH, 2000). 

A interação e as trocas vivenciadas pelos africanos, durante o período de colonização 

portuguesa, não interferiram ou desvalidaram o sentido de unidade étnica existente entre os que 

aqui estavam, pelo contrário, influenciou para outros desenvolvimentos de seus costumes. Dessa 

forma, o maracatu não se configurou exclusivamente como uma descendência de África, mas 

como algo novo e próprio daqueles que aqui se encontraram. É neste ponto que se pode observar 

o maracatu nação, em sua trajetória, como uma forma de organização e estratégia de resistência 

à cultura imposta pelos colonizadores. Sobre esse aspecto, entende-se que as comunidades 

étnicas se constituem como formas eficientes de resistência, ou conquista de espaços, dispostas 

em grupos de organização política (CUNHA, 2009). 

Assim, a etnicidade configura-se como uma linguagem, ou, inicialmente, como uma 

retórica. Não se trata da linguagem que remete a algo fora do próprio grupo étnico, mas 

entendendo essa linguagem como uma forma de comunicação. As possibilidades de organização 

política só são possíveis a partir de uma forma mais ampla que provê as categorias dessa 

linguagem (CUNHA, 2009). 

O maracatu não se conformou apenas como uma manifestação resultante da fundição 

entre a cultura africana e a portuguesa, mas sim em um desdobramento cultural que originou um 

novo significado, recebendo influência também da cultura indígena. “A cultura original de um 

grupo étnico, na diáspora ou em situações de intenso contato, não se perde ou se funde 

simplesmente, mas adquire uma nova função, essencial e que se acresce às outras” (CUNHA, 

2009, p. 237). Essa situação foi denominada por Cunha (2009) de cultura de contraste e, por 

meio deste, a cultura acentua-se e ganha maior visibilidade ao se simplificar e enrijecer, 

minimizando os aspectos culturais diacríticos. 

O conceito fechado de diáspora, para a discussão acerca das trocas entre os grupos 

étnicos em situação de deslocamento, apoia-se “sobre uma concepção binária de diferença”, e 

está relacionado ao deslocamento de massas populacionais de determinadas áreas específicas 

para outras localidades. A compreensão desse conceito dá-se a partir da estruturação de 

demarcações excludentes, que se baseiam na elaboração do “outro”, apoiados na noção de 

contraposição entre o que está “dentro” e o que está “fora” (HALL, 2003, p. 33). No entanto, o 

autor chama a atenção para o fato de que os arranjos culturais ligados à identidade não se 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

42 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

organizam por meio de binarismos ou limites ocultos que não se rompem. Ao contrário, as 

diferenças são cruciais para os significados, enquanto esses significados são fundamentais para 

a cultura. Assim, entende-se que o significado não assume caráter de rigidez e possibilita a 

dialógica da reapropriação, por meio do movimento de diáspora. 

Hall (2003) discute a questão diaspórica com base nos movimentos migratórios de 

caribenhos para o Reino Unido. O estudo realizado pelo autor faz uma análise a respeito da 

cultura e da identidade de atores que vivenciam a experiência da mudança territorial a partir da 

permanência em contextos espaciais distintos dos de origem. 

Através da experiência da diáspora, as identidades tornam-se múltiplas, sem que para 

isso tenham que, necessariamente, romper com os elos que as ligam ao local de origem 

específico. No caso do estudo analisado, notam-se fatores influentes neste processo, 

denominados por Hall de “forças centrípetas” (HALL, 2003, p. 27). O autor explica que a 

qualidade de “ser caribenho”, apesar de estar sujeita a ressignificações em função do contato 

estabelecido com os povos do Reino Unido, também pode ser compartilhada com outros 

migrantes, do mesmo lugar que ali vivem, reforçando, assim, os laços estabelecidos com o local 

de origem (HALL, 2003, p. 27). 

A ligação entre a África e o maracatu não será aprofundada nas análises aqui dispostas, 

entendendo que esta manifestação se originou no Brasil, por meio das trocas e contatos 

estabelecidos através de interações e negociações culturais entre grupos étnicos distintos. No 

entanto, como mencionado por HALL (1997), o passado já passou, porém não se pode isolar 

completamente o passado do presente, pois os dois se modelam, coexistem. Sobre a relação do 

maracatu, em sua construção no passado e permanência até os dias atuais, é possível observar 

traços de sua descendência africana presentes em muitos aspectos que hoje compõem a 

manifestação. 

O que se pretende destacar neste ponto do trabalho é o movimento simultâneo de conflito 

e resistência construído pela manifestação e que ainda permanece. Assim, o contato cultural 

envolve uma reflexão a respeito da dominação e da apropriação pela força que o imperialismo, 

em seu auge, tende exercer, permitindo somente um discurso cultural, estabelecido em seu cerne 

(SAID, 1995). Said (1995, p. 26) entende imperialismo como um termo utilizado para “designar 

a prática, a teoria e as atitudes de um centro metropolitano dominante, governando um território 

distante”, enquanto que o “colonialismo” configura-se, na maioria das vezes, como o resultado 

do imperialismo, sendo a implantação de colônias em territórios distantes. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

43 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

Ainda que para serem aceitos os negros incorporassem elementos da coroa portuguesa a 

seus ritos, o simbolismo que girava em torno das coroações – mantendo um sentido de unidade 

entre elas, que se estendia às zonas de suas instituições, a exemplo da religião – advinha do 

questionamento e da oposição aos colonizadores. Segundo Said (1995), os questionamentos e 

oposições foram fundamentais para que a estrutura de resistência às formas de colonização se 

configurasse. A cultura, nesse caso, ultrapassa a política, a história militar e o processo 

econômico. 

A cultura tem o poder de predispor e preparar um determinado povo para a dominação 

de outro, mas, também, possuí atributos suficientes para transformar a ideia que a sociedade 

dominadora tem em relação à dominante. Tais transformações só estão passíveis de acontecer 

se existir a vontade, daqueles que estão em posição de dominação, de resistir às pressões de 

dominação colonial. É significante reconhecer que a oposição e a resistência ao imperialismo, 

embora também envolvam aspectos ligados à política, economia e outros tipos de resistências, 

como as lutas armadas, estão, em larga medida, ligadas ao terreno fornecido pela cultura (SAID, 

1995). 

A definição de resistência cultural elaborada por Said (1995) também pode ser 

relacionada ao maracatu no que se refere à persistência quanto ao direito de compreender a 

história da comunidade como algo legítimo e absoluto. Isso pode ser observado nas coroações e 

na divisão hierárquica que compõem a manifestação e que remetem à compreensão da história 

da comunidade como algo legítimo. 

Nesse caso, Said (1995) destaca que a língua nacional tem papel importante, mas, sem 

uma prática da cultura nacional, ela perde sua força. Em relação à língua no maracatu nação, os 

negros tocavam instrumentos próprios, entoando cantigas africanas ou africanizadas, durante as 

coroações (PEIXE, 1980). 

 
3 MARACATUS EM CONTEXTOS DE DOMINAÇÃO E PODER 
 

O maracatu passou por diversos rearranjos até que se configurasse no que é atualmente. 

Como outras manifestações de matrizes africanas, sofreu intensa repressão através de 

perseguições policiais no final do século XIX. Até os anos de 1940, estas manifestações eram 

vistas como sendo produto da “selvageria e incivilidade africanas” (GUILLEN, 2008, p. 185). 

Em todo o Brasil, as manifestações de matriz negra foram perseguidas. No estado de 

Pernambuco, durante os governos de Carlos de Lima Cavalcanti (1930-1937) e Agamenon 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

44 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

Magalhães (1937-1945), as religiões africanas – candomblés, catimbós, xangô pernambucano –

, também foram perseguidas e atacadas (GUILLEN, 2008). 

Outra reflexão possível, envolvendo a prática do maracatu nação no passado, pode ser 

feita a partir do trabalho de Koslinski (2015), no qual a autora analisou a trajetória dos maracatus 

nação e as relações raciais, no Brasil, a partir do ativismo do povo negro, por meio da mídia, 

dos movimentos sociais, entre outros aspectos. A autora destacou a desvalorização e perseguição 

pela qual a manifestação foi submetida, principalmente na década de 1930, época em que se 

intensificaram a discriminação e os ataques aos terreiros de religiosidade afro-brasileiros. Esse 

fato pode ser associado ao projeto nacionalista do Estado Novo, que, pela primeira vez, 

descreveu a cultura e a ação tutelar em relação ao patrimônio cultural. Nesse período, o maracatu 

não era reconhecido como um símbolo da cultura brasileira. Koslinski (2015) aponta que devido 

a pouca valorização dos maracatus nação e ao limitado registro sobre a manifestação, o interesse 

em produzir pesquisas sobre esse tema é algo recente. É o que se evidencia quando se pesquisa 

documentação mais antiga sobre o assunto. Tal perseguição, não coincidentemente, aconteceu, 

principalmente, durante o período de estruturação e atuação do Ministério da Justiça e Negócios 

Interiores (MJNI), que tinha como função o controle, a crítica repressora e a autorização para 

uso da violência (CHUVA, 2007). 

Nos anos de 1930, o maracatu nação servia de disfarce para praticantes das religiões 

afro-brasileiras, uma vez que possuíam legitimidade para circulação nas ruas, durante o 

carnaval, sendo a prática admitida pela polícia que lhes sediava permissão para ensaios em suas 

sedes. Até o início da década de 40, as únicas notícias a respeito do maracatu nação eram 

encontradas em alguns romances e, principalmente, nas páginas policiais que noticiavam o 

envolvimento dos maracatuzeiros em brigas e arruaças (GUILLEN, 2008). 

A partir dos estudos realizados por Quijano (2002), é possível traçar uma perspectiva 

crítica sobre os processos vividos pelo maracatu, durante este momento de sua trajetória. De 

acordo com esse estudo, existem padrões históricos de poder, denominado “padrão de poder 

mundial”, que se constituem em uma articulação da chamada “colonialidade do poder”, ou seja, 

a noção de raça, utilizada para a manutenção do padrão universal de classificação e dominação 

social (QUIJANO, 2002, p.11-12). Seguindo a mesma lógica, o capitalismo é tido como um 

meio de exploração social e padrão universal. Dessa forma, o Estado representa o centro da 

estrutura universal de controle da subjetividade/ intersubjetividade e, em especial, dos modos 

de produção do conhecimento. De modo que a colonialidade do poder, como a atual forma de 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

45 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

poder e classificação social, básica e universal, é entendida a partir do conceito de raça, sendo o 

Estado um antigo mecanismo de estrutura da autoridade e forma de dominação coletiva 

(QUIJANO, 2002). 

Sobre a atuação do Estado como mecanismo de dominação e poder, nota-se que, durante 

longo período, a manifestação continuou sendo perseguida, mantida ainda sob a vigília do 

domínio das autoridades e “colonialidades do poder”, que utilizavam a noção de raça como 

forma de controle (QUIJANO, 2002, p. 12). O Brasil, na década de 30, passou por significativas 

mudanças políticas, com a criação do Estado Novo e a ditadura imposta por Getúlio Vargas, que 

acabou, também, por influenciar a história dos maracatus (NASCIMENTO, 2006). Instituiu-se, 

em Pernambuco, a Federação Carnavalesca, na qual Carlos Lima Cavalcanti foi nomeado 

interventor. A respeito das transformações ocorridas na prática dos maracatus e em outras 

manifestações populares, durante este período, Nascimento (2006) afirma que: 

 

 
[...] fez-se notar, em todo o país, por sua intervenção nas esferas cultural e ideológica 

da sociedade por meio de instituições criadas pelo Ministério de Educação e Saúde 

Pública, legalizando, institucionalizando e sistematizando a vida política e cultural 

brasileira. O governo tomou para si a tarefa de amparar e promover festejos populares: 

todo e qualquer espetáculo público deveria ser fiscalizado e licenciado, segundo as 

normas governamentais. Era do interesse do governo impedir a veiculação de ideias 

contrárias à sua ideologia; assim sendo, os grupos carnavalescos passaram a ser 

organizados como entidades associativas de caráter recreativo e cultural. Ao mesmo 

tempo, tendo em vista seu marcado nacionalismo, uma das linhas de ação do Estado 

Novo era promover e apoiar manifestações culturais no sentido de “organizar uma 

cultura nacional” e “defender as tradições brasileiras” (NASCIMENTO, 2006, p. 140). 

 

Violência, força e dominação, intrinsecamente relacionadas na sociedade moderna, não 

estão, necessariamente, vinculadas ao exercício contínuo, exploratório e direto. Esses artefatos 

de controle são encobertos por estruturas institucionalizadas e legitimadas por autoridades 

públicas ou coletivas. Além disso, fazem-se valer através de ideologias que constituem as 

relações intersubjetivas por meio de diversos âmbitos do interesse e da identidade da população 

(QUIJANDO, 2002). A partir dos apontamentos de Quijano (2002), é possível observar as 

influências de dominação ideológicas e intersubjetivas na elite Pernambucana, que discriminava 

o maracatu, nos períodos de maior repressão do Estado, quanto à manifestação. 

Em 1922, período em que o meio artístico já havia discutido os ideais de valorização da 

consciência de uma cultura e identidade próprias, com a Semana de Arte Moderna, em São 

Paulo, alguns modernistas, como Mário de Andrade, através de um processo de “mediação 

cultural”, empenharam-se em retirar a imagem marginalizada, tida até então, a respeito dos 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

46 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

maracatus nação, estudando-os e mapeando-os, sob a ótica da cultura popular e da identidade 

regional. Dessa forma, foram desenvolvidas as primeiras pesquisas realizadas sobre o maracatu. 

Durante esse período, observa-se ainda que grande parte da sociedade recifense enxergava o 

maracatu nação de forma negativa, sendo também notável a tentativa dos modernistas de 

reverterem o quadro, destacando a ideia de identidade cultural (GUILLEN, 2008). 

Embora o movimento modernista tenha desenvolvido importante papel para o registro e 

a pesquisa acerca das culturas populares, foram os participantes do maracatu que resistiram aos 

processos de repressão e discriminação da manifestação. Entre os maracatuzeiros e 

simpatizantes, os esforços dedicados à valorização da manifestação também se deram através 

da periodização de sua história, para que, assim, fosse possível explicar aspectos centrais a 

respeito dos processos de decadência sofridos. No entanto, mesmo com todas as tentativas de 

intelectuais e integrantes em resgatar e valorizar o maracatu, na década de 60 houve uma 

considerável diminuição no número das nações (KOSLINSKI, 2011). 

Para os povos subordinados, a reafirmação da tradição cultural nativa e a recuperação 

das histórias reprimidas é algo crucial. No entanto, a fixidez das identidades no interior das 

culturas coloniais não deve ser observada a partir de um olhar enraizado no passado, ou em uma 

possível homogeneização da história do presente. A capacidade de negação intervém e 

estabelece uma ligação entre o manter-se presente, que se inicia ao captar algo ligado à distância 

da relocação do lar e do mundo, pré-requisito para introduções extraterritoriais e interculturais 

(BHABHA, 2001). 

Bhabha (2001) evoca uma discussão, analisando a questão da identidade no mundo 

moderno, em que esses contatos entre identidades distintas se tornam cada vez mais constantes. 

A análise crítica, em relação ao entendimento sobre o contato entre as diferentes identidades, 

faz-se importante, pois transcende as estruturas de oposição e possibilita um espaço de tradução 

e de hibridismo. Esse hibridismo, identificado por Bhabha (2001), é reconhecido como sendo 

uma necessidade histórica. 

Tal necessidade histórica fez-se presente na trajetória do maracatu que, a partir das 

relações de hibridismo e negociações pelas quais a manifestação passou, resistiu a pressões e 

perseguições quanto a sua existência. A década de 60 teve relevância quanto ao incentivo e 

reconhecimento de determinadas manifestações culturais, tais como o maracatu nação, mas, foi 

nos anos 1970 que o consumo das tradições populares se deu de forma significativa pela classe 

média pernambucana. Resultado da divulgação feita pelos meios de comunicação local, através, 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

47 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

principalmente, da publicidade que dava destaque a estas tradições. Além disso, houve 

ascensões artísticas, como o caso de Alceu Valença, músico pernambucano que misturava 

elementos da cultura popular com o rock, e o movimento Armorial8, que influenciaram neste 

processo (NASCIMENTO, 2006 ). 

Esforços foram empenhados na tentativa de uma valorização da cultura afro-brasileira, 

a partir deste período. Os movimentos negros, em destaque, o Movimento Negro Unificado 

(MNU), tiveram importante papel para a reafirmação dos maracatus e a cultura afro-brasileira, 

uma vez que dedicaram seus empenhos à concretização da consciência negra, não só em 

Pernambuco, mas em todo o país. No final da década de 70, o MNU associou-se a manifestações 

da cultura popular negra, como o maracatu, retomando a política de combate ao racismo. Ações 

diversas foram promovidas em Pernambuco pelo movimento, no sentido de incentivar e 

visibilizar grupos da cultura popular também na década de 80 (Albernaz; Oliveira, 2020). 

Outro importante fator que vale ser lembrado foi o movimento Manguebeat9, idealizado 

por Chico Science, que inovou, misturando elementos da cultura popular pernambucana ao 

ritmo do pop rock internacional, gerando grande repercussão no cenário musical brasileiro, na 

década de 90. Esse evento também contribuiu para uma ascensão da manifestação entre os 

jovens de classe média em todo o país (ALBERNAZ; OLIVEIRA, 2020). Isso não foi suficiente 

para que as nações de maracatu não permanecessem, até os dias de hoje, passando por 

dificuldades em relação a incentivos e apoio do governo (KOSLINSKI, 2011). 

As negociações devem ser entendidas não só no sentido econômico mas como sendo 

uma articulação das identidades culturais. Nota-se que essas negociações fizeram-se necessárias 

para que o maracatu não desaparecesse. A partir dessa concepção, rompe-se com a ideia de 

igualdade/desigualdade, homogeneidade, que não contempla a diferença. Sendo que a categoria 

de comunidade e classe social é insuficiente para contemplar a heterogeneidade existente dentro 

dos fenômenos sociais e políticos (BHABHA, 2001). Contudo, Bhabha (2001) sugere um 

rompimento com as categorias coloniais para a abertura de brechas, caminhos, deslocamentos, 

possibilitando que outro olhar seja possível, através de outra perspectiva. 

 
8 Iniciativa artística que teve como objetivo criar uma arte erudita, a partir de elementos da cultura popular do 

nordeste brasileiro. Foi lançada oficialmente em Recife, no dia 18 de outubro de 1970, e teve como um de seus 

fundadores, o escritor Ariano Suassuna. 
9  Foi fundado na cidade do Recife e se firmou como movimento em 1991 através do Manifesto “Caranguejos com 

Cérebro”, escrito pelo músico Fred Zero Quatro. Tinha como principal objetivo a valorização da cultura regional, 

tal como o maracatu, o coco, a embolada, a cantiga de roda, entre outros, misturaram estes ritmos à cultura pop 

mundial. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

48 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

Acredita-se que a política opressiva e violenta, baseada no discurso imperial colonizador, 

exemplificada pelo relato descrito anteriormente, tenha causado consequências que podem ser 

observadas não só no período colonial, como também na atualidade. Mignolo (2008) propõe a 

construção de teorias e organização de ações políticas, baseadas em identidades alocadas, que 

sofreram com a represália imperial. As identidades alocadas às quais o autor se refere são 

constituídas, por exemplo, pelos negros trazidos para os continentes americanos através da 

comercialização de pessoas escravizadas (MIGNOLO, 2008). 

O discurso europeu moderno construiu as identidades a partir de noções raciais – com 

base na matriz colonial – e patriarcais. Para se pensar a descolonização, o desenvolvimento de 

políticas que considerem a questão de identidade é a única forma de concretizar tal projeto. 

Contudo, acredita-se que a opção descolonial é epistêmica, pressupondo um rompimento com 

os fundamentos ocidentais e do acúmulo do conhecimento. A opção descolonial quebra a lógica 

da colonialidade que busca um nivelamento do mundo. A partir da movimentação global na 

direção descolonial, ocorre um corte com a percepção ocidental de que a escravidão, as guerras 

e a eliminação das diferenças, por motivos estratégicos de dominação, possam ser toleradas 

(MIGNOLO, 2008). 

Esse entendimento não compreende o abandono do que já foi institucionalizado, no 

entanto, pretende determinadas substituições, como Mignolo (2008) descreve a seguir: 

 

Pretendo substituir a geo e a política de Estado de conhecimento de seu fundamento na 

história imperial do Ocidente dos últimos cinco séculos, pela geo-política e a política 

de Estado de pessoas, línguas, religiões, conceitos políticos e econômicos, 

subjetividades, etc., que foram racializadas (ou seja, sua óbvia humanidade foi negada) 

(MIGNOLO, 2008, p. 290) 

 

Por Ocidente, o autor entende não só a questão geográfica, mas aquilo que ele mesmo 

denominou de “geopolítica do conhecimento”, como sendo parte da noção de razão imperial e 

que apresenta uma lógica fundamentada nas línguas grega, latina e das chamadas línguas 

vernáculas. A razão imperial afirma-se como identidade superior ao classificar identidades 

distintas como inferiores, excluindo as últimas do campo normativo do “real” (MIGNOLO, 

2008, p. 291). 

Mignolo (2008, p. 291) explica que “o pensamento decolonial vive nas mentes e corpos 

de indígenas, bem como nas de afrodescendentes”. São memórias que ficaram marcadas nos 

corpos desses povos por gerações, que submetidos à marginalização sociopolítica, por meio de 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

49 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

instituições imperiais e também por instituições republicanas, passaram por transformações na 

geopolítica de Estado de conhecimento (MIGNOLO, 2008). 

 

As opções decoloniais e o pensamento descolonial têm uma genealogia de pensamento 

que não é fundamentada no grego e no latim, mas no quechua e no aymara, nos nahutals 

e tojolabal, nas línguas dos povos africanos escravizados que foram agrupadas na língua 

imperial da região (cfr. Espanhol, português, francês, inglês, holandês), e que 

reemergiram no pensamento e no fazer descolonial verdadeiro: Candomblés, Santería, 

Vúdú, Rastafarismo, Capoeira, etc. (MIGNOLO, 2008, p. 292). 
 

Através dessa perspectiva, o maracatu, assim como outras manifestações que perpassam 

questões religiosas, culturais e identitárias, cujos integrantes pertencem a identidades 

consideradas, por parte da lógica colonialista, como sendo inferiores, pode ser analisado como 

uma opção decolonial. A identidade pode ser pensada a partir dos âmbitos políticos, uma vez 

que é algo múltiplo e diverso. Diferentes identidades estão em contato e a necessidade de 

proteção ao direito de tal diversidade faz-se necessária para que o convívio social se torne algo 

harmonioso. Esse convívio deve ser protegido a partir do entendimento identitário nas políticas, 

para que haja respeito quanto às diferenças e à multiplicidade humana. 

Depois de um longo período de ditadura militar, iniciado em 1964, no final da década de 

80, o Brasil passou por um processo de redemocratização, que, juntamente às iniciativas da 

Unesco e suas repercussões, deu início ao reconhecimento da salvaguarda da Cultura 

Tradicional Popular que, futuramente, ocasionaria na Convenção para a salvaguarda do 

Patrimônio Cultural Imaterial (TAMASO, 2019). Em decorrência desses e uma série de outros 

processos, no ano de 2014, o maracatu nação foi reconhecido como patrimônio cultural 

imaterial, sendo descritas e registradas mais de 27 nações de maracatu, no Inventário Nacional 

de Referências Culturais (INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO 

NACIONAL, 2013). Aqui cabe a reflexão sobre a crescente produção de pesquisas em torno 

desse tema depois da década de 80, momento em que o Patrimônio Cultural Imaterial foi 

reconhecido no texto da Constituição, e, em contrapartida, no período anterior a essa década, a 

manifestação quase não possui registros. 

Destaca-se ainda a importância de ações como as realizadas a partir de 2002, durante o 

governo de Luiz Inácio Lula da Silva, que, no ano subsequente, instituiu o Ministério da Cultura. 

A partir desse período, a ampliação do entendimento acerca da cultura, sua compreensão, 

partindo da prerrogativa da diversidade cultural, o reconhecimento da importância da 

perspectiva antropológica para a realização dos registros patrimoniais, a valorização da cultura 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

50 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

popular, dentre outras inúmeras iniciativas, teve impacto em todo o processo de 

patrimonialização do maracatu nação. Desde a participação dos batuqueiros na elaboração dos 

planos de salvaguarda até a crescente produção de pesquisas acadêmicas antropológicas sobre o 

tema, são reflexos das políticas culturais implementadas e das iniciativas tomadas a partir de 

2002 (ALENCAR, 2010). 

Diante das reflexões acima, nota-se a importância do papel do Estado e das instituições 

governamentais para as diversas manifestações e expressões da cultura, uma vez que os atores 

envolvidos são afetados, podendo também impactar várias gerações quanto à compreensão a 

respeito dos bens e das práticas culturais. No entanto, as nações de maracatu vêm se mantendo 

vivas, independentemente das inconstâncias ligadas aos períodos de apoio ou repressão e 

perseguição por parte da ordem governante em vigência, passando por momentos de maior ou 

menor resistência em relação às forças dominantes. 

Partindo desse entendimento, é possível se pensar as reflexões trazidas por Antônio 

Bispo dos Santos, em seu livro Colonização, Quilombos: modos e significados, em que o autor 

se apresenta como um interlocutor do passado, ao mesmo tempo que propõe uma locução do 

futuro (SANTOS, 2015). O autor expõe uma construção argumentativa, a qual denominou de 

“referências cruzadas”, e, com isso, buscou descrever essa dinâmica através da concepção de 

Princípio – Meio – Princípio, desenvolvendo uma discussão sobre as relações entre os distintos 

povos nas ações de colonização e contra colonização das Américas, propondo a revisão dos 

trajetos iniciais de medidas coloniais até os processos atuais de recolonização das populações 

tradicionais contemporâneas (SANTOS, 2015). 

É possível analisar as nações de maracatu também através da perspectiva contracolonial. 

Por esse conceito, Santos (2015) destaca um ponto importante para tal entendimento: a 

cosmovisão da religiosidade. Os colonizadores agem a partir de uma lógica monoteísta cristã, 

que cultua um único Deus, o Deus da Bíblia, onipotente, onisciente e onipresente, enquanto os 

povos pagãos cultuam os elementos da natureza, as divindades do universo, percebendo-as como 

deuses e deusas, com base em uma visão politeísta. 

As nações de maracatu estão ligadas às religiões do xangô pernambucano e à jurema, e 

fazem parte de experiências que estão em constante transformação, em uma dinâmica que 

estabelece o diálogo entre passado e presente, apresentado, por alguns estudiosos do tema, como 

“tradição nostálgica” (ALENCAR; RAIMUNDO, 2016, p. 42). A partir desses fluxos e modos 

de existir, destaca-se a compreensão de pertença à comunidade de prática e dos sentidos que 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

51 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

envolvem o terreiro, em especial, o de nação nagô, não exclusivo na função referencial das 

nações. Tais referências estão associadas a um modo específico de existência e compreensão, 

que se ligam às religiões de matriz africana e, ao mesmo tempo, vincula origem e possibilita 

mudanças (ALENCAR; RAIMUNDO, 2016). Com isso nota-se que a própria lógica religiosa, 

ligada ao maracatu nação, permite a sua manutenção e transformação, através de uma dinâmica 

que contribui com a sustentação de sua existência. 

Em sua obra, Santos (2015) nos conta que povos contra colonizadores, através de sua 

cosmovisão religiosa, da noção que atribuem às coisas de ordem comunitária e da ligação e 

interação com a natureza que gera um entendimento de unidade entre ambos, acabam por 

demonstrar uma capacidade de compreensão e convivência com complexas questões ligadas aos 

processos coloniais. Como exemplo, o autor cita as sucessivas ressignificações identitárias pelas 

quais esses povos veem passando, em meio a contextos discriminatórios e estigmatizastes, a 

reformulação de seus modos de vida em outros territórios que não os originais e a interlocução 

da linguagem oral para a linguagem escrita, advinda dos colonizadores (SANTOS, 2015). 

Os fatores apontados demonstram as saídas pelas quais os contra colonizadores vêm 

encontrando como alternativa para o convívio com a lógica colonial. Entretanto, é necessário 

que haja uma superação do caráter autoritário do atual Estado democrático de Direito, através 

da participação de todos os envolvidos nos diversos aspectos que tangem as condições de vida 

desses povos, de forma que se tenha como primazia o respeito à diversidade de linguagem, 

comunicação e existência (SANTOS, 2015). 

Ribeiro (2011) menciona que a sociedade depende da existência do Estado para se 

organizar. De acordo com o autor, o Estado envolve a designação de um homem ou uma 

assembleia de homens que possam representar os demais, que, por sua vez, reconhecem tal 

representação através da transferência de poder de governança. 

 

Cedo e transfiro meu direito de governar-me a mim mesmo a este homem, ou a esta 

assembleia de homens, com a condição de transferires a ele teu direito, autorizando de 

maneira semelhante todas as suas ações. Feito isto, à multidão assim unida numa só 

pessoa se chama Estado, em latim civitas (HOBBES apud RIBEIRO, 2011, p. 51). 

 

O Estado democrático de direito é balizado na premissa de que “todo poder emana do 

povo” e se fundamenta nos princípios da soberania, da cidadania, da dignidade humana, dos 

valores sociais do trabalho e do pluralismo político (SILVEIRA NETO, 1989, p. 33). Pensar em 

soberania e Estado requer o entendimento de que o poder está centralizado, o que revela a origem 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

52 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

histórica dessa concepção. O poder e a soberania nos estados descendem de organizações 

monarcas e autoritárias, em que toda capacidade de governar advinha do rei (SILVEIRA NETO, 

1989). A crítica de Santos (2015) à incapacidade do atual Estado democrático de direito de 

governar de forma justa, reconhecendo a pluralidade e as distintas formas de organização do 

homem, está ligada à percepção da incapacidade estatal de abarcar a diversidade das formas de 

se viver dos povos contra colonizados. 

O maracatu nação comunica-se por meio de uma prática específica, fundada em 

costumes desses povos. Essa manifestação possui uma origem diversa, que se manteve através 

de processos dinâmicos, em que passado e presente dialogam e fazem crer em sua permanência 

no futuro, através de estratégias de enfrentamento perante a lógica colonial, discriminatória e 

racista. Sobre tais estratégias, Kilomba (2019) conta que escrever tornou-se para ela um ato de 

descolonização, um ato político. A escrita de seu livro configurou-se em uma possibilidade de 

se tornar sujeito, ao expor a realidade psicológica do racismo cotidiano. 

Dentre os pontos abordados em sua obra, a autora descreve a respeito de um objeto usado 

no período da escravidão, mencionado como máscara do silenciamento, sendo essa uma peça 

concreta que foi parte do projeto colonial europeu por mais de trezentos anos, que impedia os 

escravizados de comerem a cana de açúcar nos canaviais, e, principalmente, implementava uma 

estratégia de silenciamento. A máscara, por si só, simboliza o colonialismo como um todo, pois 

envolve tortura, impossibilidade da fala e expressividade, além de exprimir controle sobre os 

escravizados (KILOMBA, 2019). 

A boca é tida como um órgão de opressão, pois é através dela que nos expressamos ao 

longo da história, ela vem sendo utilizada como forma de censura e domínio. Para justificar o 

ato de tortura por meio da imposição das máscaras sobre a boca, o argumento utilizado é de que 

os colonizados querem roubar o que é do colonizador, como, por exemplo, a cana de açúcar, 

quando na verdade o que acontece é justamente o oposto. Dessa forma, o colonizador nega seu 

projeto de colonização e, através desse artifício, legitima violentos processos estruturais de 

exclusão racial (KILOMBA, 2019). 

Assim, o homem negro passa a ser a ameaça, embora ele esteja na condição de ameaçado. 

Com isso, partes distintas da psique são projetadas para o externo, desenvolvendo uma ideia de 

“outro”, sugerindo que o branco esteja dividido entre duas partes. Enquanto a parte boa é tida 

como o “eu”, a parte ruim é projetada no “outro”, como algo externo. Sobre esse fato, a autora 

escreve: “O sujeito negro torna-se então tela de projeção daquilo que o sujeito branco teme 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

53 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

reconhecer sobre si mesmo, neste caso: a ladra ou o ladrão, violenta/o, a/o bandida/o indolente 

e maliciosa/o” (KILOMBA, 2019, p. 37). 

A escolha desse trecho do livro de Kilomba (2019) dá-se em função da 

representatividade da máscara. Segundo a autora, existe um medo, por parte do sujeito colonial, 

de que tenha que ouvir as verdades do “outro”, verdades que ao longo dos processos de 

colonização têm sido distorcidas e mantidas em sigilo. Tais segredos estão presentes nos 

processos da diáspora africana e estão relacionados à escravização, ao colonialismo e ao 

racismo. O uso da máscara que silencia permite ao homem branco esconder o medo que gera 

culpa, vergonha e ansiedade, e torna-se uma estratégia para que o sujeito branco não tenha que 

reconhecer o conhecimento do “outro” (KILOMBA, 2019, p. 42). 

A máscara do silenciamento foi utilizada não só em pessoas escravizadas, mas, como a 

autora menciona, configurou-se como a própria representação do colonialismo, na tentativa de 

silenciar os povos colonizados, suas representações culturais ligadas à arte, ao religioso e às 

várias formas de expressão desses grupos. Alguns aspectos foram destacados, em relação à 

perseguição e à tentativa de silenciamento dos maracatus nação; no entanto, a manifestação, 

através de seus participantes, vem driblando a estrutura colonialista e discriminatória pela qual 

se fundou e percorreu no decorrer de sua história. Ao longo deste trabalho, buscou-se discutir 

como o maracatu nação, uma manifestação executada por povos em situação de dominação, em 

um contexto colonialista, imperialista e ocidentalizante, construiu-se na relação colonial, 

configurando-se como forma de expressão de resistência às formas de opressão e dominação, 

ocasionadas pelas lógicas de dominação de poder, no transcorrer de sua história. 

 

4 CONCLUSÃO 

 

Este trabalho propôs-se a fazer uma análise a respeito das condições de repressão e 

dominação que o maracatu sofreu ao longo de sua trajetória. Por maracatu nação, fica aqui 

entendido que se trata de uma expressão cultural, originada a partir de situações de contato e 

interação entre diferentes grupos étnicos, possuidores de características distintas, as quais se 

configuraram como fronteiras que os separam. Por meio deste trabalho, procurou-se deixar claro 

que as relações dos grupos étnicos e território não são necessariamente algo fixo, e existem 

diversas formas de manutenção desses grupos. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

54 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

O maracatu nação, enquanto grupo étnico com características e fronteiras específicas, foi 

capaz de negociar e limitar a imposição do poder, configurando-se como uma forma de 

organização política e de estratégia à cultura dominante, resistindo e conquistando seus espaços. 

Esta manifestação originou-se de grupos cujos fundadores eram povos em situação de 

deslocamentos, em que foram estabelecidas trocas e novas combinações que contribuíram para 

a formação e compreensão do que é o maracatu atualmente. 

As trocas e contatos postos nas situações de contato devem ser refletidos através da ótica 

da dominação e apropriação pela força e das relações de dominação imperialista, que admitia 

apenas um discurso cultural. Entende-se que existe, por meio da cultura, uma possibilidade de 

resistir ao imperialismo homogeneizante, transformando a ideia de que uma sociedade 

dominadora tem sobre a dominada. 

Durante seu surgimento e trajetória, o maracatu foi visto como uma expressão de 

incivilidade e selvageria pelas instituições de controle e poder. A noção de raça foi utilizada 

como argumento para a manutenção do padrão universal e classificação social de dominação. O 

maracatu, bem como outras expressões de matrizes africanas, foi alvo dessa “manutenção” que 

se fazia presente nas mais diversas formas de controle, exclusão e repressão. 

As negociações são uma articulação das identidades culturais, e, por meio delas, o 

maracatu pôde se manter e se constituir enquanto tal, rompendo com a ideia de 

igualdade/desigualdade, homogeneidade, que não contempla a diferença, possibilitando o 

reconhecimento de algo resultante de novas combinações culturais. 

As negociações indenitárias também estiveram presentes na história do maracatu, os 

contatos estabelecidos entre as identidades distintas apresentaram-se como algo inevitável 

durante os processos imperialistas. Ainda sobre tais negociações, a questão da tradição foi 

levantada, apontando para a capacidade que esta tem de se reinscrever, em situações de reserva. 

No caso do maracatu, traduções e hibridismos fizeram-se presentes ao longo dos processos de 

reinscrição da tradição. 

Por fim, o maracatu foi analisado através da perspectiva decolonial e contra colonial, 

uma vez que rompe com os fundamentos ocidentais que se inserem na geopolítica do 

conhecimento, ultrapassando a questão geográfica, entendendo a razão imperial como sendo 

algo superior às diferentes formas de saber. 

As estratégias criadas pelo maracatu para se manter, apesar das ações massacrantes e 

persecutórias do colonialismo, são uma proposta para a construção de teorias e a organização de 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

55 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

ações políticas baseadas em identidades alocadas, para que se possa quebrar com as noções 

eurocêntricas de conhecimento e concepção de mundo. O maracatu pode ser entendido dessa 

forma, uma vez transgredida a compreensão monárquica branca, realizando, até a atualidade, 

suas próprias coroações e elegendo seus próprios reis e rainhas. 

REFERÊNCIAS 

ALBERNAZ, L. S. F.; OLIVEIRA, J. Sinfonia de tambores: comunicação e estilos musicais 

no maracatu nação de Pernambuco. Revista Anthropológicas, v. 26, p. 75-102, 2015. 

 
ALBERNAZ, L. S. F., OLIVEIRA, J. Maracatu nação em Pernambuco: raça, etnia e 

estratégias de enfrentamento ao racismo. Caminhos da História, v. 24, n.1, p. 41–57, 2020. 

 
ALENCAR, Alexandra, RAIMUNDO, Charles. Religiosidade nos maracatus-nação 

pernambucanos. Revista Equatorial, v. 03, n. 04, p. 38-60, 2016. 

 
ALENCAR, Rívia R. B. O samba de roda na gira do patrimônio. Tese 

(Doutorado em Antropologia Social). Universidade Estadual de Campinas, Campinas, 2010.  

 
BARTH, Fredrik. Os grupos étnicos e suas fronteiras. In: BARTH, Fredrik; LASK, Tomke 

(org). O Guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Tradução de John C. 

Comerford. Rio de Janeiro, 2000. 

 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001.  

 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Etnicidade: da cultura residual mais irredutível. In:CUNHA, 

Manuela Carneiro da. Cultura com aspas e outros ensaios. São Paulo: Cosac e Naify, 2009. 

 
CHUVA, Márcia. Os arquitetos da memória: sociogênese das práticas de preservação do 

patrimônio cultural no Brasil (anos 1930-1940). 2. ed. Rio de Janeiro: Editora UFRJ, 2007. 

 
GUILLEN, Isabel Cristina Martins. Guerra peixe e os maracatus no recife: trânsito entre 

gêneros musicais (1930 – 1950). ArtCultura, v. 9, n. 14, 2008.  

 

HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós- Modernidade. Rio de Janeiro: DP&A Ed, 1997. 

 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidade e mediações culturais. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2003. 

 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Inventário 

nacional de referências culturais, Maracatu Nação. Pernambuco: DID, 2013. Disponível 

em: http://portal.iphan.gov.br. Acesso em: 10  mar.  2022. 
 

LIMA, França Marciano Ivaldo. Maracatu nação e grupos percussivos: diferenças 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

56 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

conceitos e histórias. História: Questões & Debates, Curitiba, n. 61, p. 

303-328.  jul./dez, 2014.  

 
MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 

identidade em política. Cadernos de Letras da UFF – Dôssie: literatura, língua e identidade, 

n. 34, p. 287-324, 2008. 

 
NASCIMENTO, Mariana da Cunha. Orgulho e preconceito: considerações iniciais sobre a 

trajetória do maracatu rural visto pela mídia pernambucana. Revista Veredas, Caruaru, v. 3, n. 

2, p. 8-23, 2006.  

 

SILVEIRA NETO, Honório. Fundamentos do Estado democrático de Direito. Belo 

Horizonte: UFMG, 1989. 

 
PEIXE, Guerra. Maracatus do Recife. 2. ed. Recife: Fundação de Cultura Cidade do Recife, 

1980.  

 
QUIJANO, Anibal. Colonialidade, poder, globalização e democracia. Revista Novos 

Rumos, n. 37, ano 17, 2002. 

 
RIBEIRO, Renato Janine. Hobes: o medo e a esperança. In: WEFORT, Francisco (org). Os 

clássicos da política. São Paulo: Ática, 2011. 

 
SAID, E. Cultura e imperialismo. São Paulo: Cia das Letras, 1995. 

 
SANTOS, Antônio Bispo dos. Colonização, quilombos: modos e significados. Brasília: 

UNB, 2015. 

 
SOUZA, Marina de Mello. Reis negros no Brasil escravista: história da festa de coroação de 

rei Congo. Belo Horizonte: Editora UFMG. 2006. 

 
KOSLINSKI, Anna Beatriz Zanine; GUILLEN, Isabel Cristina Martins. Maracatus-Nação e a 

espetacularização do sagrado. Religião e Sociedade, v. 39, n. 1, p. 147-169, 2019. 

 
KOSLINSKI, Anna Beatriz Zanine; GUILLEN, Isabel Cristina Martins. Políticas públicas de 

patrimônio imaterial, inventário e salvaguarda: o caso dos maracatus-nação. In:  SEMINÁRIO 

INTERNACIONAL DE POLÍTICAS CULTURAIS, 8, 2017, Rio de Janeiro. Anais [...] Rio de 

Janeiro: Fundação Casa de Rui Barbosa, 2017. 

 
KOSLINSKI, Anna Beatriz Zanine. Maracatus-Nação Pernambucanos e Representações de 

África e Negritude. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA, 28, 2015, Florianópolis. 

Anais [...]. Florianópolis, 2015. 

 
KOSLINSKI, Anna Beatriz Zanine. Os maracatus nação pernambucanos no contexto da 

globalização. In: ENCONTRO DE ESTUDOS MULTIDISCIPLINARES EM CULTURA, 7, 

ago. 2011. Salvador. Anais [...]. Salvador, 2011. 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

57 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V.4, N. 01, (2022).  

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Rio de 

Janeiro: Cobogó, 2019. 

 
TAMASO, Izabela; GONÇALVES, Renata de Sá; VASSALLO, Simone. (orgs.). A 

antropologia na esfera pública: patrimônios culturais e museus. Goiânia: Imprensa 

Universitária, 2019. 


