Em.gociedade

Comidas de santo e quizilas: reflexdes sobre as
praticas alimentares de um povo de terreiro!

Luiz Fabio Pinheiro Lima?
Claudia Luz de Oliveira3
Marcos Esdras Leite*

! Projeto Saberes e Tradigdes Alimentares no Médio Séo Francisco-MG, financiado pela FAPEMIG, processo
CSA-APQ-02591-17.

2 Mestrando do Programa de Pés-Graduacio em Desenvolvimento Social pela Universidade Estadual de Montes
Claros, PPGDS/UNIMONTES - MG. Bolsista CNPq. E-mail: limaluizfabiopinheiro@gmail.com

3 Mestre em Sociologia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Professora da Universidade Estadual de
Montes Claros, UNIMONTES - MG.ID ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3641-0151. E-mail:
claudia.oliveira@unimontes.br

4 Doutor em Geografia pela Universidade Federal de Uberlandia.Professor do Departamento de Geociéncias da
Universidade Estadual de Montes Claros. Professor do Programa de Pds-Graduacdo em Geografia e do Programa
de Pés-Graduacgdo em Desenvolvimento Social/lUNIMONTES - MG. Bolsista Produtividade CNPq.
E-mail: marcos.leite@unimontes.br



mailto:limaluizfabiopinheiro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3641-0151
mailto:marcos.leite@unimontes.br

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Resumo

O artigo apresenta reflex8es sobre as praticas alimentares de um povo de terreiro
demonstrando as dimensdes dos saberes e tradicdes relacionadas a cozinha no
Candomblé, através da producdo das comidas de santo, pensando tanto nas questdes
relativas a alimentacdo quanto nas relacfes sociais constituidas na cozinha, focalizando
as quizilas, isto é, as aversdes ou alergias dos ancestrais, que se refletem em interdicdes
alimentares e comportamentais para os iniciados. O terreiro e a cozinha sdo abordados
como espacos de produgdo da identidade dos filhos e filhas de santo, segundo as
caracteristicas da tradicdo do Candomblé de Angola Bantu. O didlogo com a literatura
antropoldgica sobre o Candomblé e os didlogos mantidos durante a realizacéo da pesquisa
de campo etnogréafica, no terreiro de Candomblé Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze,
fundamentam a discussdo que busca demonstrar a importancia dos alimentos na
preservacdo e continuidade dos ritos sagrados. O objetivo € evidenciar a cozinha do
Candomblé como umas das ferramentas de sociabilidade e aprendizado dentro do terreiro,
demonstrando a riqueza dos saberes envolvidos na transmissdo de valores e ensinamentos
da cultura afro-brasileira.

Palavras-chave: Candomblé; Comida de Santo; Quizilas.

Abstract

The article presents reflections on the food practices of the people of the terreiro,
demonstrating the dimensions of knowledge and traditions related to the cuisine of saint
in Candomblé, through the production of saint foods, thinking both about issues related
to food and the social relations constituted in the kitchen, focusing on the quizilas, that
is, the aversions or allergies of the deities, which are reflected in food and behavioral
prohibitions for the initiates. The terreiro and the kitchen are approached as spaces for
producing the identity of the sons and daughters of saints, according to the characteristics
of the African religious tradition in Candomblé Bantu. The dialogue with the
anthropological literature on Candomblé and the dialogues held during the ethnographic
field research in the Candomblé terreiro Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze, underlie the
discussion that seeks to demonstrate the importance of food in the preservation and
continuity of sacred rites. The objective is to highlight the Candomblé cuisine as one of
the tools for sociability and learning within the terreiro, demonstrating the wealth of
knowledge involved in the transmission of values and teachings of Afro-Brazilian culture.

Keywords: Candomblé; Saint food; Quizilas.

190



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

1 INTRODUCAO

Ao iniciar nossas reflexdes sobre algumas tradi¢des culinarias ancestrais dos povos de
terreiro, pedimos permissao, licenca e saudamos Exu, para que nos proporcione discernimento,
aprendizados e traquejos epistemoldgicos para tratar sobre um tema tdo profundo quanto
sistematico. Exu é o ancestral responsavel pela comunicacdo e dialogo entre dois mundos: este,
em gue os homens clamam, e o outro, em que os deuses acodem. Exu é o comeco, 0 meio e a
transicdo entre todos os tempos, é o principio dindmico da vida, € dono dos caminhos, das
transformacdes e do movimento. Exu € a estrada, o viajante, o ladrdo e o guarda. Exu nunca
foi, ele é e sempre serd. Se tudo comeca com Exu, ndo podemos falar de comida no Candomblé
sem sauda-lo, pois “Exu come tudo e ganha o privilégio de comer primeiro” (PRANDI, 2001b,
p. 45) e é Exu quem sabe para onde as oferendas devem ser levadas e quem primeiro as recebe.

A questdo central a ser tratada nesse artigo € a relacdo entre comida e religido,

abordando a importancia da alimentacio para os adeptos do Candomblé®, focalizando o
terreiro de Candomblé da nacdo Angola - Bantu Kasanji, chamado Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze
(Casa do Rei do Fogo/Trovéo), dirigido por Méae Geni, Mameto Languanji, localizado na
cidade de Novo Gama, estado de Goias. Dentro do terreiro, direcionamos o nosso olhar para
a kafubera (cozinha do terreiro), como um local de producéo das identidades e da circulagédo
de ensinamentos sobre comidas de santo e quizilas, isto €, as aversbes ou alergias dos
ancestrais a algumas coisas, sejam elas associadas a rituais especificos, que restringem, por
tempo determinado, algumas comidas, temperos e frutas, ou a exclusdo de determinados
alimentos definitivamente da dieta do adepto.

O Candomblé de Angola, assim como o Ketu e 0 Jeje, é o resultado da juncéo mitica e

religiosa de povos de origem similar, provenientes dos reinos Bantu® na Africa. Silva (2005)

ressalta que o Candomblé de Angola, pelo imenso movimento realizado, difundiu-se por quase

> Dentro dos cultos africanos, existem as nagdes, que expressam tradicdes diferentes: Angola, Congo, Jeje, Nago
(termo com que os franceses designavam todos os negros de fala Yoruba da Costa dos escravos), Queto (ou
Ketu), ljéxa (ou lesha). Sendo possivel distinguir estas na¢cdes uma das outras pela forma de tocar o atabaque
(seja com a méo, seja com varetas), pelas cantigas, dialetos, idiomas, nomes das divindades, e, enfim, por certos
tragos ritualisticos (BASTIDE, 1961, p.17).

& A religido dos bantu era assentada na crenca em uma pirdmide vital, dividida entre 0 mundo visivel e invisivel.
No primeiro grupo encontravam-se a divindade suprema, 0s arqui patriarcas, 0s espiritos da natureza, 0s
ancestrais e os antepassados. No segundo grupo os reis, os chefes de reino, tribo, cld ou familia, os especialistas
da magia, os ancidos, a comunidade, o ser humano, 0s animais, 0s vegetais, 0s minerais, os fenémenos naturais
e 0s astros e todas as energias, uma ordem hierarquica de grande importancia (ALTUNA, 1985).

191



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
todo o Brasil, em fins do século XIX, recebendo nomes préprios, como Cabula, no Espirito
Santo, Candomblé de Caboclo, na Bahia, e Macumba, no Rio de Janeiro. Ressaltando que
esses cultos também sofreram influencia Jeje-Nagb e, muitas vezes, ndo se sabe ao certo qual
delas predominou, além das influéncias cat6lica e amerindia.

O Candomblé, considerando suas diferentes nacdes, se baseia na concepcao de energia
vital, 0 n"gunzu’, uma forga que une todos os seres com a natureza, em uma busca pela harmonia
e protecdo. E um culto a vida, em que o responsavel por sua forca sagrada é o fiel, sob a
orientacdo e protecéo do seu n’kisse®. Como essa energia vital precisa ser alimentada, nada mais
forte e intuitivo do que a alimentacdo como forca sagrada, pois atraves do alimento cria-se a
energizacao.

Na concepc¢ao dos sujeitos da pesquisa, “tudo come e precisa comer”. Os ancestrais,
n'kisses, precisam ser alimentados com oferendas que propiciam as trocas, fazendo circular
energias e dadivas mutuas. Um aspecto importante nas descri¢ces dos rituais do Candomblé,
feitas por Bastide (1961), é a percepcdo de que presentear ou dar comida ao ancestral esta
associado a uma relacdo construida com base na reciprocidade do dar, receber e retribuir, na
qual o adepto sempre vai esperar algo em troca, uma recompensa em forma de dadivas. Esse
principio nos remete as reflexdes de Mauss (2008) sobre troca e reciprocidade — a energia deve
ser recebida e doada pelos filhos de santo para que os lagos de fidelidade sejam constantemente
renovados. Por isso, a pratica da oferenda alimentar é tdo significativa dentro dessa ldgica
ritualistica e social, devendo ser compreendida enquanto ato simbdlico ou representacdo do
vinculo existente entre o fiel e o seu ancestral. O fiel oferece o alimento como parte de um
“trato” estabelecido entre o crente e o ser crido, tudo feito dentro de uma logica ritual
(PEIRANO, 2003), na qual o n"kisse “come” a oferenda, retirando dela a energia, 0 n"gunzu,
que é o seu alimento. Nessa circulacao de dadivas, dadas e retribuidas, observamos que os filhos
de santo participam dos rituais como forma de renovacao de lagos e das forcas que possibilitam

0 seu crescimento e aprendizado dentro terreiro.

7 Na tradicdo do Candomblé de Angola, fala-se n"gunzu e axé ou asé no Candomblé Ketu.

8 A partir do fendmeno diaspdrico africano no Brasil, os n’kisses sdo comumente associados a arquétipos que
representam fendmenos ou elementos da natureza. No Candomblé de Angola fala-se n"kisse ao invés de orixa,
sendo 0 mesmo uma energia, uma forca viva, um ancestral, que tanto no Brasil como na Africa Bantu é
incorporado e manipulado pelo sacerdote ou sacerdotisa através de invocagdes, cantos, rituais e sacrificios.
Através do transe medilnico, 0 n'kisse se manifesta em rituais e cerimoénias junto aos humanos. Através da
danca sagrada, o ancestral reafirma a sua forca e poder entre 0 mundo dos humanos (ADOLFO, 2010).

192



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

As reflexdes aqui apresentadas resultam do dialogo com a literatura antropologica sobre
0 Candomblé e dos dialogos mantidos durante a realizacdo da pesquisa de campo, de cunho
etnografico, iniciada em 2019, no terreiro acima citado, durante a festa de N'Zaze. As
observagdes no campo se deram desde o0 momento dos preparativos e dos ritos que antecedem
essa festa tradicional do terreiro, chamado pelos filhos da casa como “o0 momento da funcao”,
até a celebracdo de N"Zaze, o n'kisse dono da casa e do ori® (cabeca) da matriarca, Mameto
Languanji. Foram observadas tambeém as praticas da alimentacdo-ritual de Exu e da Pomba
Gira e os sacrificios realizados no dia. Além da investigacdo das oferendas e ritos, observamos
as comidas do dia a dia, que fazem parte da tradicdo daquela comunidade, com uma atencéo
especial aos conhecimentos relacionados as quizilas, uma vez que as mesmas sdo um dos
elementos na construcdo da pessoa no Candomblé de Angola.

A tradicdo de culto da casa pesquisada é Bantu Kasanji®, sendo assim, diversos termos,
nomes e préticas sdo realizadas de acordo com suas raizes. Petter (2011) diz que existe uma
funcdo litargica nas linguas africanas dos cultos afro-brasileiros. O termo lingua deve ser
compreendido enquanto veiculo de expressdo simbdlica e ndo propriamente uma manifestacao
de competéncia linguistica. Segundo Adolfo (2010), as linguas Bantu!! s&o: quimbundo,
quicongo e umbundo. Existem casas, como € o caso do terreiro pesquisado, que procuram se
aproximar, tanto quanto possivel, da identidade Bantu: usam o quimbundo e quicongo, ndo
cantam cantigas em ioruba ou em portugués, ndo fazem bori, como no Candomblé Ketu, e sim
kibane mutué. Além disso, os iniciados ganham a dijina, um nome especifico que é recebido
depois da iniciac&o, e os filhos de santo sdo chamados de muzenzas'? ou kotas, os ajudantes dos

rituais sdo makotas ou tata kambono e os sacerdotes sdo chamados de tateto ou mameto.

2 ADENTRANDO O TERREIRO E A COZINHA NA VESPERA DA FESTA DE N’ZAZE

® Ori é a forca maior que se encontra na cabeca, 0 n’kisse que conhece o destino e caminhos do filho(a).

10 Os povos Bantu sédo origindrios das regides localizadas no atual Congo, Angola e Mogambique. S&o os Angolas,
Kasanjis e Bengalas, entre outros. Calcula-se que, desse grupo, tenha vindo o maior nimero de escravos,
exercendo influéncia sobre a cultura brasileira, deixando marcas na culinaria, cantigas, lingua etc. Espalharam-
se por quase todo interior e litoral, principalmente Minas Gerais e Goias. Sua chegada teve inicio em fins do
século XVI e ndo acabou até o século XIX (SILVA, 2005).

11 Conforme Adolfo (2010), o termo Bantu foi utilizado, pela primeira vez, por Willelm Bleek, um filélogo
alemédo, para caracterizar e definir as linguas africanas que utilizam a palavra um-ntu (pl. ba-ntu) para designar
a pessoa humana. Nessas linguas, agrupadas sob o termo ba-ntu, o radical é ntu e o prefixo plural ba (2010, p.8).

12 Nome dado para o adepto ja iniciado; pessoa que passa pelo transe meditnico.

193



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

O terreiro Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze estd localizado em uma chacara, um pouco
distante da area central da cidade de Novo Gama (GO), e 0 acesso se da por uma estrada de
terra, seguindo por véarios caminhos cercados por uma vegetacdo bem vigorosa e com pouco
povoamento nas proximidades. O local é também chamado de terreiro Senhor do Bonfim, onde
sdo realizados ritos de Umbanda, Quimbanda e Candomblé. Mae Geni, matriarca da casa, €
uma senhora de 80 anos, negra, alta e usa uma bengala como apoio para se locomover. Ela se
envolveu com a espiritualidade desde crianca e foi iniciada no santo por Tateto Italeji,
comecando na Umbanda, fé em que permanece até hoje, e, em seguida, fez a sua iniciacdo no
Candomblé e recebeu a sua dijina - Mameto Languanji. M&e Geni comanda sua roca® de
Candomblé com muita firmeza e respeito a hierarquia.

O terreiro possui um grande portdo e um muro onde esté escrito Centro Espirita Senhor
do Bonfim. Adentrando o local, contemplamos uma area magnifica, com muitas arvores e
arbustos. Posicionado ao lado esquerdo da entrada esta o assentamento!* do N"Zila — Exu do
portdo, e, ao lado direito, o0 N"Kosi — Ogum, que sdo os guardiGes da casa, responsaveis por
cuidar da energia de quem entra e de quem sai. No centro da chacara estd um barracdo, muito
grande por sinal, onde ocorrem as festas e os ritos. Em frente ao barracéo estd o quarto de
N"Zaze, onde ficam os assentamentos dos n’kisses da Mé&e Geni. No interior do barracdo, ao
lado direito, esta o saldo de tocar Umbanda, a cozinha, a dispensa, os dormitdrios e banheiros.
No quintal, ao lado direito e ao fundo, esta a casa de Katende, o pai das folhas, espaco rodeado
por arvores e cercado de bambu. Mais a frente se dispdem alguns quartos e o n’kisse Kitembo,
cuja casa, onde esta o assentamento, é também rodeada por bambu, possuindo, no meio, um
pau, medindo em torno de uns 15 metros, com uma bandeira branca na ponta. Esses Gltimos
espacos descritos ndo possuem cobertura, sdo espacos “no tempo”. Todos que circulam nas
proximidades conseguem avistar a bandeira indicando que ali € um terreiro de Candomblé, pois
a bandeira branca representa Kitembo e o0 Candomblé de Angola.

Ainda ao lado direito, na sequéncia, estd a casa de N"Kosi, com 0s assentamentos dos
filhos desse n"kisse. Diferente do N"Kosi do portdo de entrada, este se refere aos assentamentos

dos filhos iniciados e essas diferencas se ddao em termos de qualidades, caminhos, formas de

13 De acordo com Canesqui e Garcia (2005), cada templo, ilé ou roga (nomes atribuidos as casas de Candomblé
das variadas na¢des) possui uma chefia, o pai de santo ou mée de santo, que tem a autoridade suprema em sua
casa, sendo também seu(sua) proprietario(a) legal.

14 O assentamento é formado por elementos rituais que ligam aquela determinada energia com algo ou alguém.

194



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

cultuar e etc. Girando pelo lado esquerdo, na entrada esta a casa do Exu Marab0 e, na sequéncia,
esta a Quimbanda, onde ficam todos os assentamentos, desde Exu até a Pomba Gira, além dos
ritos que ali acontecem. Seguem-se quartos destinados a outros afazeres e também os quartos
de santo, que sdo a morada dos assentamentos dos iniciados com as folhas de Marid, como se
fossem palhas, colocadas em cada porta. A seguir esta o quarto de N"Zaze, onde fica a entrada
para o saldo de Candomblé. Proximo aos quartos de santo, em uma pequena mata, um pouco
afastada, estd uma casa branca com porta, € a casa do Vumbi (Egum), o comunicador do mundo
dos mortos, o0 vigia da casa. Segundo Mé&e Sinda, que comanda a cozinha e é responsavel pela
preparacdo das comidas no terreiro, Vumbi é um ancestral com qual “todo cuidado ¢é pouco”, é
uma energia que precisa ser bem alimentada com comidas brancas, velas, rezas e diversos
outros alimentos que ndo nos foram informados. Falar de Vumbi € falar da conexao divina entre
o espiritual e o carnal, de uma ancestralidade mais préxima do ser humano, de ancestrais que
cuidam separados dos nkisses.

O terreiro possui duas cozinhas - a cozinha principal, onde toda alimentacdo é
preparada, e a cozinha de santo, localizada no fundo do saldo de Candomblé, que € utilizada
apenas em ritos internos dos iniciados. A cozinha principal, ou seja, a kafubera do terreiro
Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze, foi o espaco privilegiado para refletirmos sobre as relacdes entre
comida e religido, através da observacao dos ritos que envolvem as préaticas alimentares dos
adeptos do Candomblé.

Ao entrar na kafubera, repleta de utensilios - panelas de barro, alguidares, travessas,
tigelas, quartinhas, pratos de louca, gamelas, pil6es, colheres de pau, peneiras, bacias em agata,
tachos de cobre, nos deparamos com um pluriverso de simbolos, praticas, modos de agir e
expressdes de hierarquia, observados ao logo do processo de preparacdo da festa de N"Zaze,
comemorada no ultimo sdbado do més de junho. A cozinha é o0 espaco onde varios preparativos
sdo realizados com antecedéncia, para ndo haver acumulo de atividades no dia festivo. Na
véspera, logo cedo, Mae Geni se encontrava sentada em uma cadeira proxima da mesa com
uma vasilha grande, na qual sovava uma massa de biscoito. Os filhos da casa iam chegando e
tomando a bencdo da Mée Geni - jogavam um pano branco no chéo e se deitavam sobre ele,
fazendo reveréncias e batendo palmas nos pés da matriarca. Todos usavam roupas brancas, fios
de contas (uma espécie de colar de micangas de diversas cores), cal¢oldo, saias, panos de cabeca
e batas.

195



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

A maioria dos preparos das comidas na cozinha fica a cargo da Mé&e Sinda, que é a
cozinheira ou kifumbera®®, cargo responsavel pela kafubera. Ela preparava bolos e outros
biscoitos para serem servidos na manha do dia seguinte, tanto no rito da alvorada, pela manha,
quanto a noite, na festa. As kifumberas organizam a preparacao de tudo que esta relacionado as
comidas do terreiro e sdo possuidoras de um poder que pode harmonizar ou desestabilizar seu
templo de culto, por isso a temperanca é considerada a virtude mais importante para uma
sacerdotisa da comida devotada ao seu servico.

Todo o espago da cozinha é dominado pelas mulheres da casa. Os homens'® também
podem executar funcdes no local, tendo ciéncia que aquele territorio tem dona e € a energia
feminina que faz nascer diversos pratos, repletos de saberes ancestrais, transmitidos pela
oralidade. De acordo com Lima (2011), a cozinha pertence & N'Dandalundal’ e, quando se fala
da sacerdotisa da comida, as formas mais ancestrais de propagacdo do conhecimento trazido
pelas diversas etnias africanas vao ser evocadas: a observagéo e a convivéncia. O mestre dos
mestres € chamado: o tempo. O conhecimento do ritual, a criatividade, o respeito e a habilidade
de comando fazem parte do perfil da kifumbera e guiam as suas escolhas.

Mée Sinda, no ato de preparar a comida de santo, antes de ir ao fogo, coloca o tempero
de santo, que é uma mistura contendo &gua, cebola, gengibre, camardo e outros ingredientes.
Segundo ela, as préaticas envolvidas no fazer a comida de santo e dos homens tém diversas
especificidades — a forma de cozinhar, 0 movimento e direcdo da colher ao mexer a comida,
além de muitos outros atos minuciosos que ligam a vida do homem a ancestralidade a que ele
pertence. A alimentacdo conecta o adepto e seu ancestral, de acordo com cada preparo
especifico envolvido no ritual. M&e Sinda acrescenta que, para preparar as comidas de santo, é
preciso ter um bom nimero de pessoas para ajudar, pois sdo mais de dezesseis tipos de comidas.
Por exemplo, em uma cerimonia de obrigacdo de santo, em que o fiel renova 0s seus votos

sagrados com o santo, séo arriadas todas as comidas dos santos.

15 Kifumbera é o nome dado no Candomblé Bantu, nos demais, como o Candomblé Ketu, fala-se iabassé.

16 Bastide (1960, p.14) observou que a fungdo de preparar um prato sagrado nem sempre é atribuida a uma mulher
e, quando os homens se encarregam de tal funcdo, sdo cozinheiros mais habeis ainda. O autor diz “[...] assim se
explica 0 que vimos num terreiro jéje, um cozinheiro muito dedicado a sua funcdo, e que me falou, como
verdadeiro apaixonado, dos preparativos das cozinhas dos deuses”.

17 NKisse da menhamatéme (agua potavel), age no brotar das jindanji (raizes), divindade das aguas doces, da
fertilidade, do nascer. No Candomblé Ketu fala-se Oxum ao invés de N"Dandalunda.

196



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
Percebemos que para estar na cozinha ndo é preciso apenas saber manipular os
ingredientes, mas as quantidades e os momentos indicados. Segundo Lody (1987), 0 processo
de preparagdo da comida de santo cria uma linguagem pictorica, olfativa e gustativa, fazendo
com que cada prato oferecido seja uma mensagem que o ser ancestral ird decodificar e entender.
Assim, 0 n"gunzu é renovado, e todos os homens e mulheres que o compartilham, também

estardo nutridos espiritualmente.

3 OS RITUAIS DA FESTA DE N’ZAZE

Passado 0 momento dos preparativos da véspera, chega o dia da festa e todos os filhos
da casa se levantaram ao pér do sol, ao som de foguetes. Isso atrai outros filhos que também
chegaram a roga para iniciarem juntos as func@es do dia. Pela manha ocorreu a alvorada, um
rito de rezas e sacrificios para Kitembo, em que todos os filhos, maes e pais da casa se colocaram
préximos ao assentamento e, ao som dos atabaques, as rezas eram puxadas, com 0s n’kisses se
manifestando de maneira intensa.

Um sacrificio foi realizado durante a alvorada, com o oferecimento de frangos no
assentamento de Kitembu e, em seguida, alguns pombos foram soltos ao vento para voarem
livremente. A energia dessa ave € alimento para o tempo, o vento, o sol, a lua e todos o0s
elementos que representam a forca do n'kisse. No assentamento ndo é oferecido apenas o
sangue, mas também diversos outros ingredientes antes do sangue, como agua, mel, azeite doce

e dendé. Sobre essas oferendas, um membro da casa, chamado Tata Kiasefun, comentou:

Traz equilibrio, cor, sabor e energia, acima de tudo. Todo o rito de Candomblé é
conectado, nada é isolado ou sem logica. Alimentar-se vai além da necessidade, é algo
para manter o sagrado vivo e presente, ndo comemos uma comida sem sabor ou sem
tempero Entdo, jamais vamos oferecer desta forma para o santo (Tata Kiasefin apud
LIMA, 2019, p.36)

Alvorada encerrada é hora de tomar café - a mesa estava posta com biscoitos, bolos,
café, sucos, pées e diversas frutas. Todos comeram fartamente depois do rito, para revitalizar
as forcas e continuarem seguindo com as fungdes do dia. Todos os filhos rezaram antes de

comerem, agradecendo aos ancestrais pelo alimento e aguardando a Mé&e Geni se servir

197



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
primeiro, por ser a matriarca da casa. Antes de comerem, todos falam uns para os outros
“eguidia” e todos respondem “eguidia N 'Zambi”, agradecendo pelo alimento.

Assim que os rituais da alvorada se encerraram, dois muzenzas foram para a cozinha
levando os frangos para serem limpos e retirados os mitdos, chamados de xinxim. No didlogo
entre 0s muzenzas e um outro filho da casa, foi explicado o porqué de oferecer ao santo 0s
mitdos do animal. E oferecido para o santo toda a energia e a vida do animal, o sangue é o
principal, pois atraves dele se faz a conexdo com o divino, revigorando os votos com o sagrado.
Séao oferecidos também o figado, o pescoco, a moela, o rim e outras partes do animal, além do
coracdo, que é colocado no final. N&do se leva o coracdo ao fogo e a carne do animal € guardada
para os almocos, jantares e banquetes festivos. Percebe-se que tudo do animal é aproveitado,
mostrando que comer no terreiro € muito mais do que se alimentar, é compartilhar, é adquirir
saberes e ensinamentos sobre os ancestrais.

O sacrificio faz parte dessa logica ritual e, segundo Mauss e Hubert (2005), se distingue
da maior parte dos fatos designados como “alianca pelo sangue”, sendo que é através dele que
se produz, pela troca de sangue, uma fusdo direta da vida humana e da vida divina. A funcédo
do sacrificio € realizar a sua propriedade comunicativa, através do ato de conectar o profano ao
sagrado, por intermédio de uma vitima. Percebe-se que ndo basta apenas o sangue para
alimentar os ancestrais, € preciso também oferecer ao santo toda a energia vital do animal (o0s
mildos) para que todos os adeptos entrem em conexdo com o sagrado. A carne deve ser
oferecida a comunidade religiosa, pois, como nos disse uma interlocutora, “enquanto os santos
comem, nds também comemos”. Sdo essas conexodes de vida que fazem com que o santo
manifeste suas forgas no espago sagrado do terreiro, onde toda a produgéo da comida envolve
uma energia interligada e préopria daquele espaco.

Makota Levanju nos explicou como se da o processo de feitura dos mitdos, que passa a
ser chamado de xinxim. Em sua perspectiva, oferecer os miudos de um animal ao santo busca
garantir uma boa satde no processo vivencial dagueles envolvidos no ato sacrificial. Os mitudos
sdo preparados no dendé, ofertando ao ancestral os érgdos vitais, que representam uma boa
saude. Segundo ela, “ndo damos o resto, oferecemos aquilo que nos liga a vida e todos
comungam a carne extraindo o »’gunzu”. Um dos sentidos que podemos atribuir a palavra
n"gunzu é a transmissdo de forca e recriacdo, evidenciada na lei de que tudo que dispomos da

natureza, até mesmo a vida, devemos a ela devolver. Os pedidos aos nkisses sdo feitos através

198



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
de uma oferenda em forma de comida. Estes pedidos serdo ouvidos de acordo com a forma
como sdo transmitidos. As oferendas, quando devolvidas a terra ou a agua, transformam-se no
hamus fertilizante que auxiliard na geracao de novas vidas. Quando os passaros, por exemplo,
carregam esta alimentacdo para outros lugares, estdo realocando as sementes que germinardo
em outros lugares, propiciando a extensdo do n"gunzu.

Ao longo do dia, em certo um momento do ritual, todos cobriram as cabecas com panos
brancos, porque o0 Vumbi estava se alimentando e existe uma série de precauc¢des que precisam
ser tomadas para ndo prejudicar o momento em que este ancestral estda comendo. A comida
dele, depois de pronta, é levada e arriada no quarto onde essa energia se concentra e ninguém
pode comer a comida desse ancestral. De acordo com Corréa (2005 p. 77), contam-se varios
casos de gente que morreu subitamente por ter cometido tais infragcbes, como a menina que, por
ter comido "'s6 uma pipoquinha do egum, ndo viu clarear o dia".

Todas as comidas da festa foram preparadas antes da cerimdnia sagrada, pois 0 santo
exige que seja um banquete para todos os presentes ficarem satisfeitos. Coxas de frango assadas
no forno, arroz branco, varias saladas, frango ensopado e outras iguarias foram preparadas com
fartura. Percebemos que ndo basta apenas dar comida ao santo, é preciso alimentar bem todos
aqueles que vAo prestigiar a festa. E costume da casa sempre preparar, em todas as festas,
diversas cocadas®. Para Méae Sinda, o doce traz 0 amor para as pessoas e é sempre importante
“adogar os labios” daqueles que estdo presentes. Abaixo, nas figuras 1 e 2, ao lado esquerdo se
encontra Mameto Oyaci, preparando os assados da festa, e, a direita, Muzenza Dandaiz6

passando o agucar nas cocadas.

Figuras 1 e 2 - Filhas da casa preparando as comidas para a festa de N"Zaze

18 A receita é composta de bastante coco, manteiga, farinha de trigo, ovos em neve, agtcar refinado e, depois, a
mistura é levada ao fogo para o cozimento e, posteriormente, assada em uma forma untada. Percebe-se que existe
todo um empenho nos detalhes para o preparo dessa cocada, seguindo as etapas de cozinhar e assar, fazendo
com o que o sabor seja aprimorado.

199



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

Fonte: Lima (2019, p. 39-40)

A hora da festa chegou, o som dos atabaques iniciou a ceriménia, roupas brancas
engomadas, todos dancando e louvando os n’kisses. No meio do terreiro estava um pildo com
uma gamela em cima, composta com o amala, a comida do dono da casa, feita de quiabos
cortados e inteiros, com muito azeite de dendé, sendo a gamela forrada com pirdo de farinha.
Todos dancaram ao redor do amald, saudando N"Zaze. Com seu forte pé na danga, a presenca
de N"Zaze, virado® em Mé&e Geni, emocionou todos ali presentes. Ao final, as comidas foram
colocadas em uma mesa grande, reta, e todos foram se servindo seguindo a fila. Nesse
momento, quem come primeiro sdo os convidados e depois os filhos de santo.

Foi arriada também uma oferenda pra Exu e Pomba Gira, como visualizamos na figura 3.
Foram colocados diversos pratos, cada um com sua funcdo de comida ritual, resgatando papéis
e sentidos para a evolucdo da casa e de todos ali presentes, que ajudaram na preparacdo. As
entidades ndo comem por comer, elas comem para o crescimento dos filhos e do territério. As
entidades ajudam ndo sé os adeptos mas também aqueles que chegam de fora e precisam de
assisténcia espiritual.

Figura 3 - Oferenda para Exu e Pomba Gira

19 Termo que a casa de santo usa para falar do momento em que o adepto esta incorporado com o santo ou entidade.
200



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.§ociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

Fonte: Lima (2019, p.52)

Sobre os pratos ofertados na figura 3, cada um tem seu significado: xinxim com bastante
cebola, champanhe, meldo, maméo, ovos cozidos, farofa de dendé, macas espetadas com cravo
e afurd®, coracéo de boi, que representa a energia vital e o ikidi, que é parecido com o acaga??,
porém é feito com fub4 e servido para Exu. E importante ressaltar que o coracio de boi néo é
cozido, é cru, pois jamais se deve levar ao fogo aquilo que mantém a vida. O mesmo principio
serve também para o coragdo de galinha. As demais comidas foram arriadas em prol de outras
pessoas - a macd com cravos aflora e adoca a vida amorosa, 0 mamdo com moedas traz o
equilibrio, o padé (farofa de dendé) representa Exu, para abrir os caminhos, e 0s ovos cozidos
sdo para trazer bons caminhos e melhorar a vida financeira, afastando todo mal.

Dentro do Candomblé, as cerimonias festivas promovem relagdes de sociabilidade entre
todos os envolvidos, sejam eles filhos da casa ou visitantes, uma vez que a festa € uma das vias
privilegiadas no estabelecimento de mediagfes com a sociedade. Para Amaral (1998), as
cantigas, a alimentagdo, a danga, 0s mitos e as vestimentas no ritual atestam a tentativa de
retomar a imanéncia entre a cultura e a natureza, o criador e as criaturas, o tempo e a eternidade,

a vida e a morte, o ser e 0 ndo ser.

20 0 afurd é uma comida de Vumbi, percebe-se que € o Unico prato branco de louca entre diversos alguidares de
barro, existem Exus que pedem pra oferecer o afura em respeito a essa energia ancestral de Vumbi.

2L O acacéa branco é feito de canjica cozida e tem que ficar no ponto de gelatina para poder ser manuseado em
forma de uma “piramide”, é enrolado em casca de bananeira passada no fogo, € um ingrediente usado em todos
os rituais do Candomblé, desde caboclo ao santo, menos para Exu. O acaca livra de doengas, pobreza, afasta as
energias negativas e diversas mazelas do seio da vida.

201



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

O Candomblé, como diz Lody (1977), € um reduto de enorme significado para a
continuidade de préaticas ancestrais na cozinha, onde as atitudes rituais e as maneiras de preparar
os alimentos estdo repletas de sentidos religiosos e significados sociais extremamente
importantes para termos uma boa comida. Os alimentos, através de seus sentidos funcionais e
de carater méagico propiciatorio, servem como caminhos para invocar, aplacar e cultuar os
ancestrais.

Eguidid ou ajeum sdo os termos para designar comida. As comidas de santo, no
Candomblé Bantu, chamadas de eguidid dos n’kisses, sdo pratos especificos da culinaria
africana e, como disse Mée Sinda, cada ancestral tem a sua propria comida, cada uma
envolvendo um jeito certo de preparar para ser oferecida. A Makota Kafulupanzo acrescentou:
“para preparar as comidas de santo vocé tem que estar se sentindo bem, porque querendo ou
ndo vai um pouco de sua energia naquela comida”. Através desses didlogos sobre os pratos
oferecidos aos n’kisses, organizamos o quadro 1, apresentado abaixo, que sintetiza os dados

colhidos durante a pesquisa de campo no Bakiso Ngunzo Ria N"Zaze.

Quadro 1 — Equidia dos n"kisses

N'KISSES EGUIDIA
N"Zila Farinha de mandioca misturada com dendé e
(comunicador, intermediario entre os seres | farinha de mandioca com agua, colocar em
humanos e 0s outros n’kisses) um alguidar.
N”Kosi Feijdo preto temperado com cebola, sal e
(senhor das estradas e caminhos) gengibre.
Mutakalambo Milho e amendoim cozidos, acrescentar
(energia dos cacadores) pedacos de coco para enfeitar.

Farofa de amendoim: dilacerar o amendoim

Katende )
torrado e sem casca, misturar com mel ou

(senhor das nsaba - ervas medicinais)

dendé.
N"Gongobila Milho e amendoim cozidos misturados com
(divindade da pesca e da caga) feijdo fradinho.

Pipoca estourada na areia: colocar a areia
para esquentar em uma panela, acrescentar o
milho e sacudir até estourar.

Kawungo
(senhor da terra)

202



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

Kitembo Farofa de milho: torrar e triturar os graos de
(rei de Angola, senhor do tempo e estagdes) | milho e misturar com rapadura.

Batata doce e card barbado: montar uma

Angor6 cobra feita com batata doce cozida e a outra

(a energia do arco-iris que auxilia a feita com cara barbado cozido, fazer os olhos

comunicacdo entre terra e céus) e as bocas com carocos de feijao fradinho e
feijdo.

N’ Zingalumbando Feijdo fradinho com rodelas de batata doce

(a energia da evaporacéo, a juventude, atua | no azeite doce.
sobre o0s astros)

Quiabo com tempero de santo e dendé:
colocar tudo em uma gamela forrada com
pirdo de farinha.

N"Zaze
(a energia dos raios)

Luango Quiabo com tempero de santo e azeite de
(o fogo brando, azul) oliva.
Matamba Acarajé: triturar feijao fradinho cozido com

(divindade com grande ligacdo com 0s agua e tempero de santo, bater bastante em
espiritos e dominio sobre o fogo, vento) uma gamela.

N"Dandalunda Feijao fradinho cozido com tempero de santo
(divindade das aguas doces, cachoeiras, mée | e ovos de codorna para enfeitar.
da fertilidade)

Vunji Farinha misturada com mel e jujubas para
(divindade feminina atuante no utero enfeitar.
materno)
Zumba Canjiquinha.

(senhora mais velha do kanga — poco)

Kaiaia Arroz branco com camarao.
(deusa dos oceanos)

Lemba Canjica branca pura.
(conectado a cria¢do do mundo)

Fonte: Lima (2019, p. 47)

Observamos que as diversas comidas de santo sdo diferenciadas, devido a qualidade do
santo. Todos os preparos sao feitos com colher de pau e as comidas sdo arriadas em alguidares
de barro e vasilhas de louga. No momento de preparacdo, ndo se pode fazer barulho, é preciso

cautela na temperatura e concentracdo durante o preparo do alimento para o santo. Tudo tem

203



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
que ser feito com cuidado e com bastante atencao, pois, se algo der errado na comida, 0 santo

pode rejeitar aquele prato e trazer algum tipo de quizila para a pessoa.

4 QUIZILAS

Nos dialogos com os filhos da casa, as questdes relacionadas aos tabus alimentares
estiveram sempre presentes. Makota Levanju nos explicou que cada n’kisse apresenta suas
preferéncias alimentares e algumas restricdes expressam formas de proteger o sagrado das
profanac@es, ja que cada ancestral tem uma historia negativa com alguma quizila. A quizila é
tudo aquilo que o ancestral rejeita, por qualquer motivo peculiar, que por vezes desconhecemos.
Tais preferéncias sao observadas pelos membros do terreiro e isso impede a sua oferta e limita
seu consumo, tanto para a divindade quanto para o préprio adepto. Observamos que a
alimentacdo é detentora de um papel fundamental no cotidiano dos adeptos, cuja rotina inclui
permissdes, proibicdes e jejuns. O que vai determinar o que se pode ou ndo comer tem relacéo
direta com sua nag&o, com os momentos de preceitos ou momentos de limpeza, como o eb6?2.
Tais privagbes acontecem em decorréncia da concepgdo sobre certos alimentos serem
considerados impuros ou sagrados, de modo a ndo poderem ser consumidos (BASSI, 2012). A
abordagem antropoldgica de Mary Douglas (2012) sobre as noc¢des de pureza e perigo
relacionadas aos alimentos nos fornece as bases para a compreensdo das quizilas no
Candomblé, onde o sagrado deve ser protegido do impuro, ndo podendo ser confundidos. Neste
sentido, o universo se encontra dividido entre as coisas e agdes que estdo sujeitas a restricdes e
aguelas que néo estdo.

Os n’kisses sdo energias desencarnadas, mas sensiveis as substancias e aos elementos
do mundo e, a quizila, segundo Bassi (2012), aponta um interdito alimentar decorrente do

compromisso assumido pelo iniciado com o seu ancestral.

O filho de santo ndo é unicamente treinado a respeitar as quizilas enquanto regras
normativas exteriores a propria subjetividade; ele pode também passar a incorpora-
las, manifestando, por exemplo, desgostos alimentares coerentes com os repldios

22 Método de limpeza no médium, com comida ritualistica, no qual serve para cuidar do adepto, limpar, abrir os
caminhos, sendo ritualisticas profilaticas que sdo determinadas a partir de uma consulta oracular, que podem ter
finalidades preventivas ou remediar situagGes de infortinios para o consulente. O eb6 ndo apenas se finda na
funcdo preventiva ou de solucionar um problema, ele também serve para trazer prosperidade, prevenir situagdes.

204



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

gustativos dos orixas que o influenciam, ou considerar, retrospectivamente, certos
transtornos alimentares como sintomas de uma quizila do santo. (BASSI, 2012, p.
172)

Diversas proibicfes dentro de uma casa de santo sdo designadas como quizilas para
demonstrar as energias contrarias a energia positiva da forga ancestral. Estas energias negativas
podem estar em alimentos, cores, situagdes, animais e, até mesmo, na propria natureza. E uma
forma de reacdo negativa que atinge as pessoas, ndo apenas causando algum mal estar fisico,
como também gerando algum transtorno na vida pessoal. Referem-se a proibi¢cfes que nédo estao
ligadas a momentos existenciais e sociais de passagem ou a questdes de pureza ritual, mas que
guiam o adepto na relagdo com o mundo dos n“kisse e com as cautelas que a relacdo lhe impde
(BASSI, 2012).

Muitos dos adeptos erram por achar que as proibi¢cdes foram feitas para serem violadas,
0 que pode acarretar prejuizos temporarios ou definitivos, pois, na religido, existem quizilas
que sdo ocasionais e outras que sdo permanentes na vida dos iniciados e 0s mesmos devem
procurar conhecer as interdicdes de seu santo, aprender como lidar com elas e também como
trata-las. As vezes, um simples banho de folhas consegue neutraliza-las, outras vezes, somente
através de oferendas. Se o adepto souber viver sem ultrapassar seus limites, tera sempre
harmonia com o sagrado.

Muitas quizilas sdo conhecidas, segundo Bassi (2012), a partir da dimenséo existencial
e sensorial do iniciado, que vai se revelando junto a incidentes comuns e a mal-estares. Pouco
a pouco, as aversdes vdo aparecendo e as quizilas perdem a ligacdo imediata com as
interpretacdes miticas prévias e podem ser definidas, antes de tudo, em termos de alergias,
antipatias ou ojerizas, isto é, como sensac¢des e emog¢des negativas.

Essas quizilas, em vez de definirem o iniciado como a encarnagdo particular de um
modelo mitico geral, enaltece a emergéncia de um ser singular, original, fazendo aparecer
conjuntamente uma afiliacéo religiosa e uma natureza especifica — compondo um diagnostico
e uma biografia. O respeito as quizilas pode ser pensado como uma forma de atencéo, pois é
uma garantia contra doencas e acidentes de Vvarios tipos, remetendo a restri¢des sugeridas pelos

eventos negativos que desvendam um destino pessoal.

205



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
Os sintomas sdo também sinais que devem ser associados a relagdo com o n’kisse ou o
odu?®. Geralmente, a eficacia da quizila indica uma situacio consequente dessa relagdo, foi nos
dito que “o santo que traz a quizila”. Em um depoimento dado por uma filha de santo,
percebemos que essas aversdes vao além de nosso imaginario e ha certas quizilas que realmente
sdo perigosas a ponto de levar aquele que a consumiu para cama, causando diversos maleficios,

como se Vé no relato:

Eu ndo posso comer muito a carne de porco, é s eu comer e minha pele j4 comeca a
ficar toda marcada, coga muito. Nunca tive isso durante minha vida toda, pois era
minha carne preferida e hoje tenho que regrar, mas depois de minha inicia¢cdo comecei
a ter esses sintomas e, com o tempo, descobri que é uma quizila do meu odu negativo.
Ovo também é um problema pra mim, se eu comer em excesso ja posso sentir a
diferenga, principalmente no 6rgdo reprodutor, comego a ter corrimento forte.
(Muzenza Mbémuanji apud LIMA, 2019, p. 61)

Em um dialogo com a Mae Geni, ela comenta que tudo o que o santo come faz bem ao
filho. Tanto que, quando é oferecida uma comida ao santo, em momentos rituais, o filho tem
que comer junto, dependendo do fundamento, para que o santo ndo se ofenda. Mas, as vezes,
fora do terreiro € tabu, ou seja, o filho deve e ndo deve comer. Entende-se que a interdicdo esta
ligada a situacdo ou a0 momento, aparentemente, o que é préprio da proibicdo é delimitar dois
espacos, rigorosamente separados, que 0 momento do ritual permite juntar e, até mesmao, tornar
permeaveis.

Nos depoimentos colhidos em campo, foram citadas praticas que se tornam quizilas
como, por exemplo: ndo dormir de barriga pra cima; ndo varrer casa a noite; ndo usar roupas
totalmente pretas ou totalmente vermelhas; evitar cemitérios; ndo jurar pelo santo; ndo pedir
pelo mal das outras pessoas; ndo deixar passar com fogo nas nossas costas. Vale ressaltar que
a quizila ndo se refere apenas a dores, alergias e mal estar, mas também a perigos, situacdes e
momentos. Ao mesmo tempo, elas se tornam necessarias somente no periodo da iniciacéo, para
preservacao do iniciante, como por exemplo: ir a praia somente depois de seis meses ou de um

ano da iniciagédo, de acordo com cada casa; ndo entrar em cemitério sem fio de conta e roupa

23 Odu é uma espécie de signo que rege o nascimento de cada pessoa e dentro dos odus estdo os caminhos e as
possibilidades que cada um de nds carregara para o resto das vidas. Nesse sentido, odu é o destino possivel de
cada um. S&o 16 odus principais, cujas combinagdes perfazem 256 odus. Cada um de nds é regido por um desses
odus. Eles sdo predestinagdes as quais estamos vulneraveis, influenciam diretamente em nossas caracteristicas.
Ou seja, 0 proprio ancestral esta dentro dos caminhos predestinados pelo odu.

206



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
branca; ndo pintar e cortar o cabelo durante um ano de iniciado; ndo ir a veldrio; ndo usar preto;
ndo frequentar bares e outras coisas, que sdo temporarias e servem apenas para a purificagéo.

Makota Levanju nos trouxe informacOes detalhadas sobre as quizilas dos » kisses:
N"Zila - &gua e mel em excesso, inhame, peixe de couro, tangerina, animais maltratados; N"Kosi
- tamarindo, caja-manga e manga espada; Katende - pato; Mutakalambo - coco, jaca, tangerina,
carne de caca; Kitembo - amendoim; Kawungo - carne de porco, caranguejo, fruta do conde,
cuscuz; N"Zaze - sardinha; Angoré - jaca; N"Zingalumbando - ganso; Matamba - carne de
carneiro, abdbora cabaca; N'Dandalunda - carambola, ovos, jaca; Kaiaia - melancia, sardinha,
pato; Zumba - repolho roxo, taioba, mostarda; Lemba - dendé, pimenta, café e cachaca.

Diversas quizilas surgem nos adeptos com a iniciacdo e acompanham o iniciado até a
sua morte, outras podem ser adquiridas ao longo da experiéncia da pessoa dentro do terreiro ou
depois dos sete anos de iniciado e o acompanharem até o fim de sua trajetdria no mundo
espiritual. Seja como for, sdo sentidas pelo adepto como permanentes e, de acordo com 0s
relatos colhidos em campo, percebe-se que as quizilas afetam mais 0os muzenzas do que 0s
cargos assumidos pelos adeptos que ndo rodam no santo. O filho de santo tem todas as
percepcOes ligadas ao sagrado quando é iniciado, o santo se conecta com o filho em diversos
pontos e momentos, principalmente quando eles se sentem afetados por alergias e outras
sensibilidades do corpo, esse ponto negativo é considerado como um indicio da presenca do
santo revelando um tipo de reacdo que precisa ser cuidada. Segundo Bassi (2012), as quizilas
dos filhos e filhas de santo sdo elementos centrais para pensarmos a construgéo da pessoa no
Candomblé e prescrevem simbolizacbes aptas a separar e diferenciar, demonstrando a
importancia das sensibilidades corporais na construcdo das cautelas rituais.

A relacdo das pessoas com seus ancestrais esta sujeita a uma série de negociagdes que
se dao, principalmente, através do jogo de buzios, onde 0 santo se manifesta e aponta todas as
questdes a serem consideradas na vida do filho. E muito comum no terreiro que preceitos e
quizilas sejam negociados com os santos por motivos de trabalho ou estudos, visto que diversas
empresas ou instituicdes demandam de seus funcionarios o uso de uniformes, por exemplo.
Uma filha da casa, Muzenza Dandalewila, contou que quando foi iniciada, em seu momento de
preceito, ela trabalhava em um 6rgdo governamental que exigia o uniforme. Ela foi até sua mae
de santo para negociar, pois em momentos de preceito existe uma série de comportamentos que

precisam ser executados para a pureza ritual, como usar roupas brancas, turbante etc. Assim,

207



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
no jogo de buzios foi autorizado que a mesma usasse cal¢a jeans mais clara, blusa branca e um
fio de conta do santo. Sempre que ela chegava em casa, depois do trabalho, ela tomava o banho
de ervas e vestia roupa branca.

No processo de recolhimento para iniciagdo, deve-se comer com as méos, em louca de
agata, dormir e se sentar apenas em esteira de palha e vestir-se de branco todos os dias. Essas
normas, preceitos, restricdes e obrigacdes persistem durante todo o periodo de recolhimento e
algumas se estendem ap0s a saida, podendo durar cerca de trés meses, nos quais 0 médium
mantém certos preceitos, mesmo estando em convivio social (GORSKI, 2012).

Observamos que entre as quizilas existem aquelas que precisam ser respeitas por todos
durante o preceito, independente do santo que rege o filho, e aquelas que séo individuais, que
cada um carrega através do santo, do odu. Segundo Prandi (2001 a), cada odu € um conjunto
de mitos, cabendo ao pai ou mde da casa descobrir qual deles conta a histéria que esta
acontecendo ou que vai acontecer na vida presente do consulente que o procura em busca de
solucdo para suas aflicbes. Tudo vai depender das particularidades de cada santo, das
interdicBes do santo da casa, e dos detalhes dos caminhos com o odu. Sendo assim, todas essas
interdigdes alimentares dependem de uma série de aspectos religiosos. Como vemos no
depoimento a seguir.

Matamba tem problemas com carne de carneiro e abobora, € o que ela
ndo gosta, entdo ela ndo vai comer, existem diversas historias (lendas)
que explicam o porqué dessa quizila, entdo as filhas ou filhos desse

n"kisse devem evitar esses alimentos. (Makota Levanju apud LIMA, 2019,
p. 62)

E importante destacar que todos os impedimentos de determinados tipos de alimentos
na dieta dos iniciados representam somente uma parcela dentro de um imenso multiverso de
regras e hierarquias, condutas e moralidades que fazem parte do corpus religioso do
Candomblé. Em certos momentos, a dieta das pessoas, seja em um momento de iniciacdo ou de
limpeza atraves do ebd, durante o periodo das restri¢des rituais, Sdo prescritas para as pessoas
comidas fracas e sem reima, principalmente relacionadas a alimentos como a carne vermelha.
Segundo Woortmann (2008, p.23), a “reima” designa “mau génio”, ¢ uma “qualidade” do
alimento que o torna ofensivo para certos estados do organismo e em certos momentos da vida

da pessoa.

208



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

A partir das observacdes realizadas no terreiro, podemos dizer que as quizilas envolvem
também comportamentos, como: nao assobiar no terreiro; ndo bater a colher na panela quando
estiver cozinhando; deixar o ambiente limpo; ndo deitar de barriga para cima. O adepto, de
acordo com 0s ensinamentos, comecga a aprender como se portar corretamente, tanto na
dimensdo do comportamento, quanto da alimentacdo - onde comer, como comer, €, 0 mais
importante, 0 que ndo comer.

As interdi¢Oes alimentares fazem parte do cotidiano dos filhos de santo da grande
maioria das casas de Candomblé. No decorrer do processo de aprendizado e formacao religiosa
e espiritual, seqgundo Alvarenga (2017), os filhos de santo aprendem a vestir suas roupas
conforme a cerimdnia pede, a comer com as maos, a cozinhar para seu santo de acordo com 0s
seus gostos e particularidades, manifestam e pdem em préatica as varias dimensdes e expressdes

da hierarquia do culto, das regras e codigos de etiqueta.

5 CONSIDERACOES FINAIS

Procuramos mostrar 0 quanto as préaticas alimentares dos povos de terreiro possuem
uma amplitude de dimensdes, em que se pode perceber uma rica expressao de vivéncias,
tradicdes e saberes do povo de santo. A conexao entre alimentacdo e religido proporciona as
pessoas inseridas no campo das religides de matriz africana um conjunto amplo de simbolos,
referéncias, hierarquias, valores e normas que interligam o mundo divino dos deuses com 0
mundo dos seres humanos. Em torno do preparo e da oferenda das comidas aos santos, 0s rituais
se desenvolvem em meio a segredos e ritos. Nesses momentos, a comunicagdo é estabelecida
entre o adepto e 0 santo ou entre a comunidade religiosa do terreiro e suas divindades protetoras,
se desdobrando também em momentos de socializagdo com a comunidade mais ampla, através
da comida fartamente servida nas festas.

O Candomblé de Angola, bem como outras religides de matriz africana, provocam um
grande interesse e curiosidade na sociedade, devido a existéncia de diversas praticas ritualisticas
que atuam como forma de “abrir os caminhos” em inimeras situa¢fes da vida. A alimentacéo,
as oferendas e os tabus sdo as bases constituintes do Candomblé e também da Umbanda,
conforme citamos. A cozinha dentro do terreiro ocupa um lugar central, que faz com que

diversos rituais girem em torno dela, pois as atividades ali desenvolvidas ndo param e € de 1a

209



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
que saem as comidas que alimentam os humanos e, a0 mesmo tempo, a ancestralidade.
Buscamos apreender a cozinha, para além do espaco fisico onde os alimentos séo preparados,
enquanto um dos principais espacos de producdo de simbolos, valores, técnicas e
conhecimentos rituais que sdo responsaveis por formar a identidade dos filhos de santo e por
manter a propria tradicéo.

A comida consumida nos rituais do Candomblé envolve uma expressdo gastrondémica
que tem como principio basico a mitologia dos n’kisses. O fato de existirem preparacoes
culinérias, como as oferendas, que agradam ou desagradam determinados ancestrais, reflete o
hibridismo cultural proveniente da interacdo dos povos. Os alimentos sdo fonte de vida ndo s
para nds, mas também para as divindades e é da esséncia da comida ofertada que se servem os
ancestrais, extraindo dali o axé que os alimenta. Os mitos expressam noc¢des de gostos e
restricbes alimentares relacionadas as caracteristicas, qualidades e a personalidade de cada
n'kisse. Cada comida ou bebida de santo € utilizada para pedir e para agradecer as dadivas
recebidas. Portanto, o sentido das comidas de obrigacdo é garantir a permanente circulacdo de
dadivas e isso passa pela forma de funcionamento da cozinha nos terreiros de Candomblé e pela
presenca de pessoas que dominam todos 0s conhecimentos necessarios para tal.

O respeito pelas quizilas foi um dos aspectos centrais nos didlogos estabelecidos com a
literatura sobre 0 Candomblé e os filhos e filhas de santo, durante a pesquisa de campo. Vimos
que, depois da iniciacdo, o corpo passa a ser morada do sagrado e isso requer obediéncia aos
preceitos e respeito ao n’kisse que nele foi plantado. No sentido dado pela comunidade
religiosa, “plantar o santo na cabega” propicia o nascimento de um novo ser. Cada ancestral do
mundo divino possui a sua quizila e a transmite aos seus filhos, e esses vao repassando, através
de infinitas conexdes. A dieta que o recém iniciado, ainda de preceito, precisa seguir € bem
rigida e é preciso que ele se concentre em seu mundo cheio de proibi¢des e ordens para que
consiga se conectar com o divino. Caso quebre certos preceitos, ele devera se submeter a
peniténcias severas na sua relagdo com o santo, para que os erros cometidos ndo atrapalhem o
seu trajeto vivencial no Candomblé. Afinal, trata-se de uma pessoa em formacdo dentro de um
sistema de hierarquias.

A feitura do corpo e a producdo da pessoa como um novo ser é algo fundamental na
perspectiva religiosa do Candomblé, sendo a comida um elemento central na producéo dessa

identidade. O ndo iniciado ¢ um “ndo ser”, que ainda vai construir sua identidade, enquanto o

210



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS
iniciado adquire uma identidade propria, que vai sendo lapidada conforme cumpre as
obrigacdes de santo, de acordo com a sua caminhada.

Por fim, é preciso destacar que esse tema € rico e complexo, demandando sempre um
maior aprofundamento e continuidade dos estudos, no sentido de contribuir para desmistificar
as fantasias que alimentam o imaginario das pessoas em torno das comidas de santo, sobretudo
aquelas que se encontram fora do Candomblé e ignoram a profundidade e riqueza de saberes
que se expressa nesse campo religioso. Vide as recorrentes expressoes de intolerancia religiosa,
com violentos ataques aos templos das religides de matriz africana e a tentativa de proibicao
dos ritos sacrificiais, através de medidas judiciais. Lembrando que o tema da comida e religido
passa também por uma discusséo sobre sacralizacdo animal e as implicacdes que isso tem em

um imaginario marcado pelo racismo religioso.

REFERENCIAS

ADOLFO, Sérgio Paulo. NKkisi Tata Dia Nkusu: estudos sobre o candomblé Congo-
Angola. Londrina: Eduel, 2010.

ALTUNA, Raul Ruiz de AsUs. A cultura tradicional banto. Luanda: Secretariado
Arquidiocesano de Pastoral, 1985.

ALVARENGA, Marcos Junior Santos de. Cozinha também é lugar de magia: alimentacéo,
aprendizado e a cozinha de um terreiro de Candomblé. 2017. Dissertacdo (Mestrado em
Antropologia Social) -Universidade de Brasilia, Brasilia, 2017.

AMARAL, Rita. As mediacdes culturais da festa. Revista Mediacgoes, v.3, n.1, p. 13-22,
1998.

BASSI, Francesca. Revisitando os tabus: as cautelas rituais do povo santo. Religido e
Sociedade, v. 32, n.2, p. 170-92, 2012.

BASTIDE, Roger. Cozinha dos deuses: alimentacdo e Candomblés. Rio de Janeiro: Saps,
1960.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia (rito nag0). Brasiliana,1961.

CANESQUI, Ana Maria; GARCIA, Rosa Wanda Diez (org.). Antropologia e nutri¢cdo: um
dialogo possivel. Rio de Janeiro: FIOCRUZ, 2005.

CARNEIRO, Edison de Souza. Candomblés da Bahia. Salvador: Ediouro, 1935.

211



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

CORREA, Norton F. A cozinha é a base da religi&o: a culinaria ritual no batuque do Rio
Grande do Sul. Antropologia e nutri¢do. 2005. p.69-85.

DAIBERT, Robert. A religido dos bantos: novas leituras sobre o calundu no Brasil colonial.
Estudos Histéricos, Rio de Janeiro, v.28, n.55, p. 69-85, 2015.

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo. Sdo Paulo: Perspectiva, 2012.

FLAKSMAN, Clara. De sangue e de santo: o parentesco no Candomblé. Mana, v. 24, p. 124-
150, 2018.

GIROTO, Ismael. O universo magico-religioso negro-africano e afro-brasileiro: Bantu e
nag6. 1999. Tese (Doutorado em Antropologia), Universidade de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 1999.

GORSKI, C. Ritual de iniciacdo no candomblé de ketu: uma experiéncia antropoldgica.
Revista Todavia, v. 3, n. 4, p. 52-64, 2012.

LIMA, Luiz Féabio Pinheiro. Enquanto eles comem, nés também comemos: estudo das
praticas alimentares de um povo de terreiro. Trabalho de Conclusdo de Curso (Graduacao em
Ciéncias Sociais) - Universidade Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 2019.

LIMA, V. Cultos afro-brasileiros na Paraiba: uma histéria em construcdo (1940-2010).
Dissertacdo (Mestrado) - Universidade Federal da Paraiba, Jodo Pessoa, 2011.

LODY, Raul Giovanni da M. Santo também come. Rio de Janeiro: Pallas, 1998.
LODY, Raul Giovanni da M. Alimentacdo ritual. Ciéncia & Trépico, v. 5, n.1, 1977.

LODY, Raul Giovanni da M. Candomblé: religido e resisténcia cultural. S&o Paulo: Atica,
1987.

LOPES, Nei. Bantos, malés e identidade negra. Belo Horizonte: Auténtica, 2011.

LOPES, Nei. Kitabu: o livro do saber e do espirito negro-africanos. Sdo Paulo: Senac, 2005.
MALANDRINO, Brigida Carla. “’Ha sempre confianca de que se estara ligado a alguém”:
dimensGes utopicas das expressoes da religiosidade bantd no Brasil. Tese (Doutorado em
Ciéncias da Religido) — Pontificia Universidade Catélica de Sdo Paulo, Sdo Paulo, 2010.

MAURICIO, George; OXAGUIA, Vera de; BARROS, Marcelo. O Candomblé bem
explicado: (NagOes Bantu, loruba e Fon). Rio de Janeiro: Pallas, 2009.

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dadiva. Portugal: Edigdes 70, 2008.
MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. Sobre o sacrificio. Sdo Paulo: Cosac & Naify, 2005.

MUNANGA, Kabengele. Origem e histérico do quilombo na Africa. Revista da USP, S&o
Paulo, n. 28, p. 56-63, dez. 1995-fev.1996.

212



REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIENCIAS SOCIAIS — PUC MINAS — V. 04, N. 01, (2022)

Em.gociedade

ARTIGOS CIENTIFICOS

PEIRANO, Mariza G. S. Rituais ontem e hoje. Zahar, 2003.

PESSOA DE BARROS, José Flavio; VOGEL, Arno; MELLO, Marco Antonio Silva.
Galinha d’Angola: iniciacdo e identidade na cultura afro-brasileira. 2. ed. Rio de Janeiro:
Pallas, 1998.

PETTER, Margarida. A presenca de linguas africanas na América Léatina. Linguistica, v. 26,
p.79-96, 2011.

PRANDI, Reginaldo. Candomblé and the time. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais, V.
16, n.47, (2001a).

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. llustracbes de Pedro Rafael. Sao Paulo:
Companhia de Letras, 2001b.

QUERINO, Manuel. Costumes africanos no Brasil. 2. ed. Salvador: EDUNEB, 2010.

QUINTANA, Eduardo. Praticas de socializacdo no terreiro: possibilidades e desafios nos
estudos das religides de matrizes africanas. Revista Educacdo e Cultura Contemporéanea, V.
17, n. 48, p. 426-449, 2020.

RABELO Miriam C. M. Entre a casa e a roca: trajetdrias de socializacdo no Candomblé de
habitantes de bairros populares de Salvador. Religido & Sociedade. v. 28, n. 1, p. 176-205,
2008.

RABELO, Miriam C. M. Enredos, feituras e modos de cuidado: dimensdes da vida e da
convivéncia no Candomblé. Salvador: EDUFBA, 2014.

SILVA, Vagner Gongalves da. Candomblé e umbanda: caminhos da devogéo brasileira. S&o
Paulo: Selo Negro, 2005.

SOUZA JUNIOR, Vilson Caetano. O banquete sagrado: notas sobre os “de comer” nos
terreiros de candomblé. Salvador: Atalho, 20009.

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feiticaria e religiosidade
popular no Brasil colonial. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1986.

WOORTMANN, Ellen F. A comida como linguagem. Revista Habitus-Revista do Instituto
Goiano de Pré-Histdria e Antropologia, v.11, n.1, p. 5-17, 2013.

WOORTMANN, Klaas. Quente, frio e reimoso: alimentos, corpo humano e pessoas.
Caderno Espago Feminino, v.19, n.1, 2008.

213



