
 
 
 
 
 

 
 

Comidas de santo e quizilas: reflexões sobre as 

práticas alimentares de um povo de terreiro1 

 

 
 

Luiz Fábio Pinheiro Lima2 

Cláudia Luz de Oliveira3 

Marcos Esdras Leite4 

 

 
1 Projeto Saberes e Tradições Alimentares no Médio São Francisco-MG, financiado pela FAPEMIG, processo 

CSA-APQ-02591-17. 
2 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Desenvolvimento Social pela Universidade Estadual de Montes 

Claros, PPGDS/UNIMONTES - MG. Bolsista CNPq. E-mail: limaluizfabiopinheiro@gmail.com 
3 Mestre em Sociologia pela Universidade Federal de Minas Gerais. Professora da Universidade Estadual de 

Montes Claros, UNIMONTES - MG. ID ORCID: https://orcid.org/0000-0003-3641-0151. E-mail: 

claudia.oliveira@unimontes.br 
4 Doutor em Geografia pela Universidade Federal de Uberlândia.Professor do Departamento de Geociências da 

Universidade Estadual de Montes Claros. Professor do Programa de Pós-Graduação em Geografia e do Programa 

de Pós-Graduação em Desenvolvimento Social/UNIMONTES - MG. Bolsista Produtividade CNPq. 

    E-mail: marcos.leite@unimontes.br 

 

mailto:limaluizfabiopinheiro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-3641-0151
mailto:marcos.leite@unimontes.br


                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

190 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

Resumo  

O artigo apresenta reflexões sobre as práticas alimentares de um povo de terreiro 

demonstrando as dimensões dos saberes e tradições relacionadas à cozinha no 

Candomblé, através da produção das comidas de santo, pensando tanto nas questões 

relativas à alimentação quanto nas relações sociais constituídas na cozinha, focalizando 

as quizilas, isto é, as aversões ou alergias dos ancestrais, que se refletem em interdições 

alimentares e comportamentais para os iniciados. O terreiro e a cozinha são abordados 

como espaços de produção da identidade dos filhos e filhas de santo, segundo as 

características da tradição do Candomblé de Angola Bantu. O diálogo com a literatura 

antropológica sobre o Candomblé e os diálogos mantidos durante a realização da pesquisa 

de campo etnográfica, no terreiro de Candomblé Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze, 

fundamentam a discussão que busca demonstrar a importância dos alimentos na 

preservação e continuidade dos ritos sagrados. O objetivo é evidenciar a cozinha do 

Candomblé como umas das ferramentas de sociabilidade e aprendizado dentro do terreiro, 

demonstrando a riqueza dos saberes envolvidos na transmissão de valores e ensinamentos 

da cultura afro-brasileira.  

Palavras-chave: Candomblé; Comida de Santo; Quizilas. 

 

Abstract 

The article presents reflections on the food practices of the people of the terreiro, 

demonstrating the dimensions of knowledge and traditions related to the cuisine of saint 

in Candomblé, through the production of saint foods, thinking both about issues related 

to food and the social relations constituted in the kitchen, focusing on the quizilas, that 

is, the aversions or allergies of the deities, which are reflected in food and behavioral 

prohibitions for the initiates. The terreiro and the kitchen are approached as spaces for 

producing the identity of the sons and daughters of saints, according to the characteristics 

of the African religious tradition in Candomblé Bantu. The dialogue with the 

anthropological literature on Candomblé and the dialogues held during the ethnographic 

field research in the Candomblé terreiro Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze, underlie the 

discussion that seeks to demonstrate the importance of food in the preservation and 

continuity of sacred rites. The objective is to highlight the Candomblé cuisine as one of 

the tools for sociability and learning within the terreiro, demonstrating the wealth of 

knowledge involved in the transmission of values and teachings of Afro-Brazilian culture. 

Keywords: Candomblé; Saint food; Quizilas. 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

191 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

1 INTRODUÇÃO  
 

Ao iniciar nossas reflexões sobre algumas tradições culinárias ancestrais dos povos de 

terreiro, pedimos permissão, licença e saudamos Exu, para que nos proporcione discernimento, 

aprendizados e traquejos epistemológicos para tratar sobre um tema tão profundo quanto 

sistemático. Exu é o ancestral responsável pela comunicação e diálogo entre dois mundos: este, 

em que os homens clamam, e o outro, em que os deuses acodem. Exu é o começo, o meio e a 

transição entre todos os tempos, é o princípio dinâmico da vida, é dono dos caminhos, das 

transformações e do movimento. Exu é a estrada, o viajante, o ladrão e o guarda. Exu nunca 

foi, ele é e sempre será. Se tudo começa com Exu, não podemos falar de comida no Candomblé 

sem saudá-lo, pois “Exu come tudo e ganha o privilégio de comer primeiro” (PRANDI, 2001b, 

p. 45) e é Exu quem sabe para onde as oferendas devem ser levadas e quem primeiro as recebe.  

A questão central a ser tratada nesse artigo é a relação entre comida e religião, 

abordando a importância da alimentação para os adeptos do Candomblé5, focalizando o 

terreiro de Candomblé da nação Angola - Bantu Kasanji, chamado Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze 

(Casa do Rei do Fogo/Trovão), dirigido por Mãe Geni, Mameto Languanji, localizado na 

cidade de Novo Gama, estado de Goiás. Dentro do terreiro, direcionamos o nosso olhar para 

a kafubera (cozinha do terreiro), como um local de produção das identidades e da circulação 

de ensinamentos sobre comidas de santo e quizilas, isto é, as aversões ou alergias dos 

ancestrais a algumas coisas, sejam elas associadas a rituais específicos, que restringem, por 

tempo determinado, algumas comidas, temperos e frutas, ou à exclusão de determinados 

alimentos definitivamente da dieta do adepto.   

O Candomblé de Angola, assim como o Ketu e o Jeje, é o resultado da junção mítica e 

religiosa de povos de origem similar, provenientes dos reinos Bantu6 na África. Silva (2005) 

ressalta que o Candomblé de Angola, pelo imenso movimento realizado, difundiu-se por quase 

 
5  Dentro dos cultos africanos, existem as nações, que expressam tradições diferentes: Angola, Congo, Jeje, Nagô 

(termo com que os franceses designavam todos os negros de fala Yorubá da Costa dos escravos), Queto (ou 

Ketu), Ijêxa (ou Iesha). Sendo possível distinguir estas nações uma das outras pela forma de tocar o atabaque 

(seja com a mão, seja com varetas), pelas cantigas, dialetos, idiomas, nomes das divindades, e, enfim, por certos 

traços ritualísticos (BASTIDE, 1961, p.17). 
6  A religião dos bantu era assentada na crença em uma pirâmide vital, dividida entre o mundo visível e invisível. 

No primeiro grupo encontravam-se a divindade suprema, os arqui patriarcas, os espíritos da natureza, os 

ancestrais e os antepassados. No segundo grupo os reis, os chefes de reino, tribo, clã ou família, os especialistas 

da magia, os anciãos, a comunidade, o ser humano, os animais, os vegetais, os minerais, os fenômenos naturais 

e os astros e todas as energias, uma ordem hierárquica de grande importância (ALTUNA, 1985). 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

192 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

todo o Brasil, em fins do século XIX, recebendo nomes próprios, como Cabula, no Espírito 

Santo, Candomblé de Caboclo, na Bahia, e Macumba, no Rio de Janeiro. Ressaltando que 

esses cultos também sofreram influencia Jeje-Nagô e, muitas vezes, não se sabe ao certo qual 

delas predominou, além das influências católica e ameríndia. 

O Candomblé, considerando suas diferentes nações, se baseia na concepção de energia 

vital, o n´gunzu7, uma força que une todos os seres com a natureza, em uma busca pela harmonia 

e proteção. É um culto à vida, em que o responsável por sua força sagrada é o fiel, sob a 

orientação e proteção do seu n´kisse8. Como essa energia vital precisa ser alimentada, nada mais 

forte e intuitivo do que a alimentação como força sagrada, pois através do alimento cria-se a 

energização.  

Na concepção dos sujeitos da pesquisa, “tudo come e precisa comer”. Os ancestrais, 

n´kisses, precisam ser alimentados com oferendas que propiciam as trocas, fazendo circular 

energias e dádivas mútuas. Um aspecto importante nas descrições dos rituais do Candomblé, 

feitas por Bastide (1961), é a percepção de que presentear ou dar comida ao ancestral está 

associado a uma relação construída com base na reciprocidade do dar, receber e retribuir, na 

qual o adepto sempre vai esperar algo em troca, uma recompensa em forma de dádivas. Esse 

princípio nos remete às reflexões de Mauss (2008) sobre troca e reciprocidade — a energia deve 

ser recebida e doada pelos filhos de santo para que os laços de fidelidade sejam constantemente 

renovados. Por isso, a prática da oferenda alimentar é tão significativa dentro dessa lógica 

ritualística e social, devendo ser compreendida enquanto ato simbólico ou representação do 

vínculo existente entre o fiel e o seu ancestral. O fiel oferece o alimento como parte de um 

“trato” estabelecido entre o crente e o ser crido, tudo feito dentro de uma lógica ritual 

(PEIRANO, 2003), na qual o n´kisse “come” a oferenda, retirando dela a energia, o n´gunzu, 

que é o seu alimento. Nessa circulação de dádivas, dadas e retribuídas, observamos que os filhos 

de santo participam dos rituais como forma de renovação de laços e das forças que possibilitam 

o seu crescimento e aprendizado dentro terreiro. 

 
7  Na tradição do Candomblé de Angola, fala-se n´gunzu e axé ou asé no Candomblé Ketu. 
8 A partir do fenômeno diaspórico africano no Brasil, os n´kisses são comumente associados a arquétipos que 

representam fenômenos ou elementos da natureza. No Candomblé de Angola fala-se n´kisse ao invés de orixá, 

sendo o mesmo uma energia, uma força viva, um ancestral, que tanto no Brasil como na África Bantu é 

incorporado e manipulado pelo sacerdote ou sacerdotisa através de invocações, cantos, rituais e sacrifícios. 

Através do transe mediúnico, o n´kisse se manifesta em rituais e cerimônias junto aos humanos. Através da 

dança sagrada, o ancestral reafirma a sua força e poder entre o mundo dos humanos (ADOLFO, 2010). 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

193 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

As reflexões aqui apresentadas resultam do diálogo com a literatura antropológica sobre 

o Candomblé e dos diálogos mantidos durante a realização da pesquisa de campo, de cunho 

etnográfico, iniciada em 2019, no terreiro acima citado, durante a festa de N’Zaze. As 

observações no campo se deram desde o momento dos preparativos e dos ritos que antecedem 

essa festa tradicional do terreiro, chamado pelos filhos da casa como “o momento da função”, 

até a celebração de N´Zaze, o n´kisse dono da casa e do ori9 (cabeça) da matriarca, Mameto 

Languanji. Foram observadas também as práticas da alimentação-ritual de Exu e da Pomba 

Gira e os sacrifícios realizados no dia. Além da investigação das oferendas e ritos, observamos 

as comidas do dia a dia, que fazem parte da tradição daquela comunidade, com uma atenção 

especial aos conhecimentos relacionados às quizilas, uma vez que as mesmas são um dos 

elementos na construção da pessoa no Candomblé de Angola. 

A tradição de culto da casa pesquisada é Bantu Kasanji10, sendo assim, diversos termos, 

nomes e práticas são realizadas de acordo com suas raízes. Petter (2011) diz que existe uma 

função litúrgica nas línguas africanas dos cultos afro-brasileiros. O termo língua deve ser 

compreendido enquanto veículo de expressão simbólica e não propriamente uma manifestação 

de competência linguística. Segundo Adolfo (2010), as línguas Bantu11 são: quimbundo, 

quicongo e umbundo. Existem casas, como é o caso do terreiro pesquisado, que procuram se 

aproximar, tanto quanto possível, da identidade Bantu: usam o quimbundo e quicongo, não 

cantam cantigas em iorubá ou em português, não fazem bori, como no Candomblé Ketu, e sim 

kibane mutuê. Além disso, os iniciados ganham a dijina, um nome específico que é recebido 

depois da iniciação, e os filhos de santo são chamados de muzenzas12 ou kotas, os ajudantes dos 

rituais são makotas ou tata kambono e os sacerdotes são chamados de tateto ou mameto.  

 

2 ADENTRANDO O TERREIRO E A COZINHA NA VÉSPERA DA FESTA DE N’ZAZE 

 

 
9  Ori é a força maior que se encontra na cabeça, o  n´kisse que conhece o destino e caminhos do filho(a). 
10  Os povos Bantu são originários das regiões localizadas no atual Congo, Angola e Moçambique. São os Angolas, 

Kasanjis e Bengalas, entre outros. Calcula-se que, desse grupo, tenha vindo o maior número de escravos,  

exercendo influência sobre a cultura brasileira, deixando marcas na culinária, cantigas, língua etc. Espalharam-

se por quase todo interior e litoral, principalmente Minas Gerais e Goiás. Sua chegada teve início em fins do 

século XVI e não acabou até o século XIX (SILVA, 2005). 
11  Conforme Adolfo (2010), o termo Bantu foi utilizado, pela primeira vez, por Willelm Bleek, um filólogo 

alemão, para caracterizar e definir as línguas africanas que utilizam a palavra um-ntu (pl. ba-ntu) para designar 

a pessoa humana. Nessas línguas, agrupadas sob o termo ba-ntu, o radical é ntu e o prefixo plural ba (2010, p.8). 
12  Nome dado para o adepto já iniciado; pessoa que passa pelo transe mediúnico. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

194 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

O terreiro Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze está localizado em uma chácara, um pouco 

distante da área central da cidade de Novo Gama (GO), e o acesso se dá por uma estrada de 

terra, seguindo por vários caminhos cercados por uma vegetação bem vigorosa e com pouco 

povoamento nas proximidades. O local é também chamado de terreiro Senhor do Bonfim, onde 

são realizados ritos de Umbanda, Quimbanda e Candomblé. Mãe Geni, matriarca da casa, é 

uma senhora de 80 anos, negra, alta e usa uma bengala como apoio para se locomover. Ela se 

envolveu com a espiritualidade desde criança e foi iniciada no santo por Tateto Italejí, 

começando na Umbanda, fé em que permanece até hoje, e, em seguida, fez a sua iniciação no 

Candomblé e recebeu a sua dijina - Mameto Languanji. Mãe Geni comanda sua roça13 de 

Candomblé com muita firmeza e respeito à hierarquia.  

 O terreiro possui um grande portão e um muro onde está escrito Centro Espírita Senhor 

do Bonfim. Adentrando o local, contemplamos uma área magnífica, com muitas árvores e 

arbustos. Posicionado ao lado esquerdo da entrada está o assentamento14 do N´Zila – Exu do 

portão, e, ao lado direito, o N´Kosi – Ogum, que são os guardiões da casa, responsáveis por 

cuidar da energia de quem entra e de quem sai. No centro da chácara está um barracão, muito 

grande por sinal, onde ocorrem as festas e os ritos. Em frente ao barracão está o quarto de 

N´Zaze, onde ficam os assentamentos dos n´kisses da Mãe Geni. No interior do barracão, ao 

lado direito, está o salão de tocar Umbanda, a cozinha, a dispensa, os dormitórios e banheiros. 

No quintal, ao lado direito e ao fundo, está a casa de Katende, o pai das folhas, espaço rodeado 

por árvores e cercado de bambu. Mais à frente se dispõem alguns quartos e o n´kisse Kitembo, 

cuja casa, onde está o assentamento, é também rodeada por bambu, possuindo, no meio, um 

pau, medindo em torno de uns 15 metros, com uma bandeira branca na ponta. Esses últimos 

espaços descritos não possuem cobertura, são espaços “no tempo”. Todos que circulam nas 

proximidades conseguem avistar a bandeira indicando que ali é um terreiro de Candomblé, pois 

a bandeira branca representa Kitembo e o Candomblé de Angola.  

Ainda ao lado direito, na sequência, está a casa de N´Kosi, com os assentamentos dos 

filhos desse n´kisse. Diferente do N´Kosi do portão de entrada, este se refere aos assentamentos 

dos filhos iniciados e essas diferenças se dão em termos de qualidades, caminhos, formas de 

 
13  De acordo com Canesqui e Garcia (2005), cada templo, ilê ou roça (nomes atribuídos as casas de Candomblé 

das variadas nações) possui uma chefia, o pai de santo ou mãe de santo, que tem a autoridade suprema em sua 

casa, sendo também seu(sua) proprietário(a) legal. 
14 O assentamento é formado por elementos rituais que ligam aquela determinada energia com algo ou alguém.  



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

195 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

cultuar e etc. Girando pelo lado esquerdo, na entrada está a casa do Exu Marabô e, na sequência, 

está a Quimbanda, onde ficam todos os assentamentos, desde Exu até a Pomba Gira, além dos 

ritos que ali acontecem. Seguem-se quartos destinados a outros afazeres e também os quartos 

de santo, que são a morada dos assentamentos dos iniciados com as folhas de Mariô, como se 

fossem palhas, colocadas em cada porta. A seguir está o quarto de N´Zaze, onde fica a entrada 

para o salão de Candomblé. Próximo aos quartos de santo, em uma pequena mata, um pouco 

afastada, está uma casa branca com porta, é a casa do Vumbi (Egum), o comunicador do mundo 

dos mortos, o vigia da casa. Segundo Mãe Sinda, que comanda a cozinha e é responsável pela 

preparação das comidas no terreiro, Vumbi é um ancestral com qual “todo cuidado é pouco”, é 

uma energia que precisa ser bem alimentada com comidas brancas, velas, rezas e diversos 

outros alimentos que não nos foram informados. Falar de Vumbi é falar da conexão divina entre 

o espiritual e o carnal, de uma ancestralidade mais próxima do ser humano, de ancestrais que 

cuidam separados dos n´kisses. 

O terreiro possui duas cozinhas - a cozinha principal, onde toda alimentação é 

preparada, e a cozinha de santo, localizada no fundo do salão de Candomblé, que é utilizada 

apenas em ritos internos dos iniciados. A cozinha principal, ou seja, a kafubera do terreiro 

Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze, foi o espaço privilegiado para refletirmos sobre as relações entre 

comida e religião, através da observação dos ritos que envolvem as práticas alimentares dos 

adeptos do Candomblé.  

Ao entrar na kafubera, repleta de utensílios - panelas de barro, alguidares, travessas, 

tigelas, quartinhas, pratos de louça, gamelas, pilões, colheres de pau, peneiras, bacias em ágata, 

tachos de cobre, nos deparamos com um pluriverso de símbolos, práticas, modos de agir e 

expressões de hierarquia, observados ao logo do processo de preparação da festa de N´Zaze, 

comemorada no último sábado do mês de junho. A cozinha é o espaço onde vários preparativos 

são realizados com antecedência, para não haver acúmulo de atividades no dia festivo. Na 

véspera, logo cedo, Mãe Geni se encontrava sentada em uma cadeira próxima da mesa com 

uma vasilha grande, na qual sovava uma massa de biscoito. Os filhos da casa iam chegando e 

tomando a benção da Mãe Geni - jogavam um pano branco no chão e se deitavam sobre ele, 

fazendo reverências e batendo palmas nos pés da matriarca. Todos usavam roupas brancas, fios 

de contas (uma espécie de colar de miçangas de diversas cores), calçolão, saias, panos de cabeça 

e batas. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

196 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

 A maioria dos preparos das comidas na cozinha fica a cargo da Mãe Sinda, que é a 

cozinheira ou kifumbera15, cargo responsável pela kafubera. Ela preparava bolos e outros 

biscoitos para serem servidos na manhã do dia seguinte, tanto no rito da alvorada, pela manhã, 

quanto à noite, na festa. As kifumberas organizam a preparação de tudo que está relacionado às 

comidas do terreiro e são possuidoras de um poder que pode harmonizar ou desestabilizar seu 

templo de culto, por isso a temperança é considerada a virtude mais importante para uma 

sacerdotisa da comida devotada ao seu serviço. 

Todo o espaço da cozinha é dominado pelas mulheres da casa. Os homens16 também 

podem executar funções no local, tendo ciência que aquele território tem dona e é a energia 

feminina que faz nascer diversos pratos, repletos de saberes ancestrais, transmitidos pela 

oralidade. De acordo com Lima (2011), a cozinha pertence à N´Dandalunda17 e, quando se fala 

da sacerdotisa da comida, as formas mais ancestrais de propagação do conhecimento trazido 

pelas diversas etnias africanas vão ser evocadas: a observação e a convivência. O mestre dos 

mestres é chamado: o tempo. O conhecimento do ritual, a criatividade, o respeito e a habilidade 

de comando fazem parte do perfil da kifumbera e guiam as suas escolhas.  

Mãe Sinda, no ato de preparar a comida de santo, antes de ir ao fogo, coloca o tempero 

de santo, que é uma mistura contendo água, cebola, gengibre, camarão e outros ingredientes. 

Segundo ela, as práticas envolvidas no fazer a comida de santo e dos homens têm diversas 

especificidades — a forma de cozinhar, o movimento e direção da colher ao mexer a comida, 

além de muitos outros atos minuciosos que ligam a vida do homem à ancestralidade a que ele 

pertence. A alimentação conecta o adepto e seu ancestral, de acordo com cada preparo 

específico envolvido no ritual. Mãe Sinda acrescenta que, para preparar as comidas de santo, é 

preciso ter um bom número de pessoas para ajudar, pois são mais de dezesseis tipos de comidas. 

Por exemplo, em uma cerimônia de obrigação de santo, em que o fiel renova os seus votos 

sagrados com o santo, são arriadas todas as comidas dos santos.  

 
15 Kifumbera  é o nome dado no Candomblé Bantu, nos demais, como o Candomblé Ketu, fala-se iabassê. 
16 Bastide (1960, p.14) observou que a função de preparar um prato sagrado nem sempre é atribuída a uma mulher 

e, quando os homens se encarregam de tal função, são cozinheiros mais hábeis ainda. O autor diz “[...] assim se 

explica o que vimos num terreiro jêje, um cozinheiro muito dedicado à sua função, e que me falou, como 

verdadeiro apaixonado, dos preparativos das cozinhas dos deuses”. 
17 N´Kisse da menhamatôme (água potável), age no brotar das jindánji (raízes), divindade das águas doces, da 

fertilidade, do nascer. No Candomblé Ketu fala-se Oxum ao invés de N´Dandalunda. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

197 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

Percebemos que para estar na cozinha não é preciso apenas saber manipular os 

ingredientes, mas as quantidades e os momentos indicados. Segundo Lody (1987), o processo 

de preparação da comida de santo cria uma linguagem pictórica, olfativa e gustativa, fazendo 

com que cada prato oferecido seja uma mensagem que o ser ancestral irá decodificar e entender. 

Assim, o n´gunzu é renovado, e todos os homens e mulheres que o compartilham, também 

estarão nutridos espiritualmente.   

 

3 OS RITUAIS DA FESTA DE N’ZAZE 

 

Passado o momento dos preparativos da véspera, chega o dia da festa e todos os filhos 

da casa se levantaram ao pôr do sol, ao som de foguetes. Isso atrai outros filhos que também 

chegaram à roça para iniciarem juntos as funções do dia. Pela manhã ocorreu a alvorada, um 

rito de rezas e sacrifícios para Kitembo, em que todos os filhos, mães e pais da casa se colocaram 

próximos ao assentamento e, ao som dos atabaques, as rezas eram puxadas, com os n´kisses se 

manifestando de maneira intensa.  

Um sacrifício foi realizado durante a alvorada, com o oferecimento de frangos no 

assentamento de Kitembu e, em seguida, alguns pombos foram soltos ao vento para voarem 

livremente. A energia dessa ave é alimento para o tempo, o vento, o sol, a lua e todos os 

elementos que representam a força do n´kisse. No assentamento não é oferecido apenas o 

sangue, mas também diversos outros ingredientes antes do sangue, como água, mel, azeite doce 

e dendê. Sobre essas oferendas, um membro da casa, chamado Tata Kiasefún, comentou: 

 

Traz equilíbrio, cor, sabor e energia, acima de tudo. Todo o rito de Candomblé é 

conectado, nada é isolado ou sem lógica. Alimentar-se vai além da necessidade, é algo 

para manter o sagrado vivo e presente, não comemos uma comida sem sabor ou sem 

tempero Então, jamais vamos oferecer desta forma para o santo (Tata Kiasefún apud 

LIMA, 2019, p.36) 

 

 Alvorada encerrada é hora de tomar café - a mesa estava posta com biscoitos, bolos, 

café, sucos, pães e diversas frutas. Todos comeram fartamente depois do rito, para revitalizar 

as forças e continuarem seguindo com as funções do dia. Todos os filhos rezaram antes de 

comerem, agradecendo aos ancestrais pelo alimento e aguardando a Mãe Geni se servir 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

198 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

primeiro, por ser a matriarca da casa. Antes de comerem, todos falam uns para os outros 

“eguidiá” e todos respondem “eguidiá N´Zambi”, agradecendo pelo alimento. 

Assim que os rituais da alvorada se encerraram, dois muzenzas foram para a cozinha 

levando os frangos para serem limpos e retirados os miúdos, chamados de xinxim. No diálogo 

entre os muzenzas e um outro filho da casa, foi explicado o porquê de oferecer ao santo os 

miúdos do animal. É oferecido para o santo toda a energia e a vida do animal, o sangue é o 

principal, pois através dele se faz a conexão com o divino, revigorando os votos com o sagrado. 

São oferecidos também o fígado, o pescoço, a moela, o rim e outras partes do animal, além do 

coração, que é colocado no final. Não se leva o coração ao fogo e a carne do animal é guardada 

para os almoços, jantares e banquetes festivos. Percebe-se que tudo do animal é aproveitado, 

mostrando que comer no terreiro é muito mais do que se alimentar, é compartilhar, é adquirir 

saberes e ensinamentos sobre os ancestrais.  

O sacrifício faz parte dessa lógica ritual e, segundo Mauss e Hubert (2005), se distingue 

da maior parte dos fatos designados como “aliança pelo sangue”, sendo que é através dele que 

se produz, pela troca de sangue, uma fusão direta da vida humana e da vida divina. A função 

do sacrifício é realizar a sua propriedade comunicativa, através do ato de conectar o profano ao 

sagrado, por intermédio de uma vítima. Percebe-se que não basta apenas o sangue para 

alimentar os ancestrais, é preciso também oferecer ao santo toda a energia vital do animal (os 

miúdos) para que todos os adeptos entrem em conexão com o sagrado. A carne deve ser 

oferecida à comunidade religiosa, pois, como nos disse uma interlocutora, “enquanto os santos 

comem, nós também comemos”. São essas conexões de vida que fazem com que o santo 

manifeste suas forças no espaço sagrado do terreiro, onde toda a produção da comida envolve 

uma energia interligada e própria daquele espaço. 

Makota Levanju nos explicou como se dá o processo de feitura dos miúdos, que passa a 

ser chamado de xinxim. Em sua perspectiva, oferecer os miúdos de um animal ao santo busca 

garantir uma boa saúde no processo vivencial daqueles envolvidos no ato sacrificial. Os miúdos 

são preparados no dendê, ofertando ao ancestral os órgãos vitais, que representam uma boa 

saúde. Segundo ela, “não damos o resto, oferecemos aquilo que nos liga à vida e todos 

comungam a carne extraindo o n´gunzu”. Um dos sentidos que podemos atribuir à palavra 

n´gunzu é a transmissão de força e recriação, evidenciada na lei de que tudo que dispomos da 

natureza, até mesmo a vida, devemos a ela devolver. Os pedidos aos n´kisses são feitos através 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

199 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

de uma oferenda em forma de comida. Estes pedidos serão ouvidos de acordo com a forma 

como são transmitidos. As oferendas, quando devolvidas à terra ou à água, transformam-se no 

húmus fertilizante que auxiliará na geração de novas vidas. Quando os pássaros, por exemplo, 

carregam esta alimentação para outros lugares, estão realocando as sementes que germinarão 

em outros lugares, propiciando a extensão do n´gunzu. 

 Ao longo do dia, em certo um momento do ritual, todos cobriram as cabeças com panos 

brancos, porque o Vumbi estava se alimentando e existe uma série de precauções que precisam 

ser tomadas para não prejudicar o momento em que este ancestral está comendo. A comida 

dele, depois de pronta, é levada e arriada no quarto onde essa energia se concentra e ninguém 

pode comer a comida desse ancestral. De acordo com Corrêa (2005 p. 77), contam-se vários 

casos de gente que morreu subitamente por ter cometido tais infrações, como a menina que, por 

ter comido "só uma pipoquinha do egum, não viu clarear o dia". 

Todas as comidas da festa foram preparadas antes da cerimônia sagrada, pois o santo 

exige que seja um banquete para todos os presentes ficarem satisfeitos. Coxas de frango assadas 

no forno, arroz branco, várias saladas, frango ensopado e outras iguarias foram preparadas com 

fartura. Percebemos que não basta apenas dar comida ao santo, é preciso alimentar bem todos 

aqueles que vão prestigiar a festa. É costume da casa sempre preparar, em todas as festas, 

diversas cocadas18. Para Mãe Sinda, o doce traz o amor para as pessoas e é sempre importante 

“adoçar os lábios” daqueles que estão presentes. Abaixo, nas figuras 1 e 2, ao lado esquerdo se 

encontra Mameto Oyaci, preparando os assados da festa, e, à direita, Muzenza Dandaizô 

passando o açúcar nas cocadas. 

 

Figuras 1 e 2 - Filhas da casa preparando as comidas para a festa de N´Zaze 

 
18 A receita é composta de bastante coco, manteiga, farinha de trigo, ovos em neve, açúcar refinado e, depois, a 

mistura é levada ao fogo para o cozimento e, posteriormente, assada em uma forma untada. Percebe-se que existe 

todo um empenho nos detalhes para o preparo dessa cocada, seguindo as etapas de cozinhar e assar, fazendo 

com o que o sabor seja aprimorado. 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

200 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

 
Fonte: Lima (2019, p. 39-40) 

 

A hora da festa chegou, o som dos atabaques iniciou a cerimônia, roupas brancas 

engomadas, todos dançando e louvando os n´kisses. No meio do terreiro estava um pilão com 

uma gamela em cima, composta com o amalá, a comida do dono da casa, feita de quiabos 

cortados e inteiros, com muito azeite de dendê, sendo a gamela forrada com pirão de farinha. 

Todos dançaram ao redor do amalá, saudando N´Zaze. Com seu forte pé na dança, a presença 

de N´Zaze, virado19 em Mãe Geni, emocionou todos ali presentes. Ao final, as comidas foram 

colocadas em uma mesa grande, reta, e todos foram se servindo seguindo a fila. Nesse 

momento, quem come primeiro são os convidados e depois os filhos de santo. 

Foi arriada também uma oferenda pra Exu e Pomba Gira, como visualizamos na figura 3. 

Foram colocados diversos pratos, cada um com sua função de comida ritual, resgatando papéis 

e sentidos para a evolução da casa e de todos ali presentes, que ajudaram na preparação. As 

entidades não comem por comer, elas comem para o crescimento dos filhos e do território. As 

entidades ajudam não só os adeptos mas também aqueles que chegam de fora e precisam de 

assistência espiritual. 

         Figura 3 - Oferenda para Exu e Pomba Gira 

 
19 Termo que a casa de santo usa para falar do momento em que o adepto está incorporado com o santo ou entidade.   



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

201 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

 

    Fonte: Lima (2019, p.52) 

 

Sobre os pratos ofertados na figura 3, cada um tem seu significado: xinxim com bastante 

cebola, champanhe, melão, mamão, ovos cozidos, farofa de dendê, maçãs espetadas com cravo 

e afurá20, coração de boi, que representa a energia vital e o ikidi, que é parecido com o acaçá21, 

porém é feito com fubá e servido para Exu. É importante ressaltar que o coração de boi não é 

cozido, é cru, pois jamais se deve levar ao fogo aquilo que mantém a vida. O mesmo princípio 

serve também para o coração de galinha. As demais comidas foram arriadas em prol de outras 

pessoas - a maçã com cravos aflora e adoça a vida amorosa, o mamão com moedas traz o 

equilíbrio, o padê (farofa de dendê) representa Exu, para abrir os caminhos, e os ovos cozidos 

são para trazer bons caminhos e melhorar a vida financeira, afastando todo mal. 

Dentro do Candomblé, as cerimônias festivas promovem relações de sociabilidade entre 

todos os envolvidos, sejam eles filhos da casa ou visitantes, uma vez que a festa é uma das vias 

privilegiadas no estabelecimento de mediações com a sociedade. Para Amaral (1998), as 

cantigas, a alimentação, a dança, os mitos e as vestimentas no ritual atestam a tentativa de 

retomar a imanência entre a cultura e a natureza, o criador e as criaturas, o tempo e a eternidade, 

a vida e a morte, o ser e o não ser. 

 
20 O afurá é uma comida de Vumbi, percebe-se que é o único prato branco de louça entre diversos alguidares de 

barro, existem Exus que pedem pra oferecer o afurá em respeito à essa energia ancestral de Vumbi.  
21 O acaçá branco é feito de canjica cozida e tem que ficar no ponto de gelatina para poder ser manuseado em 

forma de uma “pirâmide”, é enrolado em casca de bananeira passada no fogo, é um ingrediente usado em todos 

os rituais do Candomblé, desde caboclo ao santo, menos para Exu. O acaçá livra de doenças, pobreza, afasta as 

energias negativas e diversas mazelas do seio da vida.   



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

202 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

O Candomblé, como diz Lody (1977), é um reduto de enorme significado para a 

continuidade de práticas ancestrais na cozinha, onde as atitudes rituais e as maneiras de preparar 

os alimentos estão repletas de sentidos religiosos e significados sociais extremamente 

importantes para termos uma boa comida. Os alimentos, através de seus sentidos funcionais e 

de caráter mágico propiciatório, servem como caminhos para invocar, aplacar e cultuar os 

ancestrais. 

Eguidiá ou ajeum são os termos para designar comida. As comidas de santo, no 

Candomblé Bantu, chamadas de eguidiá dos n´kisses, são pratos específicos da culinária 

africana e, como disse Mãe Sinda, cada ancestral tem a sua própria comida, cada uma 

envolvendo um jeito certo de preparar para ser oferecida.  A Makota Kafulupanzo acrescentou: 

“para preparar as comidas de santo você tem que estar se sentindo bem, porque querendo ou 

não vai um pouco de sua energia naquela comida”. Através desses diálogos sobre os pratos 

oferecidos aos n´kisses, organizamos o quadro 1, apresentado abaixo, que sintetiza os dados 

colhidos durante a pesquisa de campo no Bakiso Ngunzo Ria N´Zaze. 

 

Quadro 1 – Eguidiá dos n´kisses 

N´KISSES EGUIDIÁ  

N´Zila 

(comunicador, intermediário entre os seres 

humanos e os outros n´kisses) 

Farinha de mandioca misturada com dendê e  

farinha de mandioca com água, colocar em 

um alguidar. 

N´Kosi 

(senhor das estradas e caminhos) 

Feijão preto temperado com cebola, sal e 

gengibre. 

Mutakalambo 

(energia dos caçadores) 

Milho e amendoim cozidos, acrescentar 

pedaços de coco para enfeitar. 

Katende 

(senhor das nsaba - ervas medicinais) 

Farofa de amendoim: dilacerar o amendoim 

torrado e sem casca, misturar com mel ou 

dendê. 

N´Gongobila 

(divindade da pesca e da caça) 

Milho e amendoim cozidos misturados com 

feijão fradinho. 

Kawungo 

(senhor da terra) 

Pipoca estourada na areia: colocar a areia 

para esquentar em uma panela, acrescentar o 

milho e sacudir até estourar. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

203 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

Kitembo 

(rei de Angola, senhor do tempo e estações) 

Farofa de milho: torrar e triturar os grãos de 

milho e misturar com rapadura. 

Angorô 

(a energia do arco-íris que auxilia a 

comunicação entre terra e céus) 

Batata doce e cará barbado: montar uma 

cobra feita com batata doce cozida e a outra 

feita com cará barbado cozido, fazer os olhos 

e as bocas com caroços de feijão fradinho e 

feijão. 

N´Zingalumbando 

(a energia da evaporação, a juventude, atua 

sobre os astros) 

Feijão fradinho com rodelas de batata doce 

no azeite doce. 

N´Zaze 

(a energia dos raios) 

Quiabo com tempero de santo e dendê: 

colocar tudo em uma gamela forrada com 

pirão de farinha. 

Luango 

(o fogo brando, azul) 

Quiabo com tempero de santo e azeite de 

oliva. 

Matamba 

(divindade com grande ligação com os 

espíritos e domínio sobre o fogo, vento) 

Acarajé: triturar feijão fradinho cozido com 

água e tempero de santo, bater bastante em 

uma gamela. 

N´Dandalunda 

(divindade das águas doces, cachoeiras, mãe 

da fertilidade) 

Feijão fradinho cozido com tempero de santo 

e ovos de codorna para enfeitar. 

Vunji 

(divindade feminina atuante no útero 

materno) 

Farinha misturada com mel e jujubas para 

enfeitar. 

Zumbá 

(senhora mais velha do kanga – poço) 

Canjiquinha. 

Kaiaia 

(deusa dos oceanos) 

 Arroz branco com camarão. 

Lembá 

(conectado à criação do mundo) 

 Canjica branca pura. 

Fonte: Lima (2019, p. 47) 

 

Observamos que as diversas comidas de santo são diferenciadas, devido à qualidade do 

santo. Todos os preparos são feitos com colher de pau e as comidas são arriadas em alguidares 

de barro e vasilhas de louça. No momento de preparação, não se pode fazer barulho, é preciso 

cautela na temperatura e concentração durante o preparo do alimento para o santo. Tudo tem 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

204 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

que ser feito com cuidado e com bastante atenção, pois, se algo der errado na comida, o santo 

pode rejeitar aquele prato e trazer algum tipo de quizila para a pessoa.  

  

4 QUIZILAS 

 

 Nos diálogos com os filhos da casa, as questões relacionadas aos tabus alimentares 

estiveram sempre presentes. Makota Levanju nos explicou que cada n´kisse apresenta suas 

preferências alimentares e algumas restrições expressam formas de proteger o sagrado das 

profanações, já que cada ancestral tem uma história negativa com alguma quizila. A quizila é 

tudo aquilo que o ancestral rejeita, por qualquer motivo peculiar, que por vezes desconhecemos. 

Tais preferências são observadas pelos membros do terreiro e isso impede a sua oferta e limita 

seu consumo, tanto para a divindade quanto para o próprio adepto. Observamos que a 

alimentação é detentora de um papel fundamental no cotidiano dos adeptos, cuja rotina inclui 

permissões, proibições e jejuns. O que vai determinar o que se pode ou não comer tem relação 

direta com sua nação, com os momentos de preceitos ou momentos de limpeza, como o ebó22. 

Tais privações acontecem em decorrência da concepção sobre certos alimentos serem 

considerados impuros ou sagrados, de modo a não poderem ser consumidos (BASSI, 2012). A 

abordagem antropológica de Mary Douglas (2012) sobre as noções de pureza e perigo 

relacionadas aos alimentos nos fornece as bases para a compreensão das quizilas no 

Candomblé, onde o sagrado deve ser protegido do impuro, não podendo ser confundidos. Neste 

sentido, o universo se encontra dividido entre as coisas e ações que estão sujeitas a restrições e 

aquelas que não estão.  

Os n´kisses são energias desencarnadas, mas sensíveis às substâncias e aos elementos 

do mundo e, a quizila, segundo Bassi (2012), aponta um interdito alimentar decorrente do 

compromisso assumido pelo iniciado com o seu ancestral.  

 

O filho de santo não é unicamente treinado a respeitar as quizilas enquanto regras 

normativas exteriores à própria subjetividade; ele pode também passar a incorporá-

las, manifestando, por exemplo, desgostos alimentares coerentes com os repúdios 

 
22 Método de limpeza no médium, com comida ritualística, no qual serve para cuidar do adepto, limpar, abrir os 

caminhos, sendo ritualísticas profiláticas que são determinadas a partir de uma consulta oracular, que podem ter 

finalidades preventivas ou remediar situações de infortúnios para o consulente. O ebó não apenas se finda na 

função preventiva ou de solucionar um problema, ele também serve para trazer prosperidade, prevenir situações. 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

205 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

gustativos dos orixás que o influenciam, ou considerar, retrospectivamente, certos 

transtornos alimentares como sintomas de uma quizila do santo. (BASSI, 2012, p. 

172) 

 

Diversas proibições dentro de uma casa de santo são designadas como quizilas para 

demonstrar as energias contrárias à energia positiva da força ancestral. Estas energias negativas 

podem estar em alimentos, cores, situações, animais e, até mesmo, na própria natureza. É uma 

forma de reação negativa que atinge as pessoas, não apenas causando algum mal estar físico, 

como também gerando algum transtorno na vida pessoal. Referem-se a proibições que não estão 

ligadas a momentos existenciais e sociais de passagem ou a questões de pureza ritual, mas que 

guiam o adepto na relação com o mundo dos n´kisse e com as cautelas que a relação lhe impõe 

(BASSI, 2012). 

Muitos dos adeptos erram por achar que as proibições foram feitas para serem violadas, 

o que pode acarretar prejuízos temporários ou definitivos, pois, na religião, existem quizilas 

que são ocasionais e outras que são permanentes na vida dos iniciados e os mesmos devem 

procurar conhecer as interdições de seu santo, aprender como lidar com elas e também como 

tratá-las. Às vezes, um simples banho de folhas consegue neutralizá-las, outras vezes, somente 

através de oferendas. Se o adepto souber viver sem ultrapassar seus limites, terá sempre 

harmonia com o sagrado.  

Muitas quizilas são conhecidas, segundo Bassi (2012), a partir da dimensão existencial 

e sensorial do iniciado, que vai se revelando junto a incidentes comuns e a mal-estares. Pouco 

a pouco, as aversões vão aparecendo e as quizilas perdem a ligação imediata com as 

interpretações míticas prévias e podem ser definidas, antes de tudo, em termos de alergias, 

antipatias ou ojerizas, isto é, como sensações e emoções negativas.  

Essas quizilas, em vez de definirem o iniciado como a encarnação particular de um 

modelo mítico geral, enaltece a emergência de um ser singular, original, fazendo aparecer 

conjuntamente uma afiliação religiosa e uma natureza específica – compondo um diagnóstico 

e uma biografia. O respeito às quizilas pode ser pensado como uma forma de atenção, pois é 

uma garantia contra doenças e acidentes de vários tipos, remetendo a restrições sugeridas pelos 

eventos negativos que desvendam um destino pessoal. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

206 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

Os sintomas são também sinais que devem ser associados à relação com o n´kisse ou o 

odu23. Geralmente, a eficácia da quizila indica uma situação consequente dessa relação, foi nos 

dito que “o santo que traz a quizila”. Em um depoimento dado por uma filha de santo, 

percebemos que essas aversões vão além de nosso imaginário e há certas quizilas que realmente 

são perigosas a ponto de levar aquele que a consumiu para cama, causando diversos malefícios, 

como se vê no relato: 

 

Eu não posso comer muito a carne de porco, é só eu comer e minha pele já começa a 

ficar toda marcada, coça muito. Nunca tive isso durante minha vida toda, pois era 

minha carne preferida e hoje tenho que regrar, mas depois de minha iniciação comecei 

a ter esses sintomas e, com o tempo, descobri que é uma quizila do meu odu negativo. 

Ovo também é um problema pra mim, se eu comer em excesso já posso sentir a 

diferença, principalmente no órgão reprodutor, começo a ter corrimento forte. 

(Muzenza Mbêmuanjí apud LIMA, 2019, p. 61) 

 

Em um diálogo com a Mãe Geni, ela comenta que tudo o que o santo come faz bem ao 

filho. Tanto que, quando é oferecida uma comida ao santo, em momentos rituais, o filho tem 

que comer junto, dependendo do fundamento, para que o santo não se ofenda. Mas, às vezes, 

fora do terreiro é tabu, ou seja, o filho deve e não deve comer. Entende-se que a interdição está 

ligada à situação ou ao momento, aparentemente, o que é próprio da proibição é delimitar dois 

espaços, rigorosamente separados, que o momento do ritual permite juntar e, até mesmo, tornar 

permeáveis. 

Nos depoimentos colhidos em campo, foram citadas práticas que se tornam quizilas 

como, por exemplo: não dormir de barriga pra cima; não varrer casa à noite; não usar roupas 

totalmente pretas ou totalmente vermelhas; evitar cemitérios; não jurar pelo santo; não pedir 

pelo mal das outras pessoas; não deixar passar com fogo nas nossas costas. Vale ressaltar que 

a quizila não se refere apenas a dores, alergias e mal estar, mas também a perigos, situações e 

momentos. Ao mesmo tempo, elas se tornam necessárias somente no período da iniciação, para 

preservação do iniciante, como por exemplo: ir à praia somente depois de seis meses ou de um 

ano da iniciação, de acordo com cada casa; não entrar em cemitério sem fio de conta e roupa 

 
23 Odu é uma espécie de signo que rege o nascimento de cada pessoa e dentro dos odus estão os caminhos e as 

possibilidades que cada um de nós carregará para o resto das vidas. Nesse sentido, odu é o destino possível de 

cada um. São 16 odus principais, cujas combinações perfazem 256 odus. Cada um de nós é regido por um desses 

odus. Eles são predestinações as quais estamos vulneráveis, influenciam diretamente em nossas características. 

Ou seja, o próprio ancestral está dentro dos caminhos predestinados pelo odu. 
 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

207 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

branca; não pintar e cortar o cabelo durante um ano de iniciado; não ir a velório; não usar preto; 

não frequentar bares e outras coisas, que são temporárias e servem apenas para a purificação. 

Makota Levanju nos trouxe informações detalhadas sobre as quizilas dos n’kisses: 

N´Zila - água e mel em excesso, inhame, peixe de couro, tangerina, animais maltratados; N´Kosi 

- tamarindo, cajá-manga e manga espada; Katende - pato; Mutakalambo - coco, jaca, tangerina, 

carne de caça; Kitembo - amendoim; Kawungo - carne de porco, caranguejo, fruta do conde, 

cuscuz; N´Zaze - sardinha; Angorô - jaca; N´Zingalumbando - ganso; Matamba - carne de 

carneiro, abóbora cabaça; N´Dandalunda - carambola, ovos, jaca; Kaiaia - melancia, sardinha, 

pato; Zumbá - repolho roxo, taioba, mostarda; Lembá - dendê, pimenta, café e cachaça. 

Diversas quizilas surgem nos adeptos com a iniciação e acompanham o iniciado até a 

sua morte, outras podem ser adquiridas ao longo da experiência da pessoa dentro do terreiro ou 

depois dos sete anos de iniciado e o acompanharem até o fim de sua trajetória no mundo 

espiritual. Seja como for, são sentidas pelo adepto como permanentes e, de acordo com os 

relatos colhidos em campo, percebe-se que as quizilas afetam mais os muzenzas do que os 

cargos assumidos pelos adeptos que não rodam no santo. O filho de santo tem todas as 

percepções ligadas ao sagrado quando é iniciado, o santo se conecta com o filho em diversos 

pontos e momentos, principalmente quando eles se sentem afetados por alergias e outras 

sensibilidades do corpo, esse ponto negativo é considerado como um indício da presença do 

santo revelando um tipo de reação que precisa ser cuidada. Segundo Bassi (2012), as quizilas 

dos filhos e filhas de santo são elementos centrais para pensarmos a construção da pessoa no 

Candomblé e prescrevem simbolizações aptas a separar e diferenciar, demonstrando a 

importância das sensibilidades corporais na construção das cautelas rituais.  

A relação das pessoas com seus ancestrais está sujeita a uma série de negociações que 

se dão, principalmente, através do jogo de búzios, onde o santo se manifesta e aponta todas as 

questões a serem consideradas na vida do filho. É muito comum no terreiro que preceitos e 

quizilas sejam negociados com os santos por motivos de trabalho ou estudos, visto que diversas 

empresas ou instituições demandam de seus funcionários o uso de uniformes, por exemplo. 

Uma filha da casa, Muzenza Dandalewila, contou que quando foi iniciada, em seu momento de 

preceito, ela trabalhava em um órgão governamental que exigia o uniforme. Ela foi até sua mãe 

de santo para negociar, pois em momentos de preceito existe uma série de comportamentos que 

precisam ser executados para a pureza ritual, como usar roupas brancas, turbante etc. Assim, 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

208 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

no jogo de búzios foi autorizado que a mesma usasse calça jeans mais clara, blusa branca e um 

fio de conta do santo. Sempre que ela chegava em casa, depois do trabalho, ela tomava o banho 

de ervas e vestia roupa branca. 

No processo de recolhimento para iniciação, deve-se comer com as mãos, em louça de 

ágata, dormir e se sentar apenas em esteira de palha e vestir-se de branco todos os dias. Essas 

normas, preceitos, restrições e obrigações persistem durante todo o período de recolhimento e 

algumas se estendem após a saída, podendo durar cerca de três meses, nos quais o médium 

mantém certos preceitos, mesmo estando em convívio social (GORSKI, 2012). 

Observamos que entre as quizilas existem aquelas que precisam ser respeitas por todos 

durante o preceito, independente do santo que rege o filho, e aquelas que são individuais, que 

cada um carrega através do santo, do odu. Segundo Prandi (2001 a), cada odu é um conjunto 

de mitos, cabendo ao pai ou mãe da casa descobrir qual deles conta a história que está 

acontecendo ou que vai acontecer na vida presente do consulente que o procura em busca de 

solução para suas aflições. Tudo vai depender das particularidades de cada santo, das 

interdições do santo da casa, e dos detalhes dos caminhos com o odu. Sendo assim, todas essas 

interdições alimentares dependem de uma série de aspectos religiosos. Como vemos no  

depoimento a seguir.  

Matamba tem problemas com carne de carneiro e abóbora, é o que ela 

não gosta, então ela não vai comer, existem diversas histórias (lendas) 

que explicam o porquê dessa quizila, então as filhas ou filhos desse 

n´kisse devem evitar esses alimentos. (Makota Levanju apud LIMA, 2019, 

p. 62) 
 

É importante destacar que todos os impedimentos de determinados tipos de alimentos 

na dieta dos iniciados representam somente uma parcela dentro de um imenso multiverso de 

regras e hierarquias, condutas e moralidades que fazem parte do corpus religioso do 

Candomblé. Em certos momentos, a dieta das pessoas, seja em um momento de iniciação ou de 

limpeza através do ebó, durante o período das restrições rituais, são prescritas para as pessoas 

comidas fracas e sem reima, principalmente relacionadas a alimentos como a carne vermelha. 

Segundo Woortmann (2008, p.23), a “reima” designa “mau gênio”, é uma “qualidade” do 

alimento que o torna ofensivo para certos estados do organismo e em certos momentos da vida 

da pessoa.  



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

209 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

A partir das observações realizadas no terreiro, podemos dizer que as quizilas envolvem 

também comportamentos, como: não assobiar no terreiro; não bater a colher na panela quando 

estiver cozinhando; deixar o ambiente limpo; não deitar de barriga para cima. O adepto, de 

acordo com os ensinamentos, começa a aprender como se portar corretamente, tanto na 

dimensão do comportamento, quanto da alimentação - onde comer, como comer, e, o mais 

importante, o que não comer.  

As interdições alimentares fazem parte do cotidiano dos filhos de santo da grande 

maioria das casas de Candomblé. No decorrer do processo de aprendizado e formação religiosa 

e espiritual, segundo Alvarenga (2017), os filhos de santo aprendem a vestir suas roupas 

conforme a cerimônia pede, a comer com as mãos, a cozinhar para seu santo de acordo com os 

seus gostos e particularidades, manifestam e põem em prática as várias dimensões e expressões 

da hierarquia do culto, das regras e códigos de etiqueta.  

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Procuramos mostrar o quanto as práticas alimentares dos povos de terreiro possuem 

uma amplitude de dimensões, em que se pode perceber uma rica expressão de vivências, 

tradições e saberes do povo de santo. A conexão entre alimentação e religião proporciona às 

pessoas inseridas no campo das religiões de matriz africana um conjunto amplo de símbolos, 

referências, hierarquias, valores e normas que interligam o mundo divino dos deuses com o 

mundo dos seres humanos. Em torno do preparo e da oferenda das comidas aos santos, os rituais 

se desenvolvem em meio a segredos e ritos. Nesses momentos, a comunicação é estabelecida 

entre o adepto e o santo ou entre a comunidade religiosa do terreiro e suas divindades protetoras, 

se desdobrando também em momentos de socialização com a comunidade mais ampla, através 

da comida fartamente servida nas festas. 

 O Candomblé de Angola, bem como outras religiões de matriz africana, provocam um 

grande interesse e curiosidade na sociedade, devido à existência de diversas práticas ritualísticas 

que atuam como forma de “abrir os caminhos” em inúmeras situações da vida. A alimentação, 

as oferendas e os tabus são as bases constituintes do Candomblé e também da Umbanda, 

conforme citamos. A cozinha dentro do terreiro ocupa um lugar central, que faz com que 

diversos rituais girem em torno dela, pois as atividades ali desenvolvidas não param e é de lá 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

210 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

que saem as comidas que alimentam os humanos e, ao mesmo tempo, a ancestralidade. 

Buscamos apreender a cozinha, para além do espaço físico onde os alimentos são preparados, 

enquanto um dos principais espaços de produção de símbolos, valores, técnicas e 

conhecimentos rituais que são responsáveis por formar a identidade dos filhos de santo e por 

manter a própria tradição.   

A comida consumida nos rituais do Candomblé envolve uma expressão gastronômica 

que tem como princípio básico a mitologia dos n´kisses. O fato de existirem preparações 

culinárias, como as oferendas, que agradam ou desagradam determinados ancestrais, reflete o 

hibridismo cultural proveniente da interação dos povos. Os alimentos são fonte de vida não só 

para nós, mas também para as divindades e é da essência da comida ofertada que se servem os 

ancestrais, extraindo dali o axé que os alimenta. Os mitos expressam noções de gostos e 

restrições alimentares relacionadas às características, qualidades e à personalidade de cada 

n´kisse. Cada comida ou bebida de santo é utilizada para pedir e para agradecer as dádivas 

recebidas. Portanto, o sentido das comidas de obrigação é garantir a permanente circulação de 

dádivas e isso passa pela forma de funcionamento da cozinha nos terreiros de Candomblé e pela 

presença de pessoas que dominam todos os conhecimentos necessários para tal. 

O respeito pelas quizilas foi um dos aspectos centrais nos diálogos estabelecidos com a 

literatura sobre o Candomblé e os filhos e filhas de santo, durante a pesquisa de campo. Vimos 

que, depois da iniciação, o corpo passa a ser morada do sagrado e isso requer obediência aos 

preceitos e respeito ao n´kisse que nele foi plantado. No sentido dado pela comunidade 

religiosa, “plantar o santo na cabeça” propicia o nascimento de um novo ser. Cada ancestral do 

mundo divino possui a sua quizila e a transmite aos seus filhos, e esses vão repassando, através 

de infinitas conexões.  A dieta que o recém iniciado, ainda de preceito, precisa seguir é bem 

rígida e é preciso que ele se concentre em seu mundo cheio de proibições e ordens para que 

consiga se conectar com o divino. Caso quebre certos preceitos, ele deverá se submeter a 

penitências severas na sua relação com o santo, para que os erros cometidos não atrapalhem o 

seu trajeto vivencial no Candomblé. Afinal, trata-se de uma pessoa em formação dentro de um 

sistema de hierarquias. 

A feitura do corpo e a produção da pessoa como um novo ser é algo fundamental na 

perspectiva religiosa do Candomblé, sendo a comida um elemento central na produção dessa 

identidade. O não iniciado é um “não ser”, que ainda vai construir sua identidade, enquanto o 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

211 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

iniciado adquire uma identidade própria, que vai sendo lapidada conforme cumpre as 

obrigações de santo, de acordo com a sua caminhada. 

Por fim, é preciso destacar que esse tema é rico e complexo, demandando sempre um 

maior aprofundamento e continuidade dos estudos, no sentido de contribuir para desmistificar 

as fantasias que alimentam o imaginário das pessoas em torno das comidas de santo, sobretudo 

aquelas que se encontram fora do Candomblé e ignoram a profundidade e riqueza de saberes 

que se expressa nesse campo religioso. Vide as recorrentes expressões de intolerância religiosa, 

com violentos ataques aos templos das religiões de matriz africana e a tentativa de proibição 

dos ritos sacrificiais, através de medidas judiciais. Lembrando que o tema da comida e religião 

passa também por uma discussão sobre sacralização animal e as implicações que isso tem em 

um imaginário marcado pelo racismo religioso.  

 

REFERÊNCIAS 
 

ADOLFO, Sérgio Paulo. Nkisi Tata Dia Nkusu:  estudos sobre o candomblé Congo-

Angola. Londrina: Eduel, 2010.  

 

ALTUNA, Raul Ruiz de Asús. A cultura tradicional banto. Luanda: Secretariado 

Arquidiocesano de Pastoral, 1985. 

 

ALVARENGA, Marcos Junior Santos de. Cozinha também é lugar de magia: alimentação, 

aprendizado e a cozinha de um terreiro de Candomblé. 2017. Dissertação (Mestrado em 

Antropologia Social) -Universidade de Brasília, Brasília, 2017. 

 

AMARAL, Rita. As mediações culturais da festa. Revista Mediações, v.3, n.1, p. 13-22, 

1998.   

 

BASSI, Francesca. Revisitando os tabus: as cautelas rituais do povo santo. Religião e 

Sociedade, v. 32, n.2, p. 170-92, 2012. 

 

BASTIDE, Roger. Cozinha dos deuses: alimentação e Candomblés. Rio de Janeiro: Saps, 

1960. 

 

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia (rito nagô). Brasiliana,1961. 

 

CANESQUI, Ana Maria; GARCIA, Rosa Wanda Diez (org.). Antropologia e nutrição: um 

diálogo possível. Rio de Janeiro: FIOCRUZ, 2005. 

 

CARNEIRO, Edison de Souza. Candomblés da Bahia. Salvador: Ediouro, 1935. 

 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

212 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

CORRÊA, Norton F. A cozinha é a base da religião: a culinária ritual no batuque do Rio 

Grande do Sul. Antropologia e nutrição. 2005. p.69-85.  

 

DAIBERT, Robert. A religião dos bantos: novas leituras sobre o calundu no Brasil colonial. 

Estudos Históricos, Rio de Janeiro, v.28, n.55, p. 69-85, 2015. 

 

DOUGLAS, Mary. Pureza e perigo. São Paulo: Perspectiva, 2012. 

 

FLAKSMAN, Clara. De sangue e de santo: o parentesco no Candomblé. Mana, v. 24, p. 124-

150, 2018. 

 

GIROTO, Ismael. O universo mágico-religioso negro-africano e afro-brasileiro: Bantu e 

nagô. 1999. Tese (Doutorado em Antropologia), Universidade de São Paulo, São Paulo, 1999. 

 

GORSKI, C. Ritual de iniciação no candomblé de ketú: uma experiência antropológica. 

Revista Todavia, v. 3, n. 4, p. 52-64, 2012.  

 

LIMA, Luiz Fábio Pinheiro. Enquanto eles comem, nós também comemos: estudo das 

práticas alimentares de um povo de terreiro. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em 

Ciências Sociais) - Universidade Estadual de Montes Claros, Montes Claros, 2019. 

 

LIMA, V. Cultos afro-brasileiros na Paraíba: uma história em construção (1940-2010). 

Dissertação (Mestrado) - Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2011. 

LODY, Raul Giovanni da M.  Santo também come. Rio de Janeiro: Pallas, 1998. 

 

LODY, Raul Giovanni da M. Alimentação ritual. Ciência & Trópico, v. 5, n.1, 1977. 

 

LODY, Raul Giovanni da M. Candomblé: religião e resistência cultural. São Paulo: Àtica, 

1987. 

 

LOPES, Nei. Bantos, malês e identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 

 

LOPES, Nei. Kitábu: o livro do saber e do espírito negro-africanos. São Paulo: Senac, 2005. 

MALANDRINO, Brígida Carla. ‘’Há sempre confiança de que se estará ligado a alguém”: 

dimensões utópicas das expressões da religiosidade bantú no Brasil. Tese (Doutorado em 

Ciências da Religião) – Pontifícia Universidade Católica de São Paulo, São Paulo, 2010. 

 

MAURÍCIO, George; OXAGUIÃ, Vera de; BARROS, Marcelo. O Candomblé bem 

explicado: (Nações Bantu, Iorubá e Fon). Rio de Janeiro: Pallas, 2009. 

 

MAUSS, Marcel. Ensaio sobre a dádiva. Portugal: Edições 70, 2008. 

 

MAUSS, Marcel; HUBERT, Henri. Sobre o sacrifício. São Paulo: Cosac & Naify, 2005. 

 

MUNANGA, Kabengele. Origem e histórico do quilombo na África. Revista da USP, São 

Paulo, n. 28, p. 56-63, dez. 1995-fev.1996. 



                                                                                          

ARTI GOS  C I EN T Í F I COS  

213 
 

REVISTA DO DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS – PUC MINAS – V. 04, N. 01, (2022) 

 

PEIRANO, Mariza G. S. Rituais ontem e hoje. Zahar, 2003. 

 

PESSOA DE BARROS, José Flávio; VOGEL, Arno; MELLO, Marco Antonio Silva. 

Galinha d’Angola: iniciação e identidade na cultura afro-brasileira. 2. ed. Rio de Janeiro: 

Pallas, 1998. 

 

PETTER, Margarida. A presença de línguas africanas na América Látina. Linguística, v. 26, 

p.79-96, 2011. 

 

PRANDI, Reginaldo. Candomblé and the time. Revista Brasileira de Ciências Sociais, v. 

16, n.47, (2001a). 

 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. Ilustrações de Pedro Rafael. São Paulo: 

Companhia de Letras, 2001b. 

 

QUERINO, Manuel. Costumes africanos no Brasil. 2. ed. Salvador: EDUNEB, 2010. 

 

QUINTANA, Eduardo. Práticas de socialização no terreiro: possibilidades e desafios nos 

estudos das religiões de matrizes africanas. Revista Educação e Cultura Contemporânea, v. 

17, n. 48, p. 426-449, 2020. 

 

RABELO Miriam C. M. Entre a casa e a roça: trajetórias de socialização no Candomblé de 

habitantes de bairros populares de Salvador. Religião & Sociedade. v. 28, n. 1, p. 176-205, 

2008. 

 

RABELO, Miriam C. M. Enredos, feituras e modos de cuidado: dimensões da vida e da 

convivência no Candomblé. Salvador: EDUFBA, 2014. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e umbanda: caminhos da devoção brasileira. São 

Paulo: Selo Negro, 2005. 

 

SOUZA JÚNIOR, Vilson Caetano. O banquete sagrado: notas sobre os “de comer” nos 

terreiros de candomblé. Salvador: Atalho, 2009. 

SOUZA, Laura de Mello e. O diabo e a Terra de Santa Cruz: feitiçaria e religiosidade 

popular no Brasil colonial. São Paulo: Companhia das Letras, 1986. 

 

WOORTMANN, Ellen F. A comida como linguagem. Revista Habitus-Revista do Instituto 

Goiano de Pré-História e Antropologia, v.11, n.1, p. 5-17, 2013. 

 

WOORTMANN, Klaas. Quente, frio e reimoso: alimentos, corpo humano e pessoas. 

Caderno Espaço Feminino, v.19, n.1, 2008. 


