
 
 
 

Dossiê: Desafios teológicos do Pluralismo Religioso – Artigo original 

               DOI – 10.5752/P.2175-5841.2015v13n40p1955                                                                                                
    

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1955 

 

 

Teologia sob o signo da travessia: 
rumo a uma teologia intercultural 
 
Theology under the sign of crossing: towards an intercultural theology 

 

Sinivaldo Silva Tavares 

Resumo 

Mercado, Tecnociência e Mídia, interligados, constituem eficiente engrenagem a movimentar o mundo 
em que vivemos. Esta engrenagem potencializou-se nos últimos tempos por causa de três grandes 
transformações: da economia de mercado à sociedade de mercado, da técnica como instrumento à 
emergência da Tecnociência como horizonte e, por fim, da comunicação como meio à Mídia como 
cenário. Interpelada por esta situação, a teologia toma consciência da necessidade de se submeter a 
uma transformação intercultural. Ela elege o intercultural como seu objeto formal, distanciando-se 
criticamente do paradigma moderno da História, cenário das principais correntes teológicas do século 
XX. O intercultural é assumido, portanto, como “lugar teológico”: perspectiva sob a qual abordar seus 
vários temas. Esta é, no final das contas, a condição para que a teologia intercultural contribua 
responsavelmente com nossa época, caracterizada pela indigência do pensamento. Ela convida-nos à 
tessitura de um saber como cuidado e como reconhecimento e rememora-nos dimensões próprias da 
Linguagem como mediação da existência humana e da vida em geral. 

Palavras-chave: Mercado. Tecnociência. Mídia. Teologia intercultural. Linguagem. 

Abstract 

The Market, Technoscience, and the Media, all interconnected, constitute an efficient gearing that 
moves the world in which we live. This network was reinforced by three great transformations: the 
move from a market economy to a market society, from technology as an instrument to the emergence 
of Technoscience as a horizon, and finally the transformation from communication as a means to the 
media as a setting.  Questioned by this new situation, theology becomes conscious of the necessity to 
submit itself to an intercultural transformation.  It chooses the intercultural as its formal object of study, 
distancing itself from the modern paradigm of History, the setting of the principal theological currents of 
the 20th century.  The intercultural, then, is assumed as a theological place: a perspective from which 
various ideas can be studied.  This is the condition by which an intercultural theology can contribute 
responsibly to our age, one that regrettably manifests penury of thinking.  This theological approach 
invites us to consider knowledge as a texture of care and as recognition, and it reminds us of the very 
dimensions of Language as mediation of human existence and of life in general.  

Keywords: Market. Technological Science. Media. Intercultural theology. Language.  

                                                 

Artigo recebido em 19 de outubro de 2015 e aprovado em 09 de dezembro de 2015. 
 
 Doutor em Teologia Sistemática pela Pontificia Università Antonianum (1998), professor da Faculdade Jesuíta de Filosofia e Teologia – 
FAJE, e do Instituto Santo Tomás de Aquino – ISTA. País de origem: Brasil. E mail: freisinivaldo@gmail.com 
 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1956 

Introdução  

Habitamos um mundo extremamente complexo. O Mercado, a Tecnociência 

e a Midia constituem cenários nos quais se dão os vários âmbitos da experiência 

humana. A Tecnociência tornou-se horizonte de compreensão do ser humano em 

relação ao mundo e a si próprio. Não apenas nossos estilos de vida, nosso modo de 

trabalhar e viver, são condicionados pela técnica, mas também nossa identidade 

mais profunda. Testemunhamos ainda o fenômeno da “mercantilização da vida” 

produzido pelo mercado que vai se impondo como único cenário de nossa trama 

civilizacional atual. Nossos fluxos vitais se tornam mercadoria de consumo e de 

descarte. Por fim, verifica-se, em nossos dias, uma transformação deveras 

significativa. Hoje, falamos em Mídia e não mais em Meios de Comunicação Social 

(MCS). O termo Mídia nos remete a um horizonte a partir do qual compreender a 

totalidade dos fenômenos, uma autêntica mundividência. 

Há uma interconexão que atravessa a totalidade dos fenômenos. Por esta 

razão, torna-se cada vez mais difícil captar as questões da civilização atual, que se 

revelam sempre mais em seu caráter multidimensional, com um saber 

compartimentado e com uma lógica linear. Somos vítimas de uma inadequação 

entre o saber e a realidade. Como desconstruir essa cultura da funcionalidade e da 

mercantilização que tem fortemente caracterizado as relações no mundo em que 

vivemos? Como seguir alimentando mentalidades e atitudes que encarnam uma 

violência cabal a nós e às demais criaturas? Como desconstruir os processos de 

desumanização e desnaturalização, ambos produzidos pela “tecnificação”, 

“mercantilização” e “midiatização” da vida? Como, enfim, seguir submetendo-nos 

a um saber que se esgota na instrumentalidade e que, portanto, se revela incapaz 

de nos remeter às questões do sentido e de nos conduzir pelos meandros sutis das 

sendas da transcendência? 

Na tentativa de acolher as questões postas acima, problematizando-as, a 

teologia cristã tem se colocado em permanente estado de “travessia”. E, ao longo 

dessa travessia, ela tem advertido a necessidade de se submeter a um processo de 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1957 

 

transformação intercultural que atinja suas próprias raízes. Essa seria a condição 

para que a teologia contribua de maneira responsável ao diálogo acerca das 

questões que nos ocupam nesse início de século XXI. Daí a oportunidade de se 

elaborar uma teologia que seja, para todos os efeitos, intercultural: um discurso em 

que o intercultural é assumido como perspectiva e método e não apenas como 

objeto de estudo. 

1. Uma cumplicidade entre Mercado, Tecnociência e Midia 

O paradigma hegemônico do mundo em que vivemos é o resultado de uma 

cumplicidade entre Mercado, Tecnociência e Mídia. Compreendemos paradigma 

em seu sentido amplo, tal como Th. Khun o define na resposta à discussão com a 

Escola de Viena e com K. Popper: conjunto de modelos ou de padrões a partir dos 

quais a sociedade atual se orienta e organiza o conjunto de suas relações (KUHN, 

1996). Empregamos o termo paradigma, portanto, no sentido de um sistema 

disciplinado mediante o qual organizamos nossa relação conosco mesmos, com as 

demais pessoas e com o conjunto da realidade na qual estamos inseridos. 

A caracterizar, portanto, o paradigma hegemônico seria a estreita relação 

entre três transformações em curso no seio da civilização contemporânea: da 

economia de mercado à sociedade de mercado, da técnica como instrumento à 

emergência da Tecnociência como horizonte e da comunicação como meio à Mídia 

como cenário. Essas três transformações compõem a engrenagem que, por sua vez, 

põe em movimento a civilização contemporânea em seu tríplice processo: 

“mercantilização”, “tecnificação” e “midiatização” da vida (TAVARES, 2014, p.384-

398).1 

 

                                                 

1 Repropõe-se aqui de forma condensada o que em outra ocasião fizemos de maneira mais ampla e detalhada (TAVARES, 2014, p. 384-
398). 
 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1958 

1.1  Mercantilização da vida 

No primeiro caso, assistimos a uma grande transformação deflagrada já no 

início do século passado por K. Polanyi (POLANYI, 2000). As leis de mercado, que 

antes se restringiam ao âmbito da economia, passaram a regular a vida social na 

sua totalidade. Para descrever esse fenômeno cunharam-se expressões como: 

“mercantilização ou financeirização da vida”, “absolutização do mercado” e etc 

(LIPOVETSKY, 2006; BAUMAN, 2008; ASSMANN; HINKELAMMERT, 1989; 

MO SUNG, 1989). Essas expressões, apesar de fortes, querem chamar nossa 

atenção para o fato de que nossos fluxos vitais são, nessa nova configuração, 

reduzidos impiedosamente a simples mercadorias de consumo e de descarte. 

Há autores que sustentam que ingressamos assim em nova fase do 

Capitalismo ocidental: capitalismo de consumo. Em tal contexto, compreende-se a 

busca frenética por mercantilizar tudo, mediante o exacerbado inflacionamento 

das mercadorias visando ao consumo cada vez maior. Em sua nova fase, portanto, 

interessa ao capitalismo a produção de subjetividades consumidoras. E para 

incrementar o consumo e o apetite dos sujeitos consumidores é imprescindível que 

se invista no “fetichismo da mercadoria”. 

Tais processos têm se verificado sob o pressuposto da crescente supremacia 

do Mercado na administração dos fluxos vitais. Em nossos dias, tem se concebido e 

definido a vida como produto, uma simples mercadoria. Numa palavra, a vida tem 

se tornado mera invenção humana. E isso graças à inaudita capacidade do 

capitalismo do século XXI de operar um autêntico seqüestro simbólico das forças 

vitais. Ele não apenas captura tais forças como também consegue reciclar as 

resistências a esse seqüestro mediante a produção de slogans publicitários e 

mercadorias a serem consumidas. Até mesmo nossas bandeiras alternativas tem se 

tornado objeto de publicidade e, conseqüentemente, reduzidas a mercadorias 

sedutoras. 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1959 

 

Com base em tais análises, o capitalismo neoliberal estaria ultimando sua 

hegemonia global. Na medida em que vem conseguindo transformar a vida e, 

portanto, também os valores e símbolos culturais em mercadoria de consumo e de 

descarte, o capitalismo neoliberal tem consolidado sua hegemonia sobre nossa 

inteira civilização. 

1.2  Tecnificação da vida  

No mundo caracterizado pelo paradigma mecanicista moderno, a técnica 

era utilizada pelo ser humano como instrumento privilegiado na consolidação de 

seu saber como poder. Com razão, se dizia que a técnica nada mais era que ciência 

aplicada. De fato, a técnica se prestava, na condição de instrumento, a esse 

domínio do sujeito pensante sobre os demais seres considerados meros objetos 

mensuráveis. Concebida como simples instrumento, a técnica era vista como 

emanação do sujeito, vale dizer, extensão de seus membros visando a 

potencialização de seu domínio sobre as coisas. 

Testemunhamos em nossos dias uma autêntica virada epocal: da idade da 

técnica para a era da Tecnociência. De mero instrumento de dominação à 

disposição do ser humano, qual era a técnica, percebemos que a Tecnociência 

tornou-se horizonte último no interior do qual se desvelam todos os âmbitos da 

experiência. Cunhou-se o termo “tecnosfera” para exprimir uma espécie de 

horizonte no interior do qual se produzem novas mentalidades e visões de mundo. 

Supera-se, por exemplo, aquela visão mecanicista e geométrica da física clássica e 

sua função domesticadora. Agora, na era da Tecnociência, a natureza é 

decomposta e, afinal, recriada segundo os moldes da ciência informática e da 

biologia molecular. Em outras palavras, as novas tecnologias não são mais meros 

instrumentos a serviço do ser humano na perseguição de determinados fins. Elas 

se tornaram, para todos os efeitos, produtoras de necessidades das quais o ser 

humano se torna cada vez mais dependente. 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1960 

O ser humano, nas contundentes palavras do filósofo italiano, Umberto 

Galimberti, “não é mais sujeito, mas algo disposto no horizonte desvelado pela 

Tecnociência, que é, afinal, o que decide o modo de ele se perceber, sentir, pensar e 

projetar” (GALIMBERTI, 2006, p. 383). O ser humano não é mais capaz de se 

perceber fora do mundo disposto pela Tecnociência, uma vez que ela se tornou o 

ambiente no qual o ser humano chega ao conhecimento de si. Por essa razão, 

justifica-se o uso do termo “Tecnociência” em vez de “técnica” simplesmente ou do 

adjetivo “científico-técnico”. A Tecnociência tornou-se o horizonte de fundo dentro 

do qual a própria ciência encontra ou não sua legitimidade (GALIMBERTI, 2006, 

p. 391-393). 

Considerando, enfim, que a Tecnociência, em nossos dias, se tornou 

horizonte imprescindível de compreensão do ser humano em relação ao mundo e a 

si próprio, então talvez fosse o caso de redirecionarmos aquela pergunta 

incontornável: não mais o que nós poderemos fazer com a tecnologia, mas o que as 

tecnologias podem fazer de nós? 

1.3  Mediatização da vida 

No que concerne mais especificamente à Mídia, testemunhamos uma 

verdadeira transformação. Na realidade, passamos de uma situação marcada pelos 

“meios” de comunicação social a outra caracterizada pela forte presença da Midia. 

No primeiro caso, tratava-se, de fato, de “meios” através dos quais eventuais 

emissores transmitiam notícias ou informações a determinados receptores. Nesse 

caso, a comunicação se reduzia a canais através dos quais a mensagem era 

transmitida por um emissor a um ou mais receptores. A Mídia, hoje, constitui um 

verdadeiro horizonte a partir do qual e no interior do qual são produzidas e não 

apenas transmitidas todas as possíveis informações. Diz-se, inclusive, que o que 

não é noticiado na Mídia não existe. Isso significa que o que não circula no 

horizonte da Mìdia não tem sequer direito de cidadania no mundo de hoje. 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1961 

 

Mesmo ostentando uma pretensa neutralidade asséptica, a Mídia não 

transmite informações de forma objetiva. No ato mesmo da transmissão ela 

constrói realidades. E ao fazê-lo, ainda que de maneira sutil, trai sua posição face 

ao que transmite. A Mídia se tornou, ademais, um mundo fora do qual não se pode 

mais viver. Não se pode mais prescindir desse mundo midiático. Tem se tornado 

impossível uma experiência diferente da proposta pela Mídia que, ao transmitir, 

constrói fatos e situações mediante sua interpretação interessada. 

Falávamos acima de um processo de fetichização das mercadorias. A Mídia 

tem desempenhado uma função importantíssima nesse processo de fetichização. E 

a combinação entre Mercado e Mídia tem se revelado profundamente eficiente; os 

interesses escusos do Mercado são veiculados na Mídia em seu caráter 

profundamente sedutor. Excelentes estudos têm mostrado uma forte cumplicidade 

entre Mídia e Mercado na criação e manutenção dos processos descritos acima, 

tais como: “absolutização do Mercado”, “mercantilização da vida”, “fetichização da 

mercadoria” (MOREIRA, 2012; MOREIRA; LEMOS; QUADROS, 2012; 

ASSMANN; HINKELAMMERT, 1989; MO SUNG, 1989). 

2  Teologia intercultural: origem e propósitos 

Para compreender melhor os propósitos da Teologia Intercultural é 

necessário conhecer sua origem, pois afinal, nenhum pensamento surge do nada 

nem cai do céu como um pára-quedas. A origem remota da Teologia intercultural é 

o universo teológico do século XX na sua conhecida pluralidade de correntes. 

Preocupação comum a todas as correntes teológicas do século passado é 

corresponder às interpelações oriundas do Iluminismo. Seu contexto próximo é a 

ruptura provocada pela TdL latino-americana e, sucessivamente, pelas demais 

teologias contextuais. Assim, será mais fácil compreender os dissensos e as críticas 

movidas  pela  Teologia  intercultural  ao  paradigma  moderno da historicidade. E,  



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1962 

uma vez conhecidos os dissensos e as críticas, se compreenderão melhor as 

prospectivas oferecidas pela teologia intercultural. 

2.1  A História: pano de fundo das teologias do século XX 

O que caracteriza grosso modo as distintas correntes teológicas surgidas no 

século XX é sua preocupação em “acertar o passo da história”. As interpelações 

postas de forma contundente pelo Iluminismo provocaram nas teologias cristãs a 

consciência de um duplo descompasso: irrelevância e anacronismo. E o efeito 

dessa consciência foi descobrir-se numa espécie de limbo, uma situação 

intermediária e fechada em si mesma. Por um lado, a teologia cristã se descobre 

aquém dos novos desafios postos pela situação atual. Por outro, ela se reconhece 

alheia às próprias fontes. Na origem deste despertar de consciência encontra-se a 

emergência da historicidade como paradigma hegemônico da Modernidade 

ocidental. Por essa razão, denominador comum de todas as formas de teologia que 

surgiram no século XX é a assunção da História como paradigma. 

Pode-se afirmar que o leitmotiv das teologias do século passado é a 

simultaneidade entre abertura ao tempo presente e volta às origens. No início do 

século passado, M.-D. Chenu expunha em modo sistemático as linhas 

características da reforma da teologia almejada no recém-constituído escolasticado 

dos Dominicanos, em Le Saulchoir na Bélgica: afirmação do primado do dado 

revelado, assunção da crítica bíblica e histórica, tomismo aberto, atenção aos 

problemas do próprio tempo. Ainda no mesmo opúsculo, Chenu propunha a 

articulação da “fé in statu scientiae”, em sua dupla função positiva e especulativa, 

com a “fé solidária com o próprio tempo” (CHENU, 1937).  Expressão dessa 

mesma preocupação é o título por ele dado a uma de suas principais obras, 

publicada em dois volumes: La Parole de Dieu. 1. La foi dans l’intelligence; 2. 

L’Èvangile dans le temps (CHENU, 1964). 

Anos mais tarde, em um artigo programático da assim chamada “Nouvelle 

Théologie”, publicado na revista Ètudes, sob o título de “Les orientations presentes 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1963 

 

de la pensée religieuse”, J. Daniélou traçava as diretrizes da renovação da teologia: 

1) o retorno às fontes (Escrituras, Padres da Igreja, Liturgia); 2) o contato com as 

correntes do pensamento contemporâneo; 3) o contato com a vida (DANIÉLOU, 

1946, p. 5-21). 

É precisamente nesse contexto de antecipações, resistências, recuos e 

avanços que se convoca e se celebra o Concílio Vaticano II. O tão falado 

aggiornamento querido e proposto por João XXIII é expressão da consciência do 

anacronismo e da conseqüente irrelevância da Igreja e da teologia face aos novos e 

urgentes apelos do mundo de então. A urgência deste aggiornamento suscitou a 

“volta às fontes” ou o “retorno às origens” como potencialização da 

correspondência aos apelos do mundo dos anos 60 do século passado. Essa 

consciência está presente já na convocação do Concílio embora se explicite ainda 

mais na Alocução de abertura do Vaticano II, proferida por João XXIII: a Gaudet 

Mater Ecclesia. Emblemático, nesse sentido, o fato que a Coleção de Teologia, em 

vários volumes temáticos, elaborada imediatamente após o Vaticano II e sob sua 

influência tenha recebido de seus organizadores o sugestivo título de Misterium 

Salutis. Compêndio de Dogmática histórico-salvífica.  

Estando à clássica obra de Rosino Gibellini, intitulada La teologia del XX 

secolo, damo-nos conta de que as correntes teológicas emersas no século passado 

se colocam, todas elas sem exceção, debaixo do arco íris da História. É, portanto, 

no horizonte do paradigma da historicidade que se inserem todas as reviravoltas 

(les tournants) teológicas do século passado: tanto a existencial-antropológica 

como a hermenêutica e, sucessivamente, a política e, por fim, a planetária. 

Gibellini distingue quatro tipologias consoantes ao modo de fazer teologia no 

decorrer do século XX: 1) Teologias da identidade; 2) Teologias da correlação; 3) 

Teologias políticas; 4) Teologias na era da mundialização (GIBELLINI, 2007, p. 

559-560). 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1964 

As Teologias da Identidade estariam preocupadas em afirmar a 

transcendência da Palavra de Deus (K. Barth) e de atestar a absoluta superioridade 

da Revelação cristã em relação à filosofia e à sabedoria humana em geral (H.U von 

Balthasar). Por essa razão, a teologia é apresentada como “dogmática eclesial” 

(Barth), como “gramática da fé” (Lindbeck) ou como “algo que dá o que pensar” 

(Jüngel). 

As Teologias da correlação se caracterizariam pela articulação entre 

identidade e relevância no interior da teologia cristã em relação à dimensão 

existencial, antropológica, cultural e experiencial humana. Aqui se inscrevem as 

conhecidas teologias: existencial (Bultmann), da cultura (Tillich), antropológica 

(K. Rahner), da experiência (Schillebeeckx), ecumênica e inter-religiosa (Küng), 

hermenêutica (Geffré e Tracy). 

As Teologias políticas (Metz, Moltmann e Sölle) representariam a passagem 

do antropológico existencial para a esfera do político. Nesse sentido, elas propõem 

que se desentranhem os conteúdos sociais e políticos da mensagem cristã, 

recolocando assim a fé cristã no espaço público contra toda espécie de privatismo 

religioso segundo os moldes das sociedades burguesas pós-iluministas. 

Por fim, Gibellini considera o movimento de Ingresso da teologia na era da 

mundialização. E nesse rol ele elenca toda a diversidade cultural e de gênero que 

irrompeu no seio da teologia cristã no decorrer do século passado, a saber: TdL 

latino-americana, Teologia da inculturação no continente africano, a Teologia das 

religiões no continente asiático, a Teologia feminista. Seria o movimento do 

irromper das teologias do terceiro mundo no universo da teologia cristã universal. 

Concluindo, diríamos que praticamente todas as teologias surgidas na área 

geográfica do Atlântico Norte no curso do século passado pretendem responder à 

questão tão bem formulada por D. Bonhoeffer: como falar de Deus ao ser humano 

adulto e emancipado, autêntico filho da Ilustração européia (GUTIÉRREZ, 1979, p. 

546-558). Todavia, nesse mesmo século XX, emergiam outras perguntas que não 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1965 

 

queriam calar. Essas provinham de outras latitudes, regiões essas marcadas por 

relações distintas para com a Modernidade ocidental. Essas questões emergiam, 

para todos os efeitos, do “reverso da história”. 

2.2  O “reverso da história”: perspectiva da TdL  

Uma primeira ruptura para com essa universalização do paradigma 

moderno da historicidade emerge no continente latino-americano na década de 

sessenta do século passado. A explicitação dessa nova consciência se deu durante a 

preparação de uma conferência de Gustavo Gutiérrez a ser proferida em Chimbote 

(Peru) em julho de 1968, poucas semanas antes da abertura da Assembléia dos 

bispos em Medellín, sobre a realidade vivida na América Latina como desafio para 

uma pastoral de promoção humana. O texto da conferência, publicado no ano 

seguinte sob o título Para una teología de la liberación, significou uma verdadeira 

guinada para a teologia latino-americana, pois pela primeira vez e de modo 

explícito, se propunha uma “teologia da libertação” em alternativa à “teologia do 

desenvolvimento”. O próprio Gutiérrez é quem oferece um esclarecedor 

testemunho sobre o contexto de sua intervenção e sobre o alcance da mesma: 

Para nós que tínhamos uma responsabilidade pastoral eram os anos em 
que nos interrogávamos sobre a presença do Evangelho e da Igreja nesta 
ebulição de idéias, de experiências, de correntes e buscávamos critérios 
de discernimento. Nessa situação se efetuou em Chimbote uma reunião 
de sacerdotes e leigos para tentar compreender aquilo que vivíamos em 
nosso país. Foi-me confiado o relatório teológico sobre um tema que era 
então muito discutido: a teologia do desenvolvimento. Ao preparar meu 
relatório compreendi que era mais bíblico e mais teológico falar de uma 
teologia da libertação, ao invés de uma teologia do desenvolvimento. Ou 
seja, teologia da libertação como teologia da salvação nas concretas 
situações históricas em que o Senhor nos oferece a graça da salvação 
(GUTIÉRREZ, 1986, p. 125-126). 

 
Como vemos a singularidade da proposta da TdL latino-americana emerge a 

partir da maneira alternativa de se perceber a particularidade da realidade dos 

povos    latino-americanos   no cenário internacional. Não    se   aceita   sem  mais a  



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1966 

tipologia do paradigma da historicidade segundo o qual a realidade inteira seria 

capturada no bojo de um único e inexorável processo histórico linear caracterizado 

pelo progresso e pelo desenvolvimento. Desenvolvimento tinha se tornado, 

naqueles idos, palavra-chave do processo de recolonização encabeçado pelas 

nações ricas do hemisfério norte. Falava-se em povos desenvolvidos e em povos 

subdesenvolvidos ou em vias de desenvolvimento.  

No contexto dessa reviravolta, surgem expressões que caracterizam o 

dissenso quanto à linearidade totalizadora da universalidade do paradigma da 

historicidade: “reverso da história”, “avesso da história”, “o não-homem” como 

interlocutor privilegiado da TdL, “Sitz im Leben und Sitz im Tode” (contexto vital 

e, ao mesmo tempo, contexto de morte) como lugar teológico, na dupla valência de 

ponto de partida e também de perspectiva da reflexão teológica. 

Para salientar a peculiaridade da TdL enquanto instauradora dessa ruptura 

com a Modernidade clássica, Jon Sobrino introduz uma questão metodológica que 

nos parece esclarecedora (SOBRINO, 1976, p. 177-208). Ele distingue dois 

momentos no interior do Iluminismo: o primeiro se caracterizaria pela exigência 

da racionalidade crítica (Kant), o segundo pela exigência da práxis transformadora 

(Marx). A teologia européia do século passado teria se sensibilizado face às 

questões postas no interior do primeiro momento. Já a TdL se teria ocupado 

sobretudo da problemática suscitada no bojo do segundo momento. A teologia 

européia responderia às questões postas pela Modernidade. Questões relativas ao 

sentido da existência e, portanto, circunscritas ao âmbito da subjetividade e da 

inter-subjetividade. De outro gênero é a proposta da TdL que pretende instaurar 

uma relação diversa para com a realidade através de um percurso peculiar: 

partindo da práxis e, passando pela teoria, volta novamente à práxis. As perguntas, 

portanto, que a TdL quer responder derivam da própria prática vivida dentro de 

um processo caracterizado pelo binômio opressão/libertação. E sua intenção 

última é a de se constituir em uma prática teórica teológica no interior do processo 

mais amplo de libertação sócio-política e econômica. 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1967 

 

Gutiérrez, por seu turno, explicita o interlocutor privilegiado e a tarefa da 

teologia latino-americana na seguinte pergunta: Como falar de Deus a partir do 

sofrimento do inocente? Escreve ele: 

De que maneira falar de um Deus que se revela como amor em uma 
realidade marcada pela pobreza e pela opressão? Como anunciar o Deus 
da  vida  a  pessoas  que  sofrem  uma  morte  prematura  e  injusta? Como  
reconhecer o dom gratuito de seu amor e de sua justiça a partir do 
sofrimento do inocente? Com que linguagem dizer aos que não são 
considerados pessoas que são filhas e filhos de Deus? (GUTIÉRREZ, 
1988, p. 18-19). 

 

É inegável o diferencial da TdL latino-americana com respeito às demais 

teologias do século XX. Todavia, mesmo assumindo uma postura radicalmente 

crítica, a TdL latino-americana não conseguiu romper de vez com o paradigma da 

História. Seu referencial de base continuou sendo sempre a historicidade ainda 

que assumisse uma perspectiva a partir do seu reverso (ELLACURÍA, 1990). Por 

isso chamamos a atenção acima para os imagens ou expressões mediante as quais 

a TdL andou demarcando suas fronteiras e identidade: avesso, reverso, não-

homem, libertação, Sitz im Leben und Sitz im Tode. 

Nesse sentido, vale lembrar o que propunha J.L. Segundo, já nos inícios 

dessa nova teologia, no que diz respeito a uma necessidade básica para a TdL: por 

em movimento o círculo hermenêutico entre “libertação da teologia” e “teologia da 

libertação”. Trata-se de um processo recíproco e, por isso mesmo, simultâneo. Esta 

seria, em sua opinião, condição imprescindível para libertar a teologia clássica das 

amarras de sua falsa consciência universal. Explorar a autonomia relativa e a 

constitutiva mutualidade entre “libertação da teologia” e “teologia da libertação” 

seria conditio sine qua non para o exercício de uma autêntica Teologia da 

Libertação (SEGUNDO, 1975).  

As intuições básicas e a metodologia específica da TdL latino-americana 

foram    sendo    aos   poucos    incorporadas   por  outras  teologias  e  pelo  próprio  



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1968 

Magistério; simultaneamente suas raízes foram se aprofundando nos terrenos 

específicos das minorias pobres e oprimidas do continente latino-americano e de 

outras latitudes (LIBANIO, 1987). Trata-se de uma expansão e consolidação 

mediante um processo que poderíamos chamar de “desdobramento de 

paradigma”. Um exemplo claro dessa atitude se observa na sensibilidade crescente 

de seus principais representantes com relação às questões relacionadas ao âmbito 

da cultura. Neste particular, a TdL colheu a ocasião das celebrações em torno dos 

500 anos de evangelização do continente para prestar mais atenção aos desafios e 

questões provenientes sobretudo das culturas marginalizadas presentes e atuantes 

na formação das culturas latino-americanas e caribenhas: a cultura dos povos 

indígenas autóctones, a cultura afro-americana e a cultura da mulher, vítima da 

opressão machista. Neste sentido, a proposta de inculturar o Evangelho nas 

diversas culturas presentes no continente surgiu como alternativa à proposta de se 

criar uma cultura cristã para fazer frente à cultura moderna secular. Nos últimos 

anos, tem-se lançado mão de outros termos para exprimir a complexa relação 

envolvendo evangelho e culturas: “diálogo intercultural” ou “interculturalidade” 

(BRUNELLI – TAVARES, 2007). E, mais recentemente, essa pergunta foi 

ampliada e potencializada mediante a proposta de L. Boff de articular o grito do 

pobre com o grito da Terra (BOFF, 1995; 1996, p. 75-88; 2000, p. 1889-207).  

Proposta essa assumida e relançada contundentemente pelo papa Francisco em 

sua recente encíclica sobre o cuidado da casa comum, a Laudato Si’. 

2.3  O intercultural como encontro e diálogo entre as culturas 

O dissenso que a Teologia intercultural manifesta para com o paradigma da 

Historia diz respeito a três aspectos: 1) ao programa de um mapa-mundi, que se 

trai como “el mapa del emperador” (HINKELAMMERT, 1998); 2) à ideia imposta 

e difusa de contemporaneidade;  3) à assunção de uma história particular como a 

História universal. 

 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1969 

 

2.3.1  O “mapa do Imperador” e a proposta de “uma nova cartografia” 

A afirmação de uma única História (com H maiúsculo) trai a impostura do 

processo de unificação das distintas temporalidades que compõem a complexidade 

do Tempo. Segundo essa compreensão, só haveria história dentro de um único 

curso, selando assim a submissão de todas as temporalidades a uma concepção 

única  de  História. E  essa  submissão  se dá  através  de  distintas  formas. Desde a 

negação absoluta de histórias singulares, que não contemporizam com os 

interesses hegemônicos, até a submissão violenta das mesmas em função de 

interesses particulares. Um expediente intermediário se dá mediante 

hierarquizações que revelam capturas e privatizações indevidas. 

O escopo de um mapa-mundi é produzir uma “cartografia” que reflita a 

imposição de uma concepção única e hegemônica de História. Esta “cartografia” é 

marcada, desde o início, pela ideologia do progresso ilimitado e pela narrativa 

triunfalista dos vencedores. São eles, na verdade, aqueles que projetam e 

produzem os mapas e, com isso, universalizam algumas tradições e regionalizam 

outras. Impõem nomes a uns e outros. Reduzem as paisagens particulares a meros 

detalhes de um mosaico desmemorizante, alheio e insensível às memórias 

alternativas. Numa palavra, a História se revela como uma construção 

constitutivamente assimétrica. 

Diante de tamanha impostura, a de negar as temporalidades alternativas, 

colocada em prática pela concepção moderna de História, o pensamento 

intercultural propõe a construção urgente de “uma nova cartografia”. Trata-se de 

uma cartografia que inclua as histórias particulares, sem qualquer programa de 

unificação que marginalize ou negue as diferenças específicas. Seu intento é traçar 

uma nova topografia do mundo em suas irredutíveis diferenças e complexidades, 

recuperando paisagens e sendas singulares e substituindo nomes impostos por 

nomes originários oriundos de contextos locais. 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1970 

O paradigma proposto pelo pensamento intercultural é o encontro e o 

diálogo entre as culturas. Pois considera ser esse o lugar privilegiado para o 

encontro das memórias dos povos e, também, local propício para o intercâmbio e o 

enriquecimento recíproco entre as várias tradições. Pois como afirma Fornet-

Bettancourt: “Não existe apenas uma pluralidade de histórias, a historicidade 

humana é temporalmente pluralista” (2009, p. 99). 

2.3.2  A idéia de Contemporaneidade e o postulado da simetria entre as distintas 
temporalidades e entre “tempos” diferentes 

 
O programa de universalização da História excogitado e atuado pela 

Modernidade ocidental produziu a idéia de contemporaneidade e de seus 

correlatos, a saber: “Tempo presente”, “nosso tempo”, “tempos atuais”, “hoje”, 

etc... Afirmações como, por exemplo, “recuperar o passo da história”, “estar à 

altura do próprio tempo”, “ser filho do próprio tempo”, e outras similares, se 

converteram em critério irrenunciável para medir a atualidade ou o anacronismo 

de pessoas e instituições. 

Essa noção de contemporaneidade, típica da Modernidade ocidental, 

encobre, mediante sedutora camuflagem, o conflito em curso entre as várias 

temporalidades. E esse conflito latente se vela por meio da imposição de 

contemporização ou de consentimento face ao programa do “nosso tempo”: 

funcional, mercantilista, midiático (FRAISSE, 2007). O pensamento intercultural 

desmascara esse programa de contemporização e de consentimento executado pela 

Modernidade ocidental, mediante a recuperação daquelas temporalidades outras 

que são reprimidas por meio de expedientes sutis: regionalização, inferiorização, 

privatização, captura e negação. 

O caráter alternativo destas temporalidades constitui uma reserva de 

sentido a partir da qual submeter à avaliação crítica o conceito de 

contemporaneidade. O crucigrama em vez da linha do tempo, talvez fosse, nesse 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1971 

 

caso, a imagem mais apta para exprimir o encontro e o diálogo entre as várias 

temporalidades que se cruzam e se encontram numa espécie de ciranda 

epistemológica. 

Há, todavia, memórias e tradições culturais que não se submetem à 

linearidade do tempo histórico. Semelhante constatação nos põe diante de uma 

inevitável questão: não seria a história linear estreita demais para abarcar a 

complexidade e o devir da existência humana e da vida em geral? (ROSENZWEIG, 

2005). Nesse preciso contexto e, portanto, ciente das inúmeras questões que daí 

provêm, o pensamento intercultural propõe não apenas o diálogo entre as diversas 

temporalidades inscritas no arco do tempo linear e progressivo, mas também o 

diálogo entre os tempos, nesse caso específico, entre o tempo histórico, o tempo 

cíclico e o tempo cosmológico. Várias culturas testemunham o fato de que para elas 

o evento fontal, e não apenas fundacional, se dá para além da idéia de tempo 

proposta pela história segundo os parâmetros da linearidade progressiva (ELIADE, 

1979; PANIKKAR, 1967; 1993; 1999 e 2005). Essas culturas continuariam 

excluídas do encontro e do diálogo por não se inscreverem dentro dos estreitos 

limites da linearidade histórica ocidental? 

2.3.3  Da captura do evento pelo logos ao autrement que l’histoire 

Uma análise mais profunda da História, paradigma hegemônico da 

Modernidade ocidental, revela a vontade de poder e de captura do logos em 

relação à vida como evento. A História, em última instância, é uma grande 

composição racional, uma verdadeira tessitura, feita pelo logos em seu afã de 

poder e controle sobre a realidade. Nesse sentido, a História emerge como o 

cenário do grande espetáculo do submetimento racional da realidade pelo logos. 

Ou ainda da captura da realidade pelo poder dominador e possessivo do logos. 

 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1972 

O emergir da História no ocidente coincide com o processo através do qual o 

logos moderno vai plasmando seu senhorio sobre os acontecimentos históricos no 

intuito de instaurar uma razão interna para a história. Se há razões que justificam 

e conduzem a história então o logos se encontra seguro e precavido face ao caráter 

inusitado e imprevisto dos acontecimentos. Estão criadas as premissas para se 

falar, com propriedade, de uma História (com H maiúsculo). Por essa razão, foi 

possível a Hegel dizer que tudo o que é real é racional e vice e versa 

(ROSENZWEIG, 2005; LÉVINAS, 1961). Não se trata, obviamente, de negar nem 

de diminuir a importância e o alcance da historicidade no complexo da cultura 

ocidental. Trata-se, porém, de reconhecer que, segundo Fornet-Bettancourt “a 

violência da ontologia e do logos se prolonga e se concretiza hoje na violência 

histórica de uma historicidade particular que foi universalizada” (2009, p. 102). 

O pensamento intercultural não é avesso à idéia de universalidade. Ele não 

propõe a fragmentação do mundo nem faz apologia de regionalismos ou de 

provincianismos. O que postula o pensamento intercultural é uma universalidade a 

partir das diferenças culturais. A diversidade cultural não compromete nem 

inviabiliza a universalidade. A perspectiva do encontro e do diálogo é que 

possibilita, em última instância, a verdadeira universalidade. Pois a autêntica 

experiência de universalidade brota das experiências particulares e locais. Há uma 

comunicação que se dá pelas raízes, a partir de baixo, e por isso verdadeiramente 

inclusiva. Não existe universalidade desvinculada dos processos locais e 

particulares, posto que o universal não se dá separado do local nem tampouco 

contraposto ao particular. Qualquer tentativa de universalização que não brote das 

particularidades de cada situação e das diferenças de cada realidade local resultará 

fruto de imposição e de impostura. Uma concepção de universalidade que não 

brote do encontro e da partilha das diferenças se degenerará em uma mera 

tautologia. 

A partir, portanto, do encontro e do diálogo entre as várias culturas é que se 

poderão  criar  condições  para  que  haja  experiências  de universalidade inclusiva 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1973 

 

capazes, por sua vez, de produzirem uma nova cartografia cultural. Trata-se da 

proposição de uma universalidade temporalmente pluralista. Daí a necessidade de 

se postular, parafraseando Lévinas, algo na linha do autrement que l´histoire2. 

3  Por uma transformação intercultural da teologia 

Com base em tudo o que foi dito até agora, poderíamos concluir pela 

necessidade de uma transformação intercultural da Teologia. Em que consistiria 

semelhante transformação? Em primeiro lugar, advertimos a necessidade de 

estabelecer os limites e a diferença entre Teologia da Interculturidade e Teologia 

intercultural. 

Uma eventual Teologia da Interculturalidade não garantiria o que propomos 

como transformação intercultural da teologia. Ela seria mais uma entre tantas 

expressões do que se convencionou chamar de “teologias do genitivo”. Nesse caso, 

a interculturalidade, genitivo objetivo, seria considerada o objeto material da 

teologia. Em outros termos, a teologia se ocuparia da interculturalidade 

considerando-a objeto de estudo ou pesquisa e nada mais que isso. Em suma, a 

interculturalidade se reduziria a um tema a mais entre tantos outros pesquisados 

pela teologia. 

3.1  O intercultural como “lugar teológico” 

Insistimos aqui na necessidade de uma transformação intercultural da 

teologia e, por isso mesmo, falamos de uma teologia intercultural. O intercultural, 

nesse caso, constituiria o objeto formal da teologia, incidindo sobre seu método 

específico e, ao fim e ao cabo, sobre a especificidade da teologia como ciência. O 

objeto formal é aquilo que faz a teologia assumir-se como ciência singular e, 

portanto, diferente das outras ciências. É, em suma, o que a distingue das outras 

                                                 

2 Trata-se de uma paráfrase à conhecida obra de Lévinas intitulada Autrement que l´être ou au delà de l´essence (1974). 
 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1974 

ciências. E, enquanto tal, o intercultural se torna, para todos os efeitos, “lugar 

teológico”, compreendido como ponto de partida e, ao mesmo tempo, como 

perspectiva da teologia propriamente dita. 

Assim compreendida, a teologia intercultural não se limita simplesmente a 

afirmar ou a constatar a pluralidade das culturas. Ela salienta que seu lugar 

teológico é constituído pela pluralidade de culturas em comunicação. Esse é 

precisamente seu momento “inter”. Trata-se de uma teologia elaborada a partir do 

contexto do encontro e do diálogo entre as culturas e sob sua perspectiva. 

Como entender a afirmação do “intercultural” como lugar teológico em sua 

relação com os clássicos loci theologici, a saber, a Escritura, a tradição, o 

magistério, as sentenças teológicas, entendidos como “fontes” da teologia? Lugar 

teológico, aqui, não deve ser concebido no sentido dos clássicos loci theologici de 

Melchior Cano, mas no sentido daquele lugar a partir do qual e sob a regência do 

qual os clássicos lugares teológicos da teologia são potencializados ao máximo e, 

portanto, podem oferecer o melhor de si. O “intercultural”, portanto, não seria 

apenas lugar de compreensão dos dados transmitidos pela tradição através das 

fontes do conhecimento teológico, mas converte-se no lugar no qual e a partir do 

qual esses dados oferecem o melhor de si. 

É nesse sentido que o intercultural emerge como um método de 

transformação da teologia em seu processo mesmo de constituição. O intercultural 

é assumido, portanto, como lugar e método privilegiados para se repensar todos os 

conteúdos e disciplinas teológicos, incluindo a teologia da cultura. 

A assunção do intercultural como lugar teológico provoca uma mútua 

fecundação no processo mesmo de constituição do discurso teológico. Pois, ao se 

tornar perspectiva e método a partir dos quais a teologia interpreta as realidades e 

os temas que configuram o mundo em que vivemos, o intercultural também se 

torna, simultaneamente, perspectiva e método a partir dos quais repensar e 

reavaliar continuamente seu processo mesmo de constituição enquanto teologia 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1975 

 

cristã. Ademais, o encontro e o diálogo entre as culturas, na perspectiva do 

intercultural, revelam as preferências culturais que constituem as referências 

fundamentais que mais incidem no processo mesmo de elaboração do discurso 

teológico nas suas dimensões constitutivas, a saber: teórica, metodológica e ética. 

3.2  A compreensão do momento inter a partir do intercultural 

O momento inter suscita um campo semântico, no mínimo, instigante. Ele 

poderia também ser expresso pela metáfora da fronteira. A partir de seu sentido 

primeiro e literal, qual seja o de limitação de uma área geográfica, a imagem da 

fronteira nos remete a um sentido figurado de contorno de espaços imaginários. A 

imagem de fronteira pressupõe ambientes separados (ou ligados) por uma linha 

fronteiriça. A mesma linha que, a princípio separaria, pode se tornar a condição de 

possibilidade de toda e qualquer comunicação ou relação. O escritor moçambicano 

Mia Couto talvez nos ajude a imaginar o que significaria a metáfora da fronteira, 

ou do momento inter, no contexto de um projeto que tem por escopo repensar o 

pensamento. O trecho dele que citamos é retirado de sua obra intitulada, 

justamente: Repensar o pensamento, redesenhando fronteiras. Escreve Mia 

Couto: 

Nosso pensamento, como toda a entidade viva, nasce para se vestir de 
fronteiras. Essa invenção é uma espécie de vício de arquitetura: não há 
infinito sem linha do horizonte. Desde a mais pequena célula aos 
organismos maiores, o desenho de toda a criatura pede uma capa, um 
invólucro separador. A verdade é esta: a vida tem fome de fronteiras. É 
assim que se passa e não haveria nada a lamentar. Porque essas fronteiras 
da natureza não servem apenas para fechar. Todas as membranas 
orgânicas são entidades vivas e permeáveis. São fronteiras feitas para, ao 
mesmo tempo, delimitar e negociar. O “dentro” e o “fora” trocam-se por 
turnos (COUTO, 2014). 
 

 
 
 
 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1976 

3.3  A compreensão de cultura a partir do intercultural 

Para sermos breves, diríamos que o que aqui entendemos por cultura se 

situa entre o multiculturalismo e o transculturalismo. Para sermos mais exatos: 

para além do multiculturalismo e aquém do transculturalismo. 

Para além do multiculturalismo porque a teologia intercultural não quer 

apenas organizar a simetria harmônica entre as várias culturas nem gerir as 

relações existentes entre todas elas. E aquém do transculturalismo porque não 

comunga da suspeita de que a interação entre as várias culturas conduza 

espontânea e necessariamente à dissolução das culturas e suas referências 

identitárias. Em outras palavras, o encontro e o diálogo entre as culturas não se 

deteriora numa espécie de hibridismo cultural nem muito menos em uma mescla 

insípida (GARCÍA CANCLINI, 1989). 

O fomento da convivência intercultural a partir do respeito e da afirmação 

da coexistência entre as várias culturas pode tornar possível a emergência de 

singularidades contextuais e locais desconhecidas. É na convivência com os 

diferentes que podem emergir as singularidades ainda não conhecidas. Ao situar-

se além do multiculturalismo e, ao mesmo tempo, aquém do transculturalismo, a 

teologia intercultural quer evitar uma dupla tentação ou risco: a criação de culturas 

extáticas e monolíticas, fechadas em si mesmas e a defesa de culturas globalizadas 

onde as identidades são totalmente diluídas. 

Outra conseqüência positiva do encontro e diálogo entre as várias culturas é 

a instauração do momento da crítica e da correção recíprocas entre as várias 

culturas em diálogo. É a experiência de que o intercultural pode se transformar 

também no intracultural. Nesse caso, não se limita simplesmente a refazer o mapa 

das fronteiras entre as culturas, afirmando as diferenças, mas reconstituindo a 

própria casa, mediante a recuperação das singularidades de cada cultura, umas a 

partir das outras. 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1977 

 

Conclusão 

Habitamos um mundo extremamente complexo. Constatamos, ademais, 

uma situação de indigência do pensamento que acolita a complexidade das 

relações do mundo em que vivemos. Não nos interessa mais o conhecimento como 

busca de sentido, mas sim o conhecimento aplicável. Trata-se da redução do logos 

à sua dimensão tecno-lógica (téchne + logos). Testemunha-se, portanto, a 

hegemonia da razão instrumental que, por sua vez, produz um processo duplo e 

simultâneo de desumanização e de desnaturalização. Em seu exercício, opera-se a 

tradução dos fins em resultados, a redução do mistérico ao enigmático e, enfim, a 

submissão do inusitado e imprevisível à ordem da previsão. A própria concepção 

de verdade se encontra, no “mundo da tecnologia”, condicionada pela noção de 

eficiência. A verdade da técnica é, para todos os efeitos, funcional. 

Por essa razão a palavra-chave para exprimir o que se compreende hoje por 

conhecimento é Know how (conhecer/saber como), portanto, um conhecimento 

aplicável, um saber-como fazer, um saber que se esgota no instrumental. Não 

apenas um saber apto a produzir receitas, moldes de leitura e instrumentos para 

intervir na realidade. A situação é ainda mais grave, descobrimo-nos reféns de um 

saber que se concebe a si próprio como instrumento. É claro que um saber assim 

concebido não alcança as questões que vão além da utilidade e da aplicabilidade. 

Esse saber se revela, para todos os efeitos, vítima de uma indigência. Ele não 

consegue problematizar em profundidade as questões que constituem o horizonte 

de fundo do cenário atual. 

Em que medida a Teologia intercultural poderia nos ajudar a superar esse 

impasse em meio ao qual nos encontramos e nos libertar dessa espécie de 

indigência do pensamento? A teologia intercultural pode reviver em nós aquela 

originária experiência do conhecer como nascer junto e, portanto, reconhecer as 

coisas a partir de uma relação constitutiva e vital nossa para com as mesmas. 

Conhecer, de fato, vem do Latim cum+nascere (nascer junto) que deu origem ao 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1978 

verbo connaître em Francês. Pode levar-nos ainda a recuperar o verdadeiro 

sentido da compreensão como articulação entre as várias dimensões que compõem 

a complexidade do real: um saber inclusivo tecido ponto por ponto mediante os 

movimentos recíprocos e complementares da distinção e da conjunção. Pode, 

enfim, conduzir-nos à redescoberta do sentido mais originário do pensar como 

curar. De fato, pensum em Latim era uma espécie de ungüento que se colocava 

sobre a ferida para protegê-la e, ao mesmo tempo, curá-la; o verbo francês penser 

conservou as ressonâncias etimológicas do pensum latino, pois significa pensar, 

mas, também, cuidar e curar. E, neste sentido, acena para a dimensão ética de todo 

raciocínio e conhecimento humanos. Pensa-se e reflete-se não apenas com o 

intuito de especular dando, assim, asas à curiosidade, mas, ao contrário, pensa-se 

com a intenção de remediar e de curar as feridas abertas de nossa realidade 

humana, histórica e cósmica. 

Em outras palavras, poderíamos falar não mais de um saber como poder, 

poder este predatório e perverso, mas, agora, nesta nova estação, de um saber 

cuidar, de um aprender a conviver com as demais criaturas. Trata-se, em suma, de 

uma autêntica re-significação do poder através do aprender a cuidar (BOFF, 2012). 

Não mais um saber que oferece a ilusória impressão de gerar certeza e segurança, 

mas, ao contrário, um saber peculiar que se revela sensível à dinâmica do aprender 

a lidar com as incertezas e a cuidar de si, dos outros e da complexidade das 

criaturas como maneira singular de conviver e de cuidar da vida. 

Outra contribuição da Teologia intercultural a essa indigência do 

pensamento atual poderia ser estimular-nos à ousada, porém imprescindível, 

tarefa de habitar poeticamente o mundo (TAVARES, 2014, p. 13-24). Habitar o 

mundo é decisão que diz respeito, em modo próprio, ao ser humano e somente a 

ele. Os demais seres vivos, dotados de instinto natural, não habitam, eles são 

integrados ao ambiente que lhes é dado de antemão. As outras espécies possuem 

todas, sem exceção, cada qual seu nicho ecológico. Por não ter um ambiente 

próprio,   perfeitamente  adaptado   a   ela,   a   espécie  humana  experimenta   uma 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1979 

 

imperiosa necessidade vital: construir para si mundos como condição de sua 

própria sobrevivência. E esses mundos, o ser humano os constrói, sobretudo, na 

mediação da Linguagem. 

A teologia se encontra, hoje, em condições de provocar-nos à decisão de 

habitar poeticamente o mundo? A teologia cristã é evento de Linguagem. Nossa 

civilização é comumente caracterizada como niilista. A relação com a linguagem, 

hoje, parece ter-se invertido. Encontramo-nos enredados em um monólogo 

funcionalista que confunde verdadeiro com eficiente. Comportamo-nos como se 

fôssemos criadores e manipuladores da linguagem. A experiência do sentido 

parece ter-nos escapado por entre os dedos. Tornamo-nos incapazes de colher a 

Linguagem em sua expressão soberana: interpelação que nos provoca à escuta 

atenta e à generosa disponibilidade. Um dos escopos da Teologia intercultural não 

seria justamente o de provocar-nos à rememoração dessas dimensões?  

REFERÊNCIAS 

ASSMANN, H.; HINKELAMMERT, F. A idolatria do Mercado. Ensaio sobre economia 
e teologia. São Paulo: Paulinas, 1989. 

BAUMAN, Z. Vida para consumo. A transformação das pessoas em mercadoria. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2008. 

BOFF, L. Ecologia: Grito da Terra, Grito dos pobres. São Paulo: Editora Ática, 1995. 

BOFF, L. Da libertação e ecologia: desdobramento de um mesmo paradigma. In: ANJOS, 
M.F. (org.). Teologia e novos paradigmas. São Paulo: Paulinas, 1996. p. 75-88. 

BOFF, L. O pobre, a nova cosmologia e a libertação – como enriquecer a Teologia da 
Libertação. In: SUSIN, L.C. (org.). Sarça ardente. Teologia na América Latina: 
Prospectivas. São Paulo: Soter/Paulinas, 2000. p. 189-207. 

BOFF, L. O cuidado necessário. Na vida, na saúde, na educação, na ecologia, na ética e 
na espiritualidade. Petrópolis: Vozes, 2012. 

BRUNELLI, D. – TAVARES, S. Evangelização e Interculturalidade. Petrópolis: 
Vozes/ITF, 2010. 



Sinivaldo Silva Tavares  

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1980 

CHENU, M.-D. Une école de théologie: le Saulchoir. Paris: Cerf, 1937. 

CHENU, M.-D. La Parole de Dieu. 1. La foi dans l’intelligence; 2. L’Èvangile dans le 
temps. Paris: Cerf, 1964. 

COUTO, M. Repensar o pensamento, redesenhando fronteiras. Disponível em: 
[HTTP://fronteiras.com/canalfronteiras/entrevistas/?16,76]. Acesso em 7 de julho de 
2015. 

DANIÉLOU, J. Les orientations présentes de la pensée religieuse. Études, Paris, v. , p. 5-
21, avril 1946. 

ELIADE, M. El mito del eterno retorno. Madrid: Alianza Editorial, 1979. 

ELLACURÍA, Ig. Filosofía de la realidad histórica. San Salvador: UCA Editores, 
1990. 

FORNET-BETANCOURT, R. Tareas y propuestas de la Filosofía Intercultural. 
Aachen: Mainz Verlag, 2009. 

FRAISSE, G. Du consentement. Paris, Seuil; Kensey, 2007. 

GALIMBERTI, U. Psiche e techne. O homem na idade da técnica. São Paulo: Paulus, 
2006. 

GARCÍA CANCLINI, N. Culturas híbridas. México: Grijalbo, 1989. 

GIBELLINI, R. La teologia del XX secolo. Brescia: Queriniana, 1992. 

GUTIÉRREZ, G. Os limites da teologia moderna. Um texto de Bonhöffer. Concilium, 
Petrópolis, v. 15, p. 546-558, 1979. 

GUTIÉRREZ, G. Non possiamo fare teologia in un´angolo morto della storia, In: 
GIBELLINI, R. Il dibattito sulla teologia della liberazione. Brescia: Queriniana, 
1986, p. 125-126. 

GUTIÉRREZ, G. Hablar de Dios desde el sufrimiento del inocente. Una reflexión 
sobre el libro de Job. Salamanca: Sígueme, 1988. 

HINKELAMMERT, F. El mapa del emperador. San José: DEI, 1998. 

KUHN, Th. A estrutura das revoluções científicas. São Paulo: Perspectiva, 1996. 

LÉVINAS, E. Totalité et infini. Essai sur l´éxteriorité. La Haye: Nijhoff, 1961. 

LÉVINAS, E. Autrement que l´être ou au delà de l´essence. La Haye, Nijhoff, 1974. 



 Dossiê: Desafios teológicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  1981 

 

LIBANIO, J.B. Teologia da Libertação. Roteiro didático para um estudo. São 
Paulo: Edições Loyola, 1987. 

LIPOVETSKY, G. O império do efêmero. A moda e seu destino nas sociedades 
modernas. São Paulo: Companhia das Letras, 2006. 

MOREIRA, A. (Org.). O capitalismo como religião. Goiânia: Ed. da PUC Goiás, 2012. 

MOREIRA, A.; LEMOS, C.T.; QUADROS, E.G. (Orgs.). A religião da mídia e a mídia 
da religião. Goiânia: Ed. da PUC Goiás - Gráfica e Editora América, 2012. 

MO SUNG, Jung. Idolatria do capital e a morte dos pobres. São Paulo: Paulinas, 
1989. 

PANIKKAR, R. Técnica y tiempo. Buenos Aires: Columba Pinch, 1967. 

PANIKKAR, R. La nueva inocencia. Estella: Verbo Divino, 1993. 

PANIKKAR, R. La intuición cosmoteándrica. Madrid: Trotta, 1999. 

PANIKKAR, R. De la mística. Barcelona: Herder, 2005. 

POLANYI, Karl. A grande transformação. As origens da nossa época. Rio de Janeiro: 
Campos, 2000. 

ROSENZWEIG, F. La stella della redenzione. Milano: Vita e Pensiero, 2005. 

SEGUNDO, J.L. Liberación de la teología. Buenos Aires: Ed. Carlos Lohré, 1975. 

SOBRINO, J. El conocimiento teológico en la teologia europea y latinoamericana. In: AA. 
VV. Liberación y cautiverio. Debates en torno al método de la Teologia em 
América Latina, Ciudad de México: 1976, p. 177-208. 

TAVARES, S. Entre a cruz e a espada: religião no mundo da tecnociência, do mercado e da 
mídia. Horizonte, Belo Horizonte, v. 12, p. 382-401, abr./jun. 2014 

TAVARES, S. Ecologia: um novo paradigma. In: TAVARES, S.; BRUNELLI, D. 
Evangelização em diálogo. Novos cenários a partir do paradigma ecológico. 
Petrópolis: Vozes/ITF, 2014. p. 13-24. 


