Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralismo Religioso — Artigo original

(®)
DOl —10.5752/P.2175-5841.2015v13n40p1955

Teologia sob o signo da travessia:
rumo a uma teologia intercultural

Theology under the sign of crossing: towards an intercultural theology

Sinivaldo Silva Tavares*

Resumo

Mercado, Tecnociéncia e Midia, interligados, constituem eficiente engrenagem a movimentar o mundo
em que vivemos. Esta engrenagem potencializou-se nos ultimos tempos por causa de trés grandes
transformagdes: da economia de mercado a sociedade de mercado, da técnica como instrumento a
emergéncia da Tecnociéncia como horizonte e, por fim, da comunicagdo como meio a Midia como
cendrio. Interpelada por esta situagdo, a teologia toma consciéncia da necessidade de se submeter a
uma transformagdo intercultural. Ela elege o intercultural como seu objeto formal, distanciando-se
criticamente do paradigma moderno da Histéria, cendrio das principais correntes teoldgicas do século
XX. O intercultural é assumido, portanto, como “lugar teoldgico”: perspectiva sob a qual abordar seus
varios temas. Esta é, no final das contas, a condicdo para que a teologia intercultural contribua
responsavelmente com nossa época, caracterizada pela indigéncia do pensamento. Ela convida-nos a
tessitura de um saber como cuidado e como reconhecimento e rememora-nos dimensdes proprias da
Linguagem como mediagdo da existéncia humana e da vida em geral.

Palavras-chave: Mercado. Tecnociéncia. Midia. Teologia intercultural. Linguagem.

Abstract

The Market, Technoscience, and the Media, all interconnected, constitute an efficient gearing that
moves the world in which we live. This network was reinforced by three great transformations: the
move from a market economy to a market society, from technology as an instrument to the emergence
of Technoscience as a horizon, and finally the transformation from communication as a means to the
media as a setting. Questioned by this new situation, theology becomes conscious of the necessity to
submit itself to an intercultural transformation. It chooses the intercultural as its formal object of study,
distancing itself from the modern paradigm of History, the setting of the principal theological currents of
the 20t century. The intercultural, then, is assumed as a theological place: a perspective from which
various ideas can be studied. This is the condition by which an intercultural theology can contribute
responsibly to our age, one that regrettably manifests penury of thinking. This theological approach
invites us to consider knowledge as a texture of care and as recognition, and it reminds us of the very
dimensions of Language as mediation of human existence and of life in general.

Keywords: Market. Technological Science. Media. Intercultural theology. Language.

Artigo recebido em 19 de outubro de 2015 e aprovado em 09 de dezembro de 2015.
* Doutor em Teologia Sistemética pela Pontificia Universita Antonianum (1998), professor da Faculdade Jesuita de Filosofia e Teologia —
FAJE, e do Instituto Santo Tomas de Aquino — ISTA. Pais de origem: Brasil. E mail: freisinivaldo@gmail.com

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1955



Sinivaldo Silva Tavares

Introdugao

Habitamos um mundo extremamente complexo. O Mercado, a Tecnociéncia
e a Midia constituem cenarios nos quais se dao os varios ambitos da experiéncia
humana. A Tecnociéncia tornou-se horizonte de compreensao do ser humano em
relacdo ao mundo e a si proprio. Nao apenas nossos estilos de vida, nosso modo de
trabalhar e viver, sao condicionados pela técnica, mas também nossa identidade
mais profunda. Testemunhamos ainda o fendmeno da “mercantilizacao da vida”
produzido pelo mercado que vai se impondo como Unico cenario de nossa trama
civilizacional atual. Nossos fluxos vitais se tornam mercadoria de consumo e de
descarte. Por fim, verifica-se, em nossos dias, uma transformacao deveras
significativa. Hoje, falamos em Midia e nao mais em Meios de Comunicacao Social
(MCS). O termo Midia nos remete a um horizonte a partir do qual compreender a

totalidade dos fendmenos, uma auténtica mundividéncia.

H4 uma interconexao que atravessa a totalidade dos fendmenos. Por esta
razao, torna-se cada vez mais dificil captar as questoes da civilizacao atual, que se
revelam sempre mais em seu carater multidimensional, com um saber
compartimentado e com uma légica linear. Somos vitimas de uma inadequacao
entre o saber e a realidade. Como desconstruir essa cultura da funcionalidade e da
mercantilizacdo que tem fortemente caracterizado as relagoes no mundo em que
vivemos? Como seguir alimentando mentalidades e atitudes que encarnam uma
violéncia cabal a noés e as demais criaturas? Como desconstruir os processos de
desumanizacdo e desnaturalizacdo, ambos produzidos pela “tecnificaciao”,
“mercantilizacdo” e “midiatizacao” da vida? Como, enfim, seguir submetendo-nos
a um saber que se esgota na instrumentalidade e que, portanto, se revela incapaz
de nos remeter as questoes do sentido e de nos conduzir pelos meandros sutis das

sendas da transcendéncia?

Na tentativa de acolher as questGes postas acima, problematizando-as, a
teologia crista tem se colocado em permanente estado de “travessia”. E, ao longo

dessa travessia, ela tem advertido a necessidade de se submeter a um processo de

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1956



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

transformacao intercultural que atinja suas préprias raizes. Essa seria a condicao
para que a teologia contribua de maneira responsavel ao didlogo acerca das
questdes que nos ocupam nesse inicio de século XXI. Dai a oportunidade de se
elaborar uma teologia que seja, para todos os efeitos, intercultural: um discurso em
que o intercultural é assumido como perspectiva e método e nao apenas como

objeto de estudo.

1. Uma cumplicidade entre Mercado, Tecnociéncia e Midia

O paradigma hegemoénico do mundo em que vivemos é o resultado de uma
cumplicidade entre Mercado, Tecnociéncia e Midia. Compreendemos paradigma
em seu sentido amplo, tal como Th. Khun o define na resposta a discussao com a
Escola de Viena e com K. Popper: conjunto de modelos ou de padroes a partir dos
quais a sociedade atual se orienta e organiza o conjunto de suas relacbes (KUHN,
1996). Empregamos o termo paradigma, portanto, no sentido de um sistema
disciplinado mediante o qual organizamos nossa relacao conosco mesmos, com as

demais pessoas e com o conjunto da realidade na qual estamos inseridos.

A caracterizar, portanto, o paradigma hegemonico seria a estreita relacao
entre trés transformacgdes em curso no seio da civilizacdo contemporanea: da
economia de mercado a sociedade de mercado, da técnica como instrumento a
emergéncia da Tecnociéncia como horizonte e da comunica¢do como meio a Midia
como cenario. Essas trés transformac¢6es compdem a engrenagem que, por sua vez,
poe em movimento a civilizacdo contemporanea em seu triplice processo:

» «

“mercantilizacao”, “tecnificacdo” e “midiatizacao” da vida (TAVARES, 2014, p.384-
398).1

1 Repropde-se aqui de forma condensada o que em outra ocasido fizemos de maneira mais ampla e detalhada (TAVARES, 2014, p. 384-
398).

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1957



Sinivaldo Silva Tavares

1.1 Mercantilizacao da vida

No primeiro caso, assistimos a uma grande transformacao deflagrada ja no
inicio do século passado por K. Polanyi (POLANYI, 2000). As leis de mercado, que
antes se restringiam ao ambito da economia, passaram a regular a vida social na
sua totalidade. Para descrever esse fendOmeno cunharam-se expressdes como:
“mercantilizacdo ou financeirizacdo da vida”, “absolutizacdo do mercado” e etc
(LIPOVETSKY, 2006; BAUMAN, 2008; ASSMANN; HINKELAMMERT, 1989;
MO SUNG, 1989). Essas expressoes, apesar de fortes, querem chamar nossa
atencdo para o fato de que nossos fluxos vitais sdo, nessa nova configuracao,

reduzidos impiedosamente a simples mercadorias de consumo e de descarte.

H4 autores que sustentam que ingressamos assim em nova fase do
Capitalismo ocidental: capitalismo de consumo. Em tal contexto, compreende-se a
busca frenética por mercantilizar tudo, mediante o exacerbado inflacionamento
das mercadorias visando ao consumo cada vez maior. Em sua nova fase, portanto,
interessa ao capitalismo a producao de subjetividades consumidoras. E para
incrementar o consumo e o apetite dos sujeitos consumidores é imprescindivel que

se invista no “fetichismo da mercadoria”.

Tais processos tém se verificado sob o pressuposto da crescente supremacia
do Mercado na administracao dos fluxos vitais. Em nossos dias, tem se concebido e
definido a vida como produto, uma simples mercadoria. Numa palavra, a vida tem
se tornado mera invencao humana. E isso gracas a inaudita capacidade do
capitalismo do século XXI de operar um auténtico seqiiestro simbdlico das forcas
vitais. Ele ndo apenas captura tais forcas como também consegue reciclar as
resisténcias a esse seqliestro mediante a producao de slogans publicitarios e
mercadorias a serem consumidas. Até mesmo nossas bandeiras alternativas tem se
tornado objeto de publicidade e, conseqiientemente, reduzidas a mercadorias

sedutoras.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1958



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

Com base em tais analises, o capitalismo neoliberal estaria ultimando sua
hegemonia global. Na medida em que vem conseguindo transformar a vida e,
portanto, também os valores e simbolos culturais em mercadoria de consumo e de
descarte, o capitalismo neoliberal tem consolidado sua hegemonia sobre nossa

inteira civilizacao.

1.2 Tecnificagdo da vida

No mundo caracterizado pelo paradigma mecanicista moderno, a técnica
era utilizada pelo ser humano como instrumento privilegiado na consolidacao de
seu saber como poder. Com razao, se dizia que a técnica nada mais era que ciéncia
aplicada. De fato, a técnica se prestava, na condicao de instrumento, a esse
dominio do sujeito pensante sobre os demais seres considerados meros objetos
mensuraveis. Concebida como simples instrumento, a técnica era vista como
emanacao do sujeito, vale dizer, extensio de seus membros visando a

potencializacao de seu dominio sobre as coisas.

Testemunhamos em nossos dias uma auténtica virada epocal: da idade da
técnica para a era da Tecnociéncia. De mero instrumento de dominacdo a
disposicao do ser humano, qual era a técnica, percebemos que a Tecnociéncia
tornou-se horizonte tltimo no interior do qual se desvelam todos os ambitos da
experiéncia. Cunhou-se o termo “tecnosfera” para exprimir uma espécie de
horizonte no interior do qual se produzem novas mentalidades e visdes de mundo.
Supera-se, por exemplo, aquela visdo mecanicista e geométrica da fisica classica e
sua funcdo domesticadora. Agora, na era da Tecnociéncia, a natureza §é
decomposta e, afinal, recriada segundo os moldes da ciéncia informatica e da
biologia molecular. Em outras palavras, as novas tecnologias nao sao mais meros
instrumentos a servico do ser humano na perseguicao de determinados fins. Elas
se tornaram, para todos os efeitos, produtoras de necessidades das quais o ser

humano se torna cada vez mais dependente.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1959



Sinivaldo Silva Tavares

O ser humano, nas contundentes palavras do filésofo italiano, Umberto
Galimberti, “ndo é mais sujeito, mas algo disposto no horizonte desvelado pela
Tecnociéncia, que é, afinal, o que decide o modo de ele se perceber, sentir, pensar e
projetar” (GALIMBERTI, 2006, p. 383). O ser humano nao é mais capaz de se
perceber fora do mundo disposto pela Tecnociéncia, uma vez que ela se tornou o
ambiente no qual o ser humano chega ao conhecimento de si. Por essa razao,
justifica-se o uso do termo “Tecnociéncia” em vez de “técnica” simplesmente ou do
adjetivo “cientifico-técnico”. A Tecnociéncia tornou-se o horizonte de fundo dentro

do qual a proépria ciéncia encontra ou nao sua legitimidade (GALIMBERTI, 2006,

p. 391-393).

Considerando, enfim, que a Tecnociéncia, em nossos dias, se tornou
horizonte imprescindivel de compreensao do ser humano em relacio ao mundo e a
si proprio, entdo talvez fosse o caso de redirecionarmos aquela pergunta
incontornavel: ndo mais o que n6s poderemos fazer com a tecnologia, mas o que as

tecnologias podem fazer de nos?

1.3 Mediatizagao da vida

No que concerne mais especificamente a Midia, testemunhamos uma
verdadeira transformacao. Na realidade, passamos de uma situacao marcada pelos
“meios” de comunicacao social a outra caracterizada pela forte presenca da Midia.
No primeiro caso, tratava-se, de fato, de “meios” através dos quais eventuais
emissores transmitiam noticias ou informacoes a determinados receptores. Nesse
caso, a comunicacdo se reduzia a canais através dos quais a mensagem era
transmitida por um emissor a um ou mais receptores. A Midia, hoje, constitui um
verdadeiro horizonte a partir do qual e no interior do qual sao produzidas e nao
apenas transmitidas todas as possiveis informacoes. Diz-se, inclusive, que o que
nao é noticiado na Midia nao existe. Isso significa que o que nao circula no

horizonte da Midia nao tem sequer direito de cidadania no mundo de hoje.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1960



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

Mesmo ostentando uma pretensa neutralidade asséptica, a Midia nao
transmite informacdes de forma objetiva. No ato mesmo da transmissao ela
constroéi realidades. E ao fazé-lo, ainda que de maneira sutil, trai sua posicao face
ao que transmite. A Midia se tornou, ademais, um mundo fora do qual nao se pode
mais viver. Nao se pode mais prescindir desse mundo midiatico. Tem se tornado
impossivel uma experiéncia diferente da proposta pela Midia que, ao transmitir,

constroi fatos e situacoes mediante sua interpretacao interessada.

Falavamos acima de um processo de fetichizacao das mercadorias. A Midia
tem desempenhado uma funcao importantissima nesse processo de fetichizacao. E
a combinacao entre Mercado e Midia tem se revelado profundamente eficiente; os
interesses escusos do Mercado sao veiculados na Midia em seu -carater
profundamente sedutor. Excelentes estudos tém mostrado uma forte cumplicidade
entre Midia e Mercado na criacdo e manutencao dos processos descritos acima,
tais como: “absolutizacdo do Mercado”, “mercantilizacao da vida”, “fetichizacao da
mercadoria” (MOREIRA, 2012; MOREIRA; LEMOS; QUADROS, 2012;

ASSMANN; HINKELAMMERT, 1989; MO SUNG, 1989).

2 Teologia intercultural: origem e propositos

Para compreender melhor os propositos da Teologia Intercultural é
necessario conhecer sua origem, pois afinal, nenhum pensamento surge do nada
nem cai do céu como um para-quedas. A origem remota da Teologia intercultural é
o universo teoldgico do século XX na sua conhecida pluralidade de correntes.
Preocupacdo comum a todas as correntes teoldgicas do século passado é
corresponder as interpelacoes oriundas do Iluminismo. Seu contexto proximo € a
ruptura provocada pela TdL latino-americana e, sucessivamente, pelas demais
teologias contextuais. Assim, sera mais facil compreender os dissensos e as criticas

movidas pela Teologia intercultural ao paradigma moderno da historicidade. E,

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1961



Sinivaldo Silva Tavares

uma vez conhecidos os dissensos e as criticas, se compreenderao melhor as

prospectivas oferecidas pela teologia intercultural.

2.1 A Historia: pano de fundo das teologias do século XX

O que caracteriza grosso modo as distintas correntes teologicas surgidas no
século XX é sua preocupacao em “acertar o passo da historia”. As interpelacoes
postas de forma contundente pelo Iluminismo provocaram nas teologias cristas a
consciéncia de um duplo descompasso: irrelevancia e anacronismo. E o efeito
dessa consciéncia foi descobrir-se numa espécie de limbo, uma situagdo
intermediaria e fechada em si mesma. Por um lado, a teologia crista se descobre
aquém dos novos desafios postos pela situacao atual. Por outro, ela se reconhece
alheia as proprias fontes. Na origem deste despertar de consciéncia encontra-se a
emergéncia da historicidade como paradigma hegemoénico da Modernidade
ocidental. Por essa razao, denominador comum de todas as formas de teologia que

surgiram no século XX ¢ a assuncao da Histéria como paradigma.

Pode-se afirmar que o leitmotiv das teologias do século passado é a
simultaneidade entre abertura ao tempo presente e volta as origens. No inicio do
século passado, M.-D. Chenu expunha em modo sisteméatico as linhas
caracteristicas da reforma da teologia almejada no recém-constituido escolasticado
dos Dominicanos, em Le Saulchoir na Bélgica: afirmacao do primado do dado
revelado, assuncdo da critica biblica e histérica, tomismo aberto, atencdo aos
problemas do préprio tempo. Ainda no mesmo opusculo, Chenu propunha a
articulacdo da “fé in statu scientiae”, em sua dupla funcao positiva e especulativa,
com a “fé solidaria com o proprio tempo” (CHENU, 1937). Expressao dessa
mesma preocupacao € o titulo por ele dado a uma de suas principais obras,
publicada em dois volumes: La Parole de Dieu. 1. La foi dans lintelligence; 2.
L’Evangile dans le temps (CHENU, 1964).

Anos mais tarde, em um artigo programatico da assim chamada “Nouvelle

Théologie”, publicado na revista Etudes, sob o titulo de “Les orientations presentes

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1962



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

de la pensée religieuse”, J. Daniélou tracava as diretrizes da renovacao da teologia:
1) o retorno as fontes (Escrituras, Padres da Igreja, Liturgia); 2) o contato com as

correntes do pensamento contempordneo; 3) o contato com a vida (DANIELOU,

1946, p. 5-21).

E precisamente nesse contexto de antecipacdes, resisténcias, recuos e
avancos que se convoca e se celebra o Concilio Vaticano II. O tao falado
aggiornamento querido e proposto por Joao XXIII é expressao da consciéncia do
anacronismo e da conseqiiente irrelevancia da Igreja e da teologia face aos novos e
urgentes apelos do mundo de entdo. A urgéncia deste aggiornamento suscitou a
“volta as fontes” ou o “retorno as origens” como potencializacio da
correspondéncia aos apelos do mundo dos anos 60 do século passado. Essa
consciéncia estd presente ja na convocacao do Concilio embora se explicite ainda
mais na Alocucao de abertura do Vaticano II, proferida por Jodao XXIII: a Gaudet
Mater Ecclesia. Emblematico, nesse sentido, o fato que a Colecao de Teologia, em
varios volumes temaéticos, elaborada imediatamente apds o Vaticano II e sob sua
influéncia tenha recebido de seus organizadores o sugestivo titulo de Misterium

Salutis. Compéndio de Dogmatica histérico-salvifica.

Estando a classica obra de Rosino Gibellini, intitulada La teologia del XX
secolo, damo-nos conta de que as correntes teologicas emersas no século passado
se colocam, todas elas sem exceciio, debaixo do arco iris da Histéria. E, portanto,
no horizonte do paradigma da historicidade que se inserem todas as reviravoltas
(les tournants) teologicas do século passado: tanto a existencial-antropologica
como a hermenéutica e, sucessivamente, a politica e, por fim, a planetaria.
Gibellini distingue quatro tipologias consoantes ao modo de fazer teologia no
decorrer do século XX: 1) Teologias da identidade; 2) Teologias da correlacao; 3)

Teologias politicas; 4) Teologias na era da mundializacao (GIBELLINI, 2007, p.
559-560).

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1963



Sinivaldo Silva Tavares

As Teologias da Identidade estariam preocupadas em afirmar a
transcendéncia da Palavra de Deus (K. Barth) e de atestar a absoluta superioridade
da Revelacgao crista em relagao a filosofia e a sabedoria humana em geral (H.U von
Balthasar). Por essa razao, a teologia é apresentada como “dogmatica eclesial”
(Barth), como “gramaética da fé” (Lindbeck) ou como “algo que da o que pensar”

(Jiingel).

As Teologias da correlacdo se caracterizariam pela articulacao entre
identidade e relevancia no interior da teologia crista em relacio a dimensao
existencial, antropolodgica, cultural e experiencial humana. Aqui se inscrevem as
conhecidas teologias: existencial (Bultmann), da cultura (Tillich), antropologica
(K. Rahner), da experiéncia (Schillebeeckx), ecuménica e inter-religiosa (Kiing),

hermenéutica (Geffré e Tracy).

As Teologias politicas (Metz, Moltmann e Solle) representariam a passagem
do antropolégico existencial para a esfera do politico. Nesse sentido, elas propdem
que se desentranhem os contetdos sociais e politicos da mensagem crista,
recolocando assim a fé crista no espaco publico contra toda espécie de privatismo

religioso segundo os moldes das sociedades burguesas pos-iluministas.

Por fim, Gibellini considera o movimento de Ingresso da teologia na era da
mundializacao. E nesse rol ele elenca toda a diversidade cultural e de género que
irrompeu no seio da teologia crista no decorrer do século passado, a saber: TdL
latino-americana, Teologia da inculturacao no continente africano, a Teologia das
religides no continente asiatico, a Teologia feminista. Seria o movimento do

irromper das teologias do terceiro mundo no universo da teologia crista universal.

Concluindo, diriamos que praticamente todas as teologias surgidas na area
geografica do Atlantico Norte no curso do século passado pretendem responder a
questao tao bem formulada por D. Bonhoeffer: como falar de Deus ao ser humano
adulto e emancipado, auténtico filho da Ilustracdo européia (GUTIERREZ, 1979, p.

546-558). Todavia, nesse mesmo século XX, emergiam outras perguntas que nao

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1964



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

queriam calar. Essas provinham de outras latitudes, regides essas marcadas por
relacoes distintas para com a Modernidade ocidental. Essas questoes emergiam,

para todos os efeitos, do “reverso da histoéria”.

2.2 O “reverso da historia”: perspectiva da TdL

Uma primeira ruptura para com essa universalizacio do paradigma
moderno da historicidade emerge no continente latino-americano na década de
sessenta do século passado. A explicitacdo dessa nova consciéncia se deu durante a
preparacao de uma conferéncia de Gustavo Gutiérrez a ser proferida em Chimbote
(Peru) em julho de 1968, poucas semanas antes da abertura da Assembléia dos
bispos em Medellin, sobre a realidade vivida na América Latina como desafio para
uma pastoral de promocao humana. O texto da conferéncia, publicado no ano
seguinte sob o titulo Para una teologia de la liberacién, significou uma verdadeira
guinada para a teologia latino-americana, pois pela primeira vez e de modo
explicito, se propunha uma “teologia da libertacdo” em alternativa a “teologia do
desenvolvimento”. O proprio Gutiérrez é quem oferece um esclarecedor

testemunho sobre o contexto de sua intervencao e sobre o alcance da mesma:

Para nds que tinhamos uma responsabilidade pastoral eram os anos em
que nos interrogdvamos sobre a presenga do Evangelho e da Igreja nesta
ebulicdo de idéias, de experiéncias, de correntes e buscavamos critérios
de discernimento. Nessa situacio se efetuou em Chimbote uma reunido
de sacerdotes e leigos para tentar compreender aquilo que viviamos em
nosso pais. Foi-me confiado o relatério teoldgico sobre um tema que era
entdo muito discutido: a teologia do desenvolvimento. Ao preparar meu
relatério compreendi que era mais biblico e mais teologico falar de uma
teologia da libertacdo, ao invés de uma teologia do desenvolvimento. Ou
seja, teologia da libertacio como teologia da salvacdo nas concretas
situacdes historicas em que o Senhor nos oferece a graga da salvacio
(GUTIERREZ, 1986, p. 125-126).

Como vemos a singularidade da proposta da TdL latino-americana emerge a
partir da maneira alternativa de se perceber a particularidade da realidade dos

povos latino-americanos no cenério internacional. Nao se aceita sem mais a

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1965



Sinivaldo Silva Tavares

tipologia do paradigma da historicidade segundo o qual a realidade inteira seria
capturada no bojo de um tnico e inexoravel processo historico linear caracterizado
pelo progresso e pelo desenvolvimento. Desenvolvimento tinha se tornado,
naqueles idos, palavra-chave do processo de recolonizacido encabegado pelas
nacoes ricas do hemisfério norte. Falava-se em povos desenvolvidos e em povos

subdesenvolvidos ou em vias de desenvolvimento.

No contexto dessa reviravolta, surgem expressoes que caracterizam o
dissenso quanto a linearidade totalizadora da universalidade do paradigma da
historicidade: “reverso da histéria”, “avesso da historia”, “o nao-homem” como
interlocutor privilegiado da TdL, “Sitz im Leben und Sitz im Tode” (contexto vital
e, a0 mesmo tempo, contexto de morte) como lugar teologico, na dupla valéncia de

ponto de partida e também de perspectiva da reflexao teologica.

Para salientar a peculiaridade da TdL enquanto instauradora dessa ruptura
com a Modernidade classica, Jon Sobrino introduz uma questao metodoldgica que
nos parece esclarecedora (SOBRINO, 1976, p. 177-208). Ele distingue dois
momentos no interior do Iluminismo: o primeiro se caracterizaria pela exigéncia
da racionalidade critica (Kant), o segundo pela exigéncia da praxis transformadora
(Marx). A teologia européia do século passado teria se sensibilizado face as
questoes postas no interior do primeiro momento. J4 a TdL se teria ocupado
sobretudo da problemaética suscitada no bojo do segundo momento. A teologia
européia responderia as questoes postas pela Modernidade. Questoes relativas ao
sentido da existéncia e, portanto, circunscritas ao ambito da subjetividade e da
inter-subjetividade. De outro género é a proposta da TdL que pretende instaurar
uma relacdo diversa para com a realidade através de um percurso peculiar:
partindo da praxis e, passando pela teoria, volta novamente a praxis. As perguntas,
portanto, que a TdL quer responder derivam da propria pratica vivida dentro de
um processo caracterizado pelo binomio opressao/libertacdo. E sua intencao
ultima ¢ a de se constituir em uma pratica tedrica teoldgica no interior do processo

mais amplo de libertacao socio-politica e economica.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1966



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

Gutiérrez, por seu turno, explicita o interlocutor privilegiado e a tarefa da
teologia latino-americana na seguinte pergunta: Como falar de Deus a partir do

sofrimento do inocente? Escreve ele:

De que maneira falar de um Deus que se revela como amor em uma
realidade marcada pela pobreza e pela opressdo? Como anunciar o Deus
da vida a pessoas que sofrem uma morte prematura e injusta? Como
reconhecer o dom gratuito de seu amor e de sua justica a partir do
sofrimento do inocente? Com que linguagem dizer aos que ndo sdo
considerados pessoas que sdo filhas e filhos de Deus? (GUTIERREZ,
1988, p. 18-19).

E inegavel o diferencial da TdL latino-americana com respeito as demais
teologias do século XX. Todavia, mesmo assumindo uma postura radicalmente
critica, a TdL latino-americana nao conseguiu romper de vez com o paradigma da
Historia. Seu referencial de base continuou sendo sempre a historicidade ainda
que assumisse uma perspectiva a partir do seu reverso (ELLACURIA, 1990). Por
isso chamamos a atencao acima para os imagens ou expressoes mediante as quais
a TdL andou demarcando suas fronteiras e identidade: avesso, reverso, nao-

homem, libertacao, Sitz im Leben und Sitz im Tode.

Nesse sentido, vale lembrar o que propunha J.L. Segundo, ja nos inicios
dessa nova teologia, no que diz respeito a uma necessidade basica para a TdL: por
em movimento o circulo hermenéutico entre “libertacao da teologia” e “teologia da
libertacao”. Trata-se de um processo reciproco e, por isso mesmo, simultaneo. Esta
seria, em sua opiniao, condi¢cao imprescindivel para libertar a teologia classica das
amarras de sua falsa consciéncia universal. Explorar a autonomia relativa e a
constitutiva mutualidade entre “libertacao da teologia” e “teologia da libertacao”
seria conditio sine qua non para o exercicio de uma auténtica Teologia da
Libertacao (SEGUNDO, 1975).

As intuicoes basicas e a metodologia especifica da TdL latino-americana

foram sendo aos poucos incorporadas por outras teologias e pelo proprio

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1967



Sinivaldo Silva Tavares

Magistério; simultaneamente suas raizes foram se aprofundando nos terrenos
especificos das minorias pobres e oprimidas do continente latino-americano e de
outras latitudes (LIBANIO, 1987). Trata-se de uma expansao e consolidacao
mediante um processo que poderiamos chamar de “desdobramento de
paradigma”. Um exemplo claro dessa atitude se observa na sensibilidade crescente
de seus principais representantes com relacao as questoes relacionadas ao ambito
da cultura. Neste particular, a TdL colheu a ocasiao das celebracdes em torno dos
500 anos de evangelizacao do continente para prestar mais atencao aos desafios e
questoes provenientes sobretudo das culturas marginalizadas presentes e atuantes
na formacao das culturas latino-americanas e caribenhas: a cultura dos povos
indigenas autoctones, a cultura afro-americana e a cultura da mulher, vitima da
opressao machista. Neste sentido, a proposta de inculturar o Evangelho nas
diversas culturas presentes no continente surgiu como alternativa a proposta de se
criar uma cultura crista para fazer frente a cultura moderna secular. Nos tltimos
anos, tem-se lancado mao de outros termos para exprimir a complexa relacao
envolvendo evangelho e culturas: “didlogo intercultural” ou “interculturalidade”
(BRUNELLI - TAVARES, 2007). E, mais recentemente, essa pergunta foi
ampliada e potencializada mediante a proposta de L. Boff de articular o grito do
pobre com o grito da Terra (BOFF, 1995; 1996, p. 75-88; 2000, p. 1889-207).
Proposta essa assumida e relancada contundentemente pelo papa Francisco em

sua recente enciclica sobre o cuidado da casa comum, a Laudato St’.

2.3 O intercultural como encontro e didlogo entre as culturas

O dissenso que a Teologia intercultural manifesta para com o paradigma da
Historia diz respeito a trés aspectos: 1) ao programa de um mapa-mundi, que se
trai como “el mapa del emperador” (HINKELAMMERT, 1998); 2) a ideia imposta
e difusa de contemporaneidade; 3) a assuncao de uma histéria particular como a

Historia universal.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1968



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

2.3.1 O “mapa do Imperador” e a proposta de “uma nova cartografia”

A afirmacao de uma tnica Histéria (com H maitsculo) trai a impostura do
processo de unificacao das distintas temporalidades que compoem a complexidade
do Tempo. Segundo essa compreensao, s6 haveria histéria dentro de um tnico
curso, selando assim a submissao de todas as temporalidades a uma concepc¢ao
unica de Historia. E essa submissao se da através de distintas formas. Desde a
negacao absoluta de histérias singulares, que nao contemporizam com os
interesses hegemonicos, até a submissdo violenta das mesmas em funcdo de
interesses particulares. Um expediente intermediario se da mediante

hierarquizacdes que revelam capturas e privatizagoes indevidas.

O escopo de um mapa-mundi é produzir uma “cartografia” que reflita a
imposicao de uma concepg¢ao unica e hegemonica de Historia. Esta “cartografia” é
marcada, desde o inicio, pela ideologia do progresso ilimitado e pela narrativa
triunfalista dos vencedores. Sao eles, na verdade, aqueles que projetam e
produzem os mapas e, com isso, universalizam algumas tradicoes e regionalizam
outras. Impdem nomes a uns e outros. Reduzem as paisagens particulares a meros
detalhes de um mosaico desmemorizante, alheio e insensivel as memorias
alternativas. Numa palavra, a Histéria se revela como uma construcao

constitutivamente assimétrica.

Diante de tamanha impostura, a de negar as temporalidades alternativas,
colocada em pratica pela concepcdo moderna de Histéria, o pensamento
intercultural propoe a construcao urgente de “uma nova cartografia”. Trata-se de
uma cartografia que inclua as historias particulares, sem qualquer programa de
unificacdo que marginalize ou negue as diferencas especificas. Seu intento é tracar
uma nova topografia do mundo em suas irredutiveis diferencas e complexidades,
recuperando paisagens e sendas singulares e substituindo nomes impostos por

nomes originarios oriundos de contextos locais.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1969



Sinivaldo Silva Tavares

O paradigma proposto pelo pensamento intercultural é o encontro e o
didlogo entre as culturas. Pois considera ser esse o lugar privilegiado para o
encontro das memorias dos povos e, também, local propicio para o intercambio e o
enriquecimento reciproco entre as varias tradicoes. Pois como afirma Fornet-
Bettancourt: “Nao existe apenas uma pluralidade de historias, a historicidade

humana é temporalmente pluralista” (2009, p. 99).

2.3.2 Aidéia de Contemporaneidade e o postulado da simetria entre as distintas
temporalidades e entre “tempos” diferentes

O programa de universalizacdo da Historia excogitado e atuado pela
Modernidade ocidental produziu a idéia de contemporaneidade e de seus
correlatos, a saber: “Tempo presente”, “nosso tempo”, “tempos atuais”, “hoje”,
etc... Afirmacoes como, por exemplo, “recuperar o passo da historia”, “estar a
altura do proprio tempo”, “ser filho do préprio tempo”, e outras similares, se
converteram em critério irrenunciavel para medir a atualidade ou o anacronismo

de pessoas e instituicoes.

Essa nocao de contemporaneidade, tipica da Modernidade ocidental,
encobre, mediante sedutora camuflagem, o conflito em curso entre as varias
temporalidades. E esse conflito latente se vela por meio da imposicao de
contemporizacado ou de consentimento face ao programa do “nosso tempo”:
funcional, mercantilista, midiatico (FRAISSE, 2007). O pensamento intercultural
desmascara esse programa de contemporizac¢ao e de consentimento executado pela
Modernidade ocidental, mediante a recuperaciao daquelas temporalidades outras
que sao reprimidas por meio de expedientes sutis: regionalizacao, inferiorizacao,

privatizacao, captura e negacao.

O carater alternativo destas temporalidades constitui uma reserva de
sentido a partir da qual submeter a avaliacdo critica o conceito de

contemporaneidade. O crucigrama em vez da linha do tempo, talvez fosse, nesse

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1970



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

caso, a imagem mais apta para exprimir o encontro e o didlogo entre as varias
temporalidades que se cruzam e se encontram numa espécie de ciranda

epistemologica.

\

H4, todavia, memorias e tradicoes culturais que nao se submetem a
linearidade do tempo histérico. Semelhante constatacao nos poe diante de uma
inevitavel questdao: ndo seria a histéria linear estreita demais para abarcar a
complexidade e o devir da existéncia humana e da vida em geral? (ROSENZWEIG,
2005). Nesse preciso contexto e, portanto, ciente das inimeras questoes que dai
provém, o pensamento intercultural propoe nao apenas o dialogo entre as diversas
temporalidades inscritas no arco do tempo linear e progressivo, mas também o
didlogo entre os tempos, nesse caso especifico, entre o tempo historico, o tempo
ciclico e o tempo cosmologico. Varias culturas testemunham o fato de que para elas
o evento fontal, e ndo apenas fundacional, se d4 para além da idéia de tempo
proposta pela historia segundo os parametros da linearidade progressiva (ELIADE,
1979; PANIKKAR, 1967; 1993; 1999 e 2005). Essas culturas continuariam
excluidas do encontro e do didlogo por nao se inscreverem dentro dos estreitos

limites da linearidade historica ocidental?

2.3.3 Da captura do evento pelo logos ao autrement que I’histoire

Uma analise mais profunda da Historia, paradigma hegemonico da
Modernidade ocidental, revela a vontade de poder e de captura do logos em
relacdo a vida como evento. A Historia, em tultima instancia, é uma grande
composicdo racional, uma verdadeira tessitura, feita pelo logos em seu afa de
poder e controle sobre a realidade. Nesse sentido, a Histéria emerge como o
cenario do grande espetaculo do submetimento racional da realidade pelo logos.

Ou ainda da captura da realidade pelo poder dominador e possessivo do logos.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1971



Sinivaldo Silva Tavares

O emergir da Historia no ocidente coincide com o processo através do qual o
logos moderno vai plasmando seu senhorio sobre os acontecimentos historicos no
intuito de instaurar uma razao interna para a histéria. Se ha razoes que justificam
e conduzem a histéria entao o logos se encontra seguro e precavido face ao carater
inusitado e imprevisto dos acontecimentos. Estdo criadas as premissas para se
falar, com propriedade, de uma Histéria (com H maitsculo). Por essa razao, foi
possivel a Hegel dizer que tudo o que é real é racional e vice e versa
(ROSENZWEIG, 2005; LEVINAS, 1961). Nio se trata, obviamente, de negar nem
de diminuir a importancia e o alcance da historicidade no complexo da cultura
ocidental. Trata-se, porém, de reconhecer que, segundo Fornet-Bettancourt “a
violéncia da ontologia e do logos se prolonga e se concretiza hoje na violéncia

histoérica de uma historicidade particular que foi universalizada” (2009, p. 102).

O pensamento intercultural nao é avesso a idéia de universalidade. Ele nao
propoe a fragmentacdo do mundo nem faz apologia de regionalismos ou de
provincianismos. O que postula o pensamento intercultural é uma universalidade a
partir das diferencas culturais. A diversidade cultural ndo compromete nem
inviabiliza a universalidade. A perspectiva do encontro e do didlogo é que
possibilita, em ultima instancia, a verdadeira universalidade. Pois a auténtica
experiéncia de universalidade brota das experiéncias particulares e locais. H4 uma
comunicacdo que se da pelas raizes, a partir de baixo, e por isso verdadeiramente
inclusiva. Nao existe universalidade desvinculada dos processos locais e
particulares, posto que o universal nao se da separado do local nem tampouco
contraposto ao particular. Qualquer tentativa de universalizacao que nao brote das
particularidades de cada situacao e das diferencas de cada realidade local resultara
fruto de imposicao e de impostura. Uma concep¢ao de universalidade que nao
brote do encontro e da partilha das diferencas se degenerard em uma mera

tautologia.

A partir, portanto, do encontro e do didlogo entre as varias culturas é que se

poderao criar condicoes para que haja experiéncias de universalidade inclusiva

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1972



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

capazes, por sua vez, de produzirem uma nova cartografia cultural. Trata-se da
proposicao de uma universalidade temporalmente pluralista. Dai a necessidade de

se postular, parafraseando Lévinas, algo na linha do autrement que [ histoirez.

3 Por uma transformacgao intercultural da teologia

Com base em tudo o que foi dito até agora, poderiamos concluir pela
necessidade de uma transformacao intercultural da Teologia. Em que consistiria
semelhante transformacao? Em primeiro lugar, advertimos a necessidade de
estabelecer os limites e a diferenca entre Teologia da Interculturidade e Teologia

intercultural.

Uma eventual Teologia da Interculturalidade nao garantiria o que propomos
como transformacao intercultural da teologia. Ela seria mais uma entre tantas
expressoes do que se convencionou chamar de “teologias do genitivo”. Nesse caso,
a interculturalidade, genitivo objetivo, seria considerada o objeto material da
teologia. Em outros termos, a teologia se ocuparia da interculturalidade
considerando-a objeto de estudo ou pesquisa e nada mais que isso. Em suma, a
interculturalidade se reduziria a um tema a mais entre tantos outros pesquisados

pela teologia.

3.1 O intercultural como “lugar teolégico”

Insistimos aqui na necessidade de uma transformacio intercultural da
teologia e, por isso mesmo, falamos de uma teologia intercultural. O intercultural,
nesse caso, constituiria o objeto formal da teologia, incidindo sobre seu método
especifico e, ao fim e ao cabo, sobre a especificidade da teologia como ciéncia. O
objeto formal é aquilo que faz a teologia assumir-se como ciéncia singular e,

portanto, diferente das outras ciéncias. E, em suma, o que a distingue das outras

2 Trata-se de uma parafrase a conhecida obra de Lévinas intitulada Autrement que I'étre ou au dela de I’essence (1974).

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1973



Sinivaldo Silva Tavares

ciéncias. E, enquanto tal, o intercultural se torna, para todos os efeitos, “lugar
teolégico”, compreendido como ponto de partida e, ao mesmo tempo, como

perspectiva da teologia propriamente dita.

Assim compreendida, a teologia intercultural nao se limita simplesmente a
afirmar ou a constatar a pluralidade das culturas. Ela salienta que seu lugar
teologico é constituido pela pluralidade de culturas em comunicaciao. Esse é
precisamente seu momento “inter”. Trata-se de uma teologia elaborada a partir do

contexto do encontro e do didlogo entre as culturas e sob sua perspectiva.

Como entender a afirmacao do “intercultural” como lugar teolégico em sua
relacdo com os classicos loci theologici, a saber, a Escritura, a tradicdo, o
magistério, as sentencas teologicas, entendidos como “fontes” da teologia? Lugar
teoldgico, aqui, nao deve ser concebido no sentido dos cléssicos loci theologici de
Melchior Cano, mas no sentido daquele lugar a partir do qual e sob a regéncia do
qual os classicos lugares teologicos da teologia sdao potencializados ao maximo e,
portanto, podem oferecer o melhor de si. O “intercultural”, portanto, ndo seria
apenas lugar de compreensao dos dados transmitidos pela tradicao através das
fontes do conhecimento teolégico, mas converte-se no lugar no qual e a partir do

qual esses dados oferecem o melhor de si.

E nesse sentido que o intercultural emerge como um método de
transformacao da teologia em seu processo mesmo de constituicao. O intercultural
¢é assumido, portanto, como lugar e método privilegiados para se repensar todos os

contetidos e disciplinas teoldgicos, incluindo a teologia da cultura.

A assuncao do intercultural como lugar teologico provoca uma mutua
fecundacao no processo mesmo de constituicao do discurso teoldgico. Pois, ao se
tornar perspectiva e método a partir dos quais a teologia interpreta as realidades e
os temas que configuram o mundo em que vivemos, o intercultural também se
torna, simultaneamente, perspectiva e método a partir dos quais repensar e

reavaliar continuamente seu processo mesmo de constituicio enquanto teologia

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1974



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

crista. Ademais, o encontro e o didlogo entre as culturas, na perspectiva do
intercultural, revelam as preferéncias culturais que constituem as referéncias
fundamentais que mais incidem no processo mesmo de elaboracao do discurso

teoldgico nas suas dimensoes constitutivas, a saber: tedrica, metodolégica e ética.

3.2 A compreensao do momento inter a partir do intercultural

O momento inter suscita um campo semantico, no minimo, instigante. Ele
poderia também ser expresso pela metafora da fronteira. A partir de seu sentido
primeiro e literal, qual seja o de limitacdo de uma &area geografica, a imagem da
fronteira nos remete a um sentido figurado de contorno de espacos imaginarios. A
imagem de fronteira pressupoe ambientes separados (ou ligados) por uma linha
fronteirica. A mesma linha que, a principio separaria, pode se tornar a condicao de
possibilidade de toda e qualquer comunicacao ou relacdo. O escritor mocambicano
Mia Couto talvez nos ajude a imaginar o que significaria a metafora da fronteira,
ou do momento inter, no contexto de um projeto que tem por escopo repensar o
pensamento. O trecho dele que citamos é retirado de sua obra intitulada,
justamente: Repensar o pensamento, redesenhando fronteiras. Escreve Mia

Couto:

Nosso pensamento, como toda a entidade viva, nasce para se vestir de
fronteiras. Essa invencao é uma espécie de vicio de arquitetura: nao ha
infinito sem linha do horizonte. Desde a mais pequena célula aos
organismos maiores, o desenho de toda a criatura pede uma capa, um
involucro separador. A verdade é esta: a vida tem fome de fronteiras. E
assim que se passa e nao haveria nada a lamentar. Porque essas fronteiras
da natureza nao servem apenas para fechar. Todas as membranas
organicas sdo entidades vivas e permeéveis. Sao fronteiras feitas para, ao
mesmo tempo, delimitar e negociar. O “dentro” e o “fora” trocam-se por
turnos (COUTO, 2014).

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1975



Sinivaldo Silva Tavares

3.3 A compreensao de cultura a partir do intercultural

Para sermos breves, dirilamos que o que aqui entendemos por cultura se
situa entre o multiculturalismo e o transculturalismo. Para sermos mais exatos:

para além do multiculturalismo e aquém do transculturalismo.

Para além do multiculturalismo porque a teologia intercultural ndo quer
apenas organizar a simetria harmonica entre as varias culturas nem gerir as
relacOes existentes entre todas elas. E aquém do transculturalismo porque nao
comunga da suspeita de que a interacdo entre as varias culturas conduza
espontdnea e necessariamente a dissolucdo das culturas e suas referéncias
identitarias. Em outras palavras, o encontro e o didlogo entre as culturas nao se
deteriora numa espécie de hibridismo cultural nem muito menos em uma mescla
insipida (GARCIA CANCLINI, 1989).

O fomento da convivéncia intercultural a partir do respeito e da afirmacao
da coexisténcia entre as varias culturas pode tornar possivel a emergéncia de
singularidades contextuais e locais desconhecidas. E na convivéncia com os
diferentes que podem emergir as singularidades ainda nao conhecidas. Ao situar-
se além do multiculturalismo e, ao mesmo tempo, aquém do transculturalismo, a
teologia intercultural quer evitar uma dupla tentacao ou risco: a criacao de culturas
extaticas e monoliticas, fechadas em si mesmas e a defesa de culturas globalizadas

onde as identidades sao totalmente diluidas.

Outra conseqiiéncia positiva do encontro e didlogo entre as varias culturas é
a instauracdo do momento da critica e da correcdo reciprocas entre as véarias
culturas em dialogo. E a experiéncia de que o intercultural pode se transformar
também no intracultural. Nesse caso, nao se limita simplesmente a refazer o mapa
das fronteiras entre as culturas, afirmando as diferencas, mas reconstituindo a
propria casa, mediante a recuperacao das singularidades de cada cultura, umas a

partir das outras.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1976



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

Conclusao

Habitamos um mundo extremamente complexo. Constatamos, ademais,
uma situacdo de indigéncia do pensamento que acolita a complexidade das
relacoes do mundo em que vivemos. Nao nos interessa mais o conhecimento como
busca de sentido, mas sim o conhecimento aplicavel. Trata-se da reducao do logos
a sua dimensdo tecno-logica (téchne + logos). Testemunha-se, portanto, a
hegemonia da razao instrumental que, por sua vez, produz um processo duplo e
simultaneo de desumanizacao e de desnaturalizacao. Em seu exercicio, opera-se a
traducao dos fins em resultados, a reducao do mistérico ao enigmatico e, enfim, a
submissao do inusitado e imprevisivel a ordem da previsdo. A propria concepcao
de verdade se encontra, no “mundo da tecnologia”, condicionada pela noc¢ao de

eficiéncia. A verdade da técnica é, para todos os efeitos, funcional.

Por essa razao a palavra-chave para exprimir o que se compreende hoje por
conhecimento é Know how (conhecer/saber como), portanto, um conhecimento
aplicavel, um saber-como fazer, um saber que se esgota no instrumental. Nao
apenas um saber apto a produzir receitas, moldes de leitura e instrumentos para
intervir na realidade. A situacao é ainda mais grave, descobrimo-nos reféns de um
saber que se concebe a si proprio como instrumento. E claro que um saber assim
concebido nao alcanca as questoes que vao além da utilidade e da aplicabilidade.
Esse saber se revela, para todos os efeitos, vitima de uma indigéncia. Ele nao
consegue problematizar em profundidade as questdes que constituem o horizonte

de fundo do cenério atual.

Em que medida a Teologia intercultural poderia nos ajudar a superar esse
impasse em meio ao qual nos encontramos e nos libertar dessa espécie de
indigéncia do pensamento? A teologia intercultural pode reviver em nos aquela
originaria experiéncia do conhecer como nascer junto e, portanto, reconhecer as
coisas a partir de uma relacao constitutiva e vital nossa para com as mesmas.

Conhecer, de fato, vem do Latim cum+nascere (nascer junto) que deu origem ao

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1977



Sinivaldo Silva Tavares

verbo connaitre em Francés. Pode levar-nos ainda a recuperar o verdadeiro
sentido da compreensao como articulacao entre as varias dimensoes que compoem
a complexidade do real: um saber inclusivo tecido ponto por ponto mediante os
movimentos reciprocos e complementares da distincio e da conjuncao. Pode,
enfim, conduzir-nos a redescoberta do sentido mais originario do pensar como
curar. De fato, pensum em Latim era uma espécie de ungiiento que se colocava
sobre a ferida para protegé-la e, a0 mesmo tempo, cura-la; o verbo francés penser
conservou as ressonancias etimologicas do pensum latino, pois significa pensar,
mas, também, cuidar e curar. E, neste sentido, acena para a dimensao ética de todo
raciocinio e conhecimento humanos. Pensa-se e reflete-se nao apenas com o
intuito de especular dando, assim, asas a curiosidade, mas, ao contrario, pensa-se
com a intencdo de remediar e de curar as feridas abertas de nossa realidade

humana, historica e cosmica.

Em outras palavras, poderiamos falar ndo mais de um saber como poder,
poder este predatoério e perverso, mas, agora, nesta nova estacdo, de um saber
cuidar, de um aprender a conviver com as demais criaturas. Trata-se, em suma, de
uma auténtica re-significacdo do poder através do aprender a cuidar (BOFF, 2012).
Nao mais um saber que oferece a iluséria impressao de gerar certeza e seguranca,
mas, ao contrario, um saber peculiar que se revela sensivel a dindmica do aprender
a lidar com as incertezas e a cuidar de si, dos outros e da complexidade das

criaturas como maneira singular de conviver e de cuidar da vida.

Outra contribuicdo da Teologia intercultural a essa indigéncia do
pensamento atual poderia ser estimular-nos a ousada, porém imprescindivel,
tarefa de habitar poeticamente o mundo (TAVARES, 2014, p. 13-24). Habitar o
mundo ¢é decisao que diz respeito, em modo proprio, ao ser humano e somente a
ele. Os demais seres vivos, dotados de instinto natural, nao habitam, eles sao
integrados ao ambiente que lhes é dado de antemao. As outras espécies possuem
todas, sem excecdo, cada qual seu nicho ecolégico. Por nao ter um ambiente

proprio, perfeitamente adaptado a ela, a espécie humana experimenta uma

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1978



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

imperiosa necessidade vital: construir para si mundos como condicdo de sua
propria sobrevivéncia. E esses mundos, o ser humano os constroi, sobretudo, na

mediacao da Linguagem.

A teologia se encontra, hoje, em condi¢des de provocar-nos a decisao de
habitar poeticamente o mundo? A teologia crista é evento de Linguagem. Nossa
civilizacado é comumente caracterizada como niilista. A relacao com a linguagem,
hoje, parece ter-se invertido. Encontramo-nos enredados em um monologo
funcionalista que confunde verdadeiro com eficiente. Comportamo-nos como se
fossemos criadores e manipuladores da linguagem. A experiéncia do sentido
parece ter-nos escapado por entre os dedos. Tornamo-nos incapazes de colher a
Linguagem em sua expressao soberana: interpelacdo que nos provoca a escuta
atenta e a generosa disponibilidade. Um dos escopos da Teologia intercultural nao

seria justamente o de provocar-nos a rememoracao dessas dimensoes?

REFERENCIAS
ASSMANN, H.; HINKELAMMERT, F. A idolatria do Mercado. Ensaio sobre economia
e teologia. Sao Paulo: Paulinas, 1989.

BAUMAN, Z. Vida para consumo. A transformacao das pessoas em mercadoria. Rio de
Janeiro: Zahar, 2008.

BOFF, L. Ecologia: Grito da Terra, Grito dos pobres. Sio Paulo: Editora Atica, 1995.

BOFF, L. Da libertacao e ecologia: desdobramento de um mesmo paradigma. In: ANJOS,
M.F. (org.). Teologia e novos paradigmas. Sao Paulo: Paulinas, 1996. p. 75-88.

BOFF, L. O pobre, a nova cosmologia e a libertacao — como enriquecer a Teologia da
Libertacdo. In: SUSIN, L.C. (org.). Sarca ardente. Teologia na América Latina:
Prospectivas. Sao Paulo: Soter/Paulinas, 2000. p. 189-207.

BOFF, L. O cuidado necessario. Na vida, na satide, na educacao, na ecologia, na ética e
na espiritualidade. Petropolis: Vozes, 2012.

BRUNELLI, D. — TAVARES, S. Evangelizacao e Interculturalidade. Petropolis:
Vozes/ITF, 2010.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1979



Sinivaldo Silva Tavares

CHENU, M.-D. Une école de théologie: le Saulchoir. Paris: Cerf, 1937.

CHENU, M.-D. La Parole de Dieu. 1. La foi dans I'intelligence; 2. L'Evangile dans le
temps. Paris: Cerf, 1964.

COUTO, M. Repensar o pensamento, redesenhando fronteiras. Disponivel em:
[HTTP://fronteiras.com/canalfronteiras/entrevistas/?16,76]. Acesso em 7 de julho de
2015.

DANIELOU, J. Les orientations présentes de la pensée religieuse. Etudes, Paris, v. , p. 5-
21, avril 1946.

ELIADE, M. El mito del eterno retorno. Madrid: Alianza Editorial, 1979.

ELLACURIA, Ig. Filosofia de la realidad histérica. San Salvador: UCA Editores,
1990.

FORNET-BETANCOURT, R. Tareas y propuestas de la Filosofia Intercultural.
Aachen: Mainz Verlag, 2009.

FRAISSE, G. Du consentement. Paris, Seuil; Kensey, 2007.

GALIMBERTI, U. Psiche e techne. O homem na idade da técnica. Sao Paulo: Paulus,
2006.

GARCIA CANCLINI, N. Culturas hibridas. México: Grijalbo, 1989.
GIBELLINI, R. La teologia del XX secolo. Brescia: Queriniana, 1992.

GUTIERREZ, G. Os limites da teologia moderna. Um texto de Bonhéffer. Concilium,
Petropolis, v. 15, p. 546-558, 1979.

GUTIERREZ, G. Non possiamo fare teologia in un” angolo morto della storia, In:
GIBELLINTI, R. Il dibattito sulla teologia della liberazione. Brescia: Queriniana,
1986, p. 125-126.

GUTIERREZ, G. Hablar de Dios desde el sufrimiento del inocente. Una reflexién
sobre el libro de Job. Salamanca: Sigueme, 1988.

HINKELAMMERT, F. El mapa del emperador. San José: DEI, 1998.
KUHN, Th. A estrutura das revolucoes cientificas. Sao Paulo: Perspectiva, 1996.
LEVINAS, E. Totalité et infini. Essai sur 1" éxteriorité. La Haye: Nijhoff, 1961.

LEVINAS, E. Autrement que 1”étre ou au dela de 1”essence. La Haye, Nijhoff, 1974.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1980



Dossié: Desafios teoldgicos do Pluralimso Religioso - Artigo: Teologia sob o signo da travessia: rumo a uma teologia intercultural

LIBANIO, J.B. Teologia da Libertacao. Roteiro didatico para um estudo. Sao
Paulo: Edicoes Loyola, 1987.

LIPOVETSKY, G. O império do efémero. A moda e seu destino nas sociedades
modernas. Sao Paulo: Companhia das Letras, 2006.

MOREIRA, A. (Org.). O capitalismo como religiao. Goiania: Ed. da PUC Goias, 2012.

MOREIRA, A.; LEMOS, C.T.; QUADROS, E.G. (Orgs.). A religiao da midia e a midia
da religido. Goiania: Ed. da PUC Goias - Grafica e Editora América, 2012.

MO SUNG, Jung. Idolatria do capital e a morte dos pobres. Sao Paulo: Paulinas,
19809.

PANIKKAR, R. Técnica y tiempo. Buenos Aires: Columba Pinch, 1967.
PANIKKAR, R. La nueva inocencia. Estella: Verbo Divino, 1993.
PANIKKAR, R. La intuiciéon cosmoteandrica. Madrid: Trotta, 1999.
PANIKKAR, R. De la mistica. Barcelona: Herder, 2005.

POLANYI, Karl. A grande transformacio. As origens da nossa época. Rio de Janeiro:
Campos, 2000.

ROSENZWEIG, F. La stella della redenzione. Milano: Vita e Pensiero, 2005.
SEGUNDO, J.L. Liberacion de la teologia. Buenos Aires: Ed. Carlos Lohré, 1975.

SOBRINO, J. El conocimiento teoldgico en la teologia europea y latinoamericana. In: AA.
VV. Liberacion y cautiverio. Debates en torno al método de la Teologia em
América Latina, Ciudad de México: 1976, p. 177-208.

TAVARES, S. Entre a cruz e a espada: religido no mundo da tecnociéncia, do mercado e da
midia. Horizonte, Belo Horizonte, v. 12, p. 382-401, abr./jun. 2014

TAVARES, S. Ecologia: um novo paradigma. In: TAVARES, S.; BRUNELLI, D.
Evangelizaciao em dialogo. Novos cenarios a partir do paradigma ecoldgico.
Petropolis: Vozes/ITF, 2014. p. 13-24.

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 1955-1981, out./dez. 2015 — ISSN 2175-5841 1981



