
 
 
 

Paper- Comunicação 

               DOI – 10.5752/P.2175-5841.2015v13n40p2268                                                                                                
    

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2268 

 

Cristianismo numa sociedade plural: a propósito do livro 
de Boaventura de Sousa Santos  
“Se Deus fosse um ativista dos direitos humanos” 
 

Christianity in a pluralistic society: considerations from the book "If God 
Were a Human Rights Activist", by Boaventura de Sousa Santos. 

 Francisco de Aquino Júnior 
Resumo 

Esta Comunicação aborda a problemática do cristianismo numa sociedade plural a partir do livro de 
Boaventura de Sousa Santos Se Deus fosse um ativista dos direitos humanos, onde se confronta com os 
desafios que os “movimentos que reivindicam a presença da religião na esfera pública” apresentam aos 
direitos humanos no contexto de uma “ecologia de concepções da dignidade humana”. Começa 
apresentando a problemática do cristianismo numa sociedade plural e indicando duas formas 
fundamentais de diálogo e interação entre as tradições religiosas e o conjunto da sociedade. Prossegue 
mostrando, a partir do livro acima referido, como tradições e movimentos religiosos são (ou podem ser) 
um lugar privilegiado de afirmação e defesa da dignidade humana e como as teologias que os sustentam 
constituem uma “gramática de defesa da dignidade humana”. E conclui mostrando como a afirmação e 
defesa da dignidade humana, compreendidas e vividas no contexto das lutas sociais por justiça, 
constituem o núcleo da experiência cristã de Deus ou, em todo caso, uma de suas características ou 
marcas fundamentais. 

Palavras-chave: Direitos humanos; Religião; Dignidade Humana; Lutas sociais. 

Abstract 

This paper discusses the issue of Christianity in a pluralistic society on the basis of the book "If God Were a 
Human Rights Activist", by Boaventura de Sousa Santos.  In this book the author confronts the challenges 
that the "movements that demand the presence of religion in the public sphere" place for human rights in 
the context of ”ecology of conceptions of human dignity." This article begins by presenting the problem of 
Christianity in a pluralistic society and indicating two fundamental forms of dialogue and interaction 
between religious traditions and society as a whole. The text goes on to show, from the aforementioned 
book, how traditions and religious movements are (or can be) a privileged place of affirmation and defense 
of human dignity and how theologies that sustain them constitute a 'defense grammar of human dignity. The 
article concludes by showing how the affirmation and defense of human dignity, understood and lived in the 
context of social struggles for justice, constitute the core of the Christian experience of God or, in any case, 
one of its fundamental features or marks. 

Keywords: Human rights; Religion; Human dignity; Social struggles. 
 

 

                                                 

Comunicação recebida em 06 de julho de 2015 e aprovada em 20 de dezembro de 2015. 
 Doutor em Teologia na Westfälischen Wilhelms-Universität de Münster – Alemanha; Presbítero da Diocese de Limoeiro do Norte - CE 
e Professor de Teologia no Instituto Teológico Pastoral do Ceará. País de origem: Brasil. E-mail: axejun@yahoo.com.br 
 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2269 

 

Introdução 

  

O tema desta reflexão é amplo e complexo. Pode ser desenvolvido em 

perspectivas e pontos de vista diversos ou até mesmo contrastantes e exige um 

tratamento que extrapola nossas pretensões e condições, bem como os limites de 

espaço como esse. A explicitação destes limites logo no início do texto não se deve a 

nenhuma falsa modéstia nem quer ser um mecanismo sutil de autodefesa e 

blindagem contra possíveis e razoáveis críticas que possam ser feitas à nossa 

abordagem. Devem-se, antes, a uma questão de honestidade intelectual que diz 

respeito tanto à consciência dos limites da abordagem que faremos, quanto da 

necessidade de sua ampliação, complementação ou mesmo correção. 

 Começaremos esboçando a problemática do cristianismo numa sociedade 

plural (I); desenvolveremos o tema nos termos da relação entre religião e dignidade 

humana, tal como aparece no livro de Boaventura de Sousa Santos, indicado no 

subtítulo deste artigo (II); concluiremos mostrando que a problemática da 

afirmação e defesa da dignidade humana constitui o núcleo da experiência cristã de 

Deus (III). 

1  A problemática do cristianismo numa sociedade plural 

 

 Tornou-se comum nas últimas décadas falar de “crise de civilização”, “crise 

epocal”, “crise de paradigma” ou “mudança de época” como característica 

fundamental de nosso tempo. Embora os enfoques e as análises e descrições dessa 

crise e/ou mudança sejam diversos, coincidem na constatação de que vivemos um 

momento novo na história da humanidade ou, em todo caso, na história do 

Ocidente. 

 Dentre as características que comumente se atribuem a esse momento novo 

da nossa história,  ganha  destaque  o  caráter plural de nossas sociedades. Vivemos  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2270 

em sociedades profundamente diversas e plurais: plurais do ponto de vista dos 

interesses econômicos, políticos, culturais, ambientais, de gênero, étnico-raciais; 

plurais do ponto de vista do comportamento e da ação morais; plurais do ponto de 

vista dos valores e dos critérios que orientam e regulam a ação das pessoas e a 

organização da sociedade; plurais do ponto de vista da orientação sexual e da 

configuração familiar; plurais do ponto de vista religioso etc. 

 Neste contexto, é inevitável a pergunta pela importância, pelo lugar e pela 

missão que as tradições religiosas – concretamente o cristianismo – têm ou podem 

ter em uma sociedade plural. Pergunta necessária e urgente, tanto para as tradições 

religiosas (em vista de sua afirmação e de seu desenvolvimento em uma sociedade 

plural), quanto para o conjunto da sociedade (dado o crescimento da presença e 

intervenção de grupos religiosos na vida pública). 

 Essa pergunta pode ser respondida de muitas formas. Em tempos passados, 

chegou-se a decretar a “morte de deus” e o “fim da religião”. A explosão de 

movimentos religiosos nas últimas décadas, no mundo inteiro, reivindicando 

inclusive participação ativa na vida pública, por mais complexa e ambígua que seja; 

entretanto, parece contestar estes decretos ou estas teses e abrir espaço para uma 

interação e um diálogo crítico-criativos das tradições religiosas com o conjunto da 

sociedade. 

Grosso modo, podemos identificar, entre nós, duas formas fundamentais de 

compreensão e efetivação positivas dessa interação e desse diálogo: uma de caráter 

mais teórico-linguístico (diá-logo), que tem em Jürgen Habermas uma de suas 

principais referências; outra de caráter mais práxico (inter-ação), desenvolvida 

pelas teologias da libertação e, mais recentemente, pelo sociólogo Boaventura de 

Sousa Santos (SANTOS, 2014). 

No primeiro caso, reconhece-se a importância e a contribuição das tradições 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2271 

 

religiosas, particularmente no contexto de uma “sociedade pós-secular”1. Antes de 

tudo, no que diz respeito ao “aspecto motivacional” (HABERMAS; RATZINGER, 

2007, 33-39, 51). Mas também no que diz respeito ao seu “conteúdo” 

(HABERMAS; RATZINGER, 2007, 49s), desde que ele seja traduzido numa 

linguagem ou num “discurso secular”. Partindo de uma “diferenciação” 

(HABERMAS; RATZINGER, 2007, 47) e mesmo de uma suposta “assimetria das 

pretensões epistêmicas” (HABERMAS; RATZINGER, 2007, 49) entre o “discurso 

religioso” e o “discurso secular”, impõe-se, aqui, o desafio de uma tradução ou 

“transposição” (HABERMAS; RATZINGER, 2007, 50) secular dos conteúdos 

religiosos ou de uma “apropriação de conteúdos genuinamente cristãos pela 

filosofia” (HABERMAS; RATZINGER, 2007, 49), tal como se deu, por exemplo, 

com “a transformação da condição de similaridade com Deus do ser humano em 

dignidade igual e incondicional de todos os seres humanos” (HABERMAS; 

RATZINGER, 2007, 50). Não obstante o valor e a contribuição dessa posição, 

haveria que discutir – aqui – tanto a pretensa superioridade epistêmica e 

universalidade do “discurso secular” (elitismo!?), quanto a pretensa radicalidade da 

linguagem ou do discurso na vida humana (idealismo!?) (GONZÁLEZ, 1994, 638-

639; 2008, 40-44). 

No segundo caso, a importância e a contribuição de tradições e movimentos 

religiosos dizem respeito à sua intervenção concreta em favor da dignidade 

humana. Em geral, eles têm um potencial ético-espiritual profundamente 

humanizador, não obstante todos os riscos de fundamentalismo e intolerância e de 

instrumentalização ideológica. Diferentemente da postura anterior, o desafio 

fundamental – aqui – não é de ordem teórico-linguístico (tradução ou 

transposição), mas de ordem práxica (intervenção ou interação).  

                                                 
1 A expressão “pós-secular” diz respeito tanto ao “reconhecimento público pela contribuição funcional que [as comunidades religiosas] 
prestam à reprodução de motivos e atitudes”, quanto à “convicção normativa” de que a “modernização da consciência pública” afeta 
“tanto as mentalidades religiosas quanto as seculares, modificando-as de forma reflexiva”. De modo que “ambos os lados estarão em 
condições de levar a sério em público, por razões cognitivas, as respectivas contribuições para temas controversos” (HABERMAS – 
RATZINGER, 2007, 52). “A neutralidade ideológica do poder do Estado que garante as mesmas liberdades éticas a todos os cidadãos é 
incompatível com a generalização política de uma visão de mundo secularizada” (HABERMAS – RATZINGER, 2007, 57). 

 



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2272 

No que se refere à questão específica da linguagem ou do discurso, 

tampouco se afirma aqui uma superioridade epistêmica do “discurso secular” sobre 

o “discurso religioso”, nem vice-versa. Pelo contrário. Reconhecendo as 

“limitações” dos muitos discursos ou linguagens, Boaventura de Sousa Santos abre 

espaço e aponta para uma “ecologia de saberes”, isto é, “um exercício 

epistemológico baseado na incompletude de qualquer tipo de conhecimento 

humano e destinado a identificar conhecimentos distintos e critérios de rigor e 

validade que operam credivelmente nas práticas sociais de modo a desenvolver 

interações criativas entre eles” (SANTOS, 2014, 107). 

Nas trilhas abertas e desenvolvidas pelas muitas teologias da libertação 

vinculadas a muitos processos de libertação; mais recentemente, formuladas e 

propostas por Boaventura de Sousa Santos que nos confrontaremos com a 

problemática do cristianismo numa sociedade plural. Num primeiro momento, 

mostrando como tradições e movimentos religiosos são (ou podem ser) um lugar 

privilegiado de afirmação e defesa da dignidade humana e como as teologias, mais 

ou menos explicitas e elaboradas, que os sustentam, constituem uma “gramática de 

defesa da dignidade humana” (SANTOS, 2014, 29). Num segundo momento, 

mostrando como a afirmação e a defesa da dignidade humana constituem o núcleo 

da experiência cristã de Deus. 

 

2  Religião e dignidade humana 

 

 Conforme indicado acima, tomaremos como referência, neste trabalho, o 

livro de Boaventura de Sousa Santos Se Deus fosse um ativista dos direitos 

humanos2. Mas não vamos fazer uma apresentação global e crítica da obra. Isso é 

tarefa para recensão (NOGOSEKE, 2014, 1097-1104; TOLDY, 2014). 

Consideraremos apenas sua tese fundamental que, por razões didáticas, pode ser 

formulada em quatro pontos coerentemente articulados: A) “a ideologia da 

                                                 
2 A partir de agora, os números entre parênteses, sem outra indicação, remetem a páginas desta obra. 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2273 

 

autonomia e do individualismo possessivos é hoje contrariada por duas políticas 

normativas principais que [...] procuram operar globalmente: os direitos humanos 

e as teologias políticas” (11); B) os movimentos religiosos/teológicos pluralistas e 

progressistas “podem ser uma fonte de energia radical para as lutas contra-

hegemônicas dos direitos humanos” (12); C) esses movimentos “constituem uma 

gramática de defesa da dignidade humana que rivaliza com a que subjaz aos 

direitos humanos e muitas vezes a contradiz” (29); D) essa rivalidade ou 

contradição abre “a possibilidade de novas relações e diálogos entre [concepções 

alternativas de dignidade humana]”, mediante uma “ecologia de saberes” que tem 

como objetivo “ampliar a legitimidade intelectual e cultural das lutas pela 

dignidade humana” (107). Sua pretensão última, como explicita no prefácio da 

obra, é “realizar um exercício de tradução intercultural entre estas duas políticas 

normativas, procurando zonas de contato para tradução entre elas donde possam 

emergir energias novas ou renovadas para a transformação social radical 

progressista” (12). 

 Estas reflexões nasceram da observação e constatação no Fórum Social 

Mundial que vem se realizando desde 2001 de “como os ativistas da luta por justiça 

socioeconômica, histórica, sexual, racial, cultural e pós-colonial baseiam 

frequentemente o seu ativismo e as suas reivindicações em crenças religiosas ou 

espiritualidades cristãs, islâmicas, judaicas, hindus, budistas e indígenas” (12). 

Estas “subjetividades políticas”, diz ele, “combinam efervescência criativa e energia 

apaixonada e intensa com referências transcendentes ou espirituais que, longe de 

as afastarem das lutas materiais e bem terrenas por um outro mundo possível, mais 

profundamente as comprometem com estas” (13). Daí seu propósito ao escrever 

este livro: “dar conta destas subjetividades e destas lutas para as fortalecer e, afinal, 

também para dar sentido às minhas vivências com umas e outras” (13). 

 Para isso, A) começa identificando “a fragilidade dos direitos humanos 

enquanto gramática da dignidade humana e os desafios que a emergência das 

teologias políticas lhes coloca no início do século 21”; B) distingue “diferentes tipos  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2274 

de teologias políticas” e de “discursos e práticas contrastantes de direitos humanos” 

e seleciona “os tipos de reflexão e prática que podem contribuir para expandir e 

aprofundar o cânone das políticas de direitos humanos”; C) conclui defendendo 

que “as teologias pluralistas e progressistas podem ser uma fonte de energia radical 

para as lutas contra-hegemônicas dos direitos humanos” (12, 145). Noutras 

palavras, parte da hegemonia e fragilidade dos direitos humanos, enquanto 

gramática da dignidade humana, confronta-se com a globalização e a complexidade 

das teologias políticas; e aponta para uma “concepção pós-secularista dos direitos 

humanos” ou para uma “ecologia de concepções da dignidade humana”. 

A) Hegemonia e fragilidade dos direitos humanos 

  

Boaventura de Sousa Santos começa sua reflexão com uma afirmação 

desconcertante que aparece já no título da introdução da obra – “Direitos 

humanos: uma hegemonia fraca” (15): “A hegemonia dos direitos humanos como 

linguagem de dignidade humana é hoje incontestável. No entanto, [...] a grande 

maioria da população mundial não é sujeito de direitos humanos. É objeto de 

discursos de direitos humanos” (15). Essa situação leva-nos a questionar “se os 

direitos humanos servem eficazmente à luta dos excluídos, dos explorados e 

discriminados ou se, pelo contrário, a torna mais difícil” (15); e, em todo caso, 

“mesmo sendo parte da mesma hegemonia que consolida e legitima sua opressão”, 

se eles poderão “ser usados de modo contra-hegemônico” (16). O enfrentamento 

dessas questões acaba levantando outras tantas que, em conjunto, revelam a 

complexidade da problemática e o modo como autor lida com ela: “Por que há 

tanto sofrimento injusto que não é considerado uma violação dos direitos 

humanos? Que outras linguagens da dignidade humana existem no mundo? Se 

existem, são ou não compatíveis com a linguagem dos direitos humanos?” (16). 

“A busca de uma concepção contra-hegemônica dos direitos humanos deve 

começar por uma hermenêutica da suspeita em relação aos direitos humanos tal 

como   são   convencionalmente   entendidos  e  defendidos,  isto  é,  em   relação  às  



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2275 

 

concepções dos direitos  humanos mais diretamente  vinculadas à matriz liberal e 

ocidental destes” (16). Neste sentido, é preciso começar reconhecendo que “os 

direitos e o direito têm uma genealogia dupla na modernidade ocidental” (16). Por 

um lado, uma “genealogia abissal” que dividiu o mundo entre “sociedades 

metropolitanas e colônias” e em que “os direitos humanos foram historicamente 

concebidos para vigorar apenas [...] nas sociedades metropolitanas” (17). Por outro, 

uma “genealogia revolucionária”, ligada ao “individualismo burguês” e à “sociedade 

burguesa” emergente que se consolida com as revoluções americana e francesa e 

que articula direito-liberalismo-capitalismo (17) – base da “hegemonia” e do 

“consenso” de que gozam os direitos humanos em nossas sociedades (17s). 

“Hegemonia” e “consenso” assentam-se em “ilusões” que “constituem o 

senso comum dos direitos humanos convencionais” (18). O autor distingue e 

apresenta quatro destas ilusões. Em primeiro lugar, a “ilusão teleológica” que 

“consiste em ler a história da frente pra trás”, absolutizando o presente e tratando 

“ações de opressão e dominação” como “ações emancipatórias de libertadoras” 

(18). Em segundo, a “ilusão triunfalista”, segundo a qual “a vitória dos direitos 

humanos é um bem humano incondicional” e “todas as outras gramáticas da 

dignidade humana [...] eram inerentemente inferiores em termos éticos e 

políticos”, sem considerar o fato decisivo da complementação da “força das ideias” 

com a “força bruta das armas” (19). Em terceiro, a ilusão da “descontextualização” 

que silencia ou ofusca o fato de que, desde suas origens até os nossos dias, “os 

direitos humanos foram usados, como discurso e como arma política, em contextos 

muito distintos e com objetivos contraditórios” – revoluções burguesas, invasões, 

discursos e práticas contra-revolvucionárias (20s). Em quarto e último lugar, a 

ilusão monolitista que “consiste em negar ou minimizar as tensões e até mesmo as 

contradições internas das teorias dos direitos humanos” (22): “direitos do homem e 

do cidadão” (22), “direitos individuais e coletivos” (23). 

“Ter presente estas ilusões é crucial para construir uma concepção e uma 

prática  contra-hegemônica  de  direitos  humanos,  sobretudo  quando  elas  devem  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2276 

assentar  num  diálogo  com  outras  concepções  de  dignidade  humana  e  outras 

práticas em sua defesa” (26).  Parte-se, então, da constatação de que “a 

compreensão do mundo excede – em muito – a compreensão ocidental do mundo 

e, portanto, a compreensão ocidental da universalidade dos direitos humanos” 

(28). E isso se pode comprovar em vários “movimentos de resistência contra a 

opressão, marginalização e exclusão que têm vindo a emergir nas últimas décadas e 

cujas bases ideológicas pouco ou nada têm a ver com as referências culturais e 

políticas ocidentais dominantes ao longo século XX”, como é o caso dos 

“movimentos indígenas” na América Latina, dos “movimentos de camponeses na 

África e na Ásia” e da “insurgência islâmica”, dentre outros (28s). Estes 

movimentos estão “enraizados em identidades históricas multisseculares, incluindo 

muitas vezes a militância religiosa”; eles “comungam do fato de provirem de 

referências políticas não ocidentais e de se constituírem como resistência ao 

domínio ocidental” (29). 

Neste livro, Boaventura de Sousa Santos se concentra “nos desafios aos 

direitos humanos quando confrontados com os movimentos que reivindicam a 

presença da religião na esfera pública”. Estes movimentos “constituem uma 

gramática de defesa da dignidade humana que rivaliza com a que subjaz aos 

direitos humanos e muitas vezes a contradiz” (29). 

B) Globalização e complexidade das teologias políticas 

 

Junto à constatação da hegemonia e fragilidade dos direitos humanos, como 

gramática da dignidade humana, está a constatação da presença global e complexa 

de movimentos religiosos com suas teologias políticas na vida pública: “A 

reivindicação da religião como elemento constitutivo da vida pública é um 

fenômeno que tem ganhado relevância nas últimas décadas em todo o mundo”, 

constituindo-se, inclusive, como “fenômeno global” (31). Trata-se de um fenômeno 

extremamente complexo e num duplo sentido. Da parte dos movimentos religiosos, 

ele se constitui como “um fenômeno multifacetado, tanto no que respeita às 

denominações envolvidas como no tocante às orientações políticas e culturais” (31).  



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2277 

 

No  que diz respeito ao seu caráter global,  é preciso reconhecer que “a  globalização  

não  é um fenômeno monolítico e que as relações transacionais são uma teia de 

duas globalizações opostas que por vezes seguem paralelas e por vezes se 

interceptam” (31): “globalização hegemônica neoliberal” X “globalização contra-

hegemônica ou globalização a partir de baixo” (32-36) (SANTOS, 2001, 25-102), 

distinção extremamente importante na consideração do processo de “globalização 

das teologias políticas” (31). 

Para Boaventura de Sousa Santos, embora se trate de “um fenômeno que 

tem vindo a assumir uma importância crescente nas últimas décadas”, como no 

caso dos “processos de globalização” em curso, “não estamos perante um fenômeno 

novo” (36). Basta recordar o papel desempenhado pelo catolicismo e pelo islã nos 

processos de conquista e colonização no ocidente e no oriente. “É novo apenas na 

medida em que ocorre depois de séculos de dominação colonial e neocolonial, e de 

imposição global do paradigma cultural e político da modernidade ocidental” (36).  

No que diz respeito à questão do “papel da religião na sociedade” (36), este 

paradigma está estruturado a partir da “distinção entre o espaço público e o espaço 

privado” e do “confinamento da religião” no espaço privado (37). Isso é o que se 

apresenta “hoje” como “um elemento central do imaginário político ocidental, tanto 

no plano da regulação social como no da emancipação social”, dá-se de modo bem 

concreto “com os direitos naturais do século XVII e com seus sucessores: 

constitucionalismo moderno e Declaração de Direitos Humanos das Nações 

Unidas” (37). 

É precisamente essa “resolução ocidental da questão religiosa” que vem 

sendo posta em questão por parte de movimentos religiosos com suas teologias 

políticas que reivindicam “o papel da religião na vida pública” (36). Por “teologias 

políticas”, o autor entende “os diferentes modos de conceber a intervenção da 

religião, como mensagem divina, na organização social e política da sociedade” 

(38); “de modo mais ou menos radical, todas as teologias políticas questionam a 



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2278 

distinção moderna entre o público e o privado e reivindicam a intervenção da 

religião na esfera pública” (39). 

Dito isso, é necessário chamar atenção para a diversidade de teologias 

políticas, com as diferenças, tensões e mesmo oposições que as caracterizam e que 

se dá no interior das mais diversas tradições religiosas; particularmente, nas 

tradições monoteístas (39s). Neste contexto, o autor faz uma dupla “classificação” 

das teologias políticas, não obstante os limites e os ricos de toda classificação. 

A) “Quanto ao âmbito da intervenção da religião na esfera pública, devemos 

fazer uma distinção entre teologias pluralistas e fundamentalistas” (40). 

Enquanto para as teologias fundamentalistas “a revelação é concebida como o 

princípio estruturante da sociedade em todas as suas dimensões” e “está 

normalmente ligada ao escriturismo”, as teologias pluralistas “concebem a 

revelação como um contributo para a vida pública e à organização política da 

sociedade, mas aceitam a autonomia de ambas”, buscando um “equilíbrio” entre 

razão e revelação. Distinguem-se, pois, tanto na “relação entre razão e revelação”, 

quanto na “relação entre revelação e história” (42). 

B) “No tocante ao critério ou à orientação da intervenção religiosa, podemos 

distinguir entre teologias tradicionalistas e progressistas” (47). Enquanto as 

tradicionalistas “intervêm na sociedade política defendendo como melhor solução 

para o presente, as regulações sociais e políticas do passado”, subordinando “a 

autoridade política à autoridade religiosa” (47) e recusando “a distinção entre a 

religião dos oprimidos e a religião dos opressores” (48), as teologias progressistas 

“fundam-se na distinção entre a religião dos oprimidos e a religião dos opressores e 

criticam severamente a religião institucional como sendo a religião dos opressores” 

(48). 

“A distinção entre diferentes tipos de teologia [...] permite ver que as 

relações entre os fenômenos religiosos emergentes, as formas de globalização e os 

direitos humanos não são unívocas ou monolíticas”. Embora, “no tocante à 

globalização, todas as teologias políticas são não hegemônicas, uma vez que são 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2279 

 

marginais”; apenas “as teologias pluralistas progressistas contém um forte 

potencial contra-hegemônico” (53): “Ao reconhecer a relativa autonomia do espaço 

secular e ao fazer um julgamento crítico das injustiças que nele ocorrem, a religião 

dos oprimidos pode ser uma fonte de articulação entre os movimentos religiosos e 

seculares que lutam por uma sociedade mais justa e mais digna” (53s). 

Em todo caso, “A emergência das teologias políticas gera novas zonas de 

contato entre concepções rivais de ordem social e transformação social com as 

novas formas de turbulência política, cultural e ideológica daí derivantes” (91), 

lançando “uma nova luz sobre os limites da política dos direitos humanos a uma 

escala global” (82). Essas “turbulências” (princípios rivais, raízes X opções, 

religioso X secular) normalmente “refletem diferentes dimensões da injustiça 

global constitutiva da ordem imperial na sua fase mais recente: injustiça 

socioeconômica, injustiça cognitiva (incluindo a injustiça epistêmica, sexual, racial 

e religiosa) e a injustiça histórica” (104). 

Interessa-nos destacar apenas a “turbulência” entre “o religioso e o secular” 

(98-102) como expressão de “injustiça religiosa” (104), indicando “a fraqueza da 

resposta dos direitos humanos neste domínio” e, sobretudo, apontando para uma 

concepção e prática contra-hegemônica dos direitos humanos (107). 

C) “Para uma concepção pós-secularista dos direitos humanos” 

 

A emergência de teologias políticas pluralistas progressistas no cenário 

global com sua reivindicação de intervenção na organização social e política da 

sociedade abre espaço e aponta para uma concepção e prática “contra-

hegemômicas” e “pós-secularistas” de direitos humanos. Isso acontece tanto por 

seu potencial contra-hegemônico humanizador e libertador quanto por seu 

potencial crítico-profético frente à concepção hegemônica de direitos humanos. 

Quando  fala  de  “direitos  humanos  contra-hegemônicos”,  Boaventura de  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2280 

Sousa Santos se refere às  “lutas contra o sofrimento humano injusto, concebido no 

sentido mais amplo e abrangendo a natureza como parte integrante da 

humanidade” (111).  Ora,  as  teologias  pluralistas progressistas estão vinculadas a 

“práticas religiosas baseadas na comunidade, para as quais Deus se revela no 

sofrimento humano injusto, nas experiências de vida de todas as vítimas de 

dominação, opressão ou discriminação e nas lutas de resistência que elas 

promovem”. A tal ponto que “prestar testemunho a este Deus significa denunciar 

este sofrimento e lutar contra ele”. Aqui, precisamente, “reside a possibilidade de 

ligar o retorno de Deus a um humanismo trans-moderno concreto”. Para ele, “um 

diálogo entre os direitos humanos e as teologias progressistas é não só possível 

como é provavelmente um bom caminho para desenvolver práticas 

verdadeiramente inter-culturais e mais eficazmente emancipadoras”. Esse diálogo 

proporcionará um “auto-enriquecimento mútuo”, aprofundando o “potencial 

emancipador de ambos”. E terá como resultado “uma ecologia de concepções da 

dignidade humana, algumas seculares, outras religiosas”, produto de uma 

“hermenêutica diatópica”, isto é, “um exercício de interpretação transformadora, 

orientada para a prática social e política, entre os topoi dos direitos humanos e os 

topoi das teologias políticas progressistas” (113). 

Em seguida, passa a indicar algumas das contribuições que as teologias 

pluralistas progressistas, particularmente as teologias da libertação, oferecem para 

uma ampliação da compreensão e prática dos direitos humanos, no contexto de 

uma “ecologia de concepções de dignidade humana”: 

a) “Podem ajudar a recuperar a ‘humanidade’ dos direitos humanos”, 

afirmando o “sujeito humano simultaneamente enquanto indivíduo concreto e ser 

coletivo” (113) frente a teorias, conservadoras ou progressistas, que levam a 

“desacreditar a resistência individual e coletiva contra a injustiça e a opressão” 

(114); 

b) Estão atentas e ligadas às “múltiplas dimensões do sofrimento humano 

injusto” (115); por isso, “diferem de acordo com o povo, grupo social ou tipo de 

sofrimento específico que privilegiam”: desigualdade social, discriminação sexual 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2281 

 

contra as mulheres, racismo (indígenas, chicanos, negros), discriminação étnica e 

religiosa (judeus, palestinos, cristãos coreanos, dalits indianos) etc. (116-124); 

c) “Acesso denso, direto e intenso à carne em sofrimento” (125) sem 

despolitizá-lo (126), ou seja, articulação “entre a ligação visceral de um gesto 

assistencial, de um cuidado incondicional, e a luta política contra as causas do 

sofrimento como parte da tarefa inacabada da divindade” (127); 

d) “Uma vontade radical insurgente e um horizonte pós-capitalista” (127), 

“razão pela qual as mobilizações religiosas que no nosso tempo reclamam a esfera 

pública são sustentadas por uma espécie de radicalismo que não encontramos na 

maioria dos movimentos sociais” (128) vivido na luta “contra o poder, a injustiça e 

a opressão, quer ocorra na esfera pública ou privada, e independentemente das 

suas causas, incluindo as religiosas” (128); 

e) “Impulso para a interculturalidade nas lutas pela dignidade humana” 

(129), como testemunham os diálogos ecumênicos e inter-religiosos (130) e, 

sobretudo, os processos históricos tenso-criativos em que as religiões ocuparam “as 

zonas de contato entre diferentes culturas e formas de saber, fronteiras, 

encruzilhadas [...]”, antecipando “o estádio intermédio, o estar-entre 

epistemológico sem o qual os intercâmbios interculturais não poderiam ser bem 

sucedidos” (132); 

f) “Pela sua insistência na narrativa concreta do sofrimento das vítimas e da 

sua luta contra os opressores, as teologias políticas progressistas podem contribuir 

para tornar o sofrimento injusto numa presença intolerável que desumaniza tanto 

as vítimas quanto os opressores, quanto ainda aqueles que, não se sentindo nem 

vítimas nem opressores, veem no sofrimento injusto um problema que não lhes diz 

respeito” (135s); 

g) Para além da contribuição nos processos de “interpretação, produção e 

partilha  de  significados”  (136),  são  particularmente  sensíveis  à  “presença” que  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2282 

“precede” e extrapola o “significado” (136). “A presentificação do passado ou do 

outro por meio de ritos, rituais e sacramentos [...] desempenha um papel central na 

experiência religiosa” (138), gerando um “sentido intensificado de partilha e 

presença que, se for colocado ao serviço das lutas de resistência e libertação da 

opressão, pode contribuir para fortalecer e radicalizar a vontade de transformação 

social” (139), como se pode verificar naquilo que no MST se costuma chamar 

“mística” (138); 

h) “Possibilidade de libertar uma nova energia na sociedade, injetando nas 

lutas sociais a força motivadora contida na espiritualidade” capaz de fazer muitos 

ativistas de direitos humanos pagarem “com as suas vidas o empenho que puseram 

nas lutas pela justiça social”, como comprovam o martírio de Martin Luther King, 

de Oscar Romero e de “tantos crentes anônimos cujos sacrifícios nunca chegam às 

notícias” (142). 

Em síntese, não obstante seus limites e seus riscos, as teologias pluralistas 

progressistas podem, a partir de sua experiência espiritual, alargar enormemente o 

horizonte de compreensão e prática da dignidade humana. Isso se dá de muitas 

formas: afirmando o “sujeito humano” individual-coletivo, estando atentas às 

“múltiplas dimensões do sofrimento humano injusto”, mantendo uma “ligação 

visceral” com o sofrimento sem despolitizá-lo, radicalizando a luta contra toda 

forma de injustiça e opressão, impulsionando a “interculturalidade nas lutas pela 

dignidade humana”, narrando o sofrimento das vítimas e sua luta por libertação, 

insistindo no primado e na força da “presença” sobre a “interpretação” e cultivando 

“a espiritualidade das/nas lutas materiais pela transformação social”. 

O autor conclui a obra reafirmando que “as teologias pluralistas e 

progressistas podem funcionar como uma fonte de energia radical para as lutas 

contra-hegemônicas dos direitos humanos” (145) e explicitando o sentido 

metafórico do título do livro: “Na lógica deste livro, se Deus fosse um ativista dos 

direitos humanos, Ele ou Ela estariam definitivamente em busca de uma concepção 

contra-hegemônica dos direitos humanos e de uma prática coerente com ela. Ao 

fazê-lo, mais tarde ou mais cedo, este Deus confrontaria o Deus invocado pelos 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2283 

 

opressores e não encontraria nenhuma afinidade com Este ou Esta. Por outras 

palavras, Ele ou Ela chegariam à conclusão de que o Deus dos subalternos não pode 

deixar de ser um Deus subalterno” (148)3. 

No contexto específico de nossa reflexão acerca do cristianismo numa 

sociedade plural, Boaventura de Sousa Santos aponta para o potencial 

humanizador e libertador das religiões, pelo menos na forma como tem sido vivida 

e pensada pelos movimentos e teologias da libertação. Nesta perspectiva, a 

cristianismo deve ser vivido e pensado de modo “contra-hegemônico” ou “a partir 

de baixo” (32), em interação e diálogo com os mais diversos movimentos de 

libertação, alargando e aprofundando a compreensão e a prática da dignidade 

humana. Tudo isso no contexto do que ele denomina “uma ecologia de concepções 

de dignidade humana” (113). 

 

3  Dignidade humana e cristianismo 

  

No item anterior, vimos com Boaventura de Sousa Santos como as religiões 

em geral podem e muitas vezes se constituem como “uma fonte de energia radical 

para as lutas contra-hegemônicas dos direitos humanos” (144). Esta não é uma 

afirmação gratuita e abstrata nem muito menos ingênua. É uma afirmação que 

nasce da observação e do contato com militantes e movimentos religiosos 

comprometidos com as mais diversas lutas por justiça no mundo (cf. 12s). O autor 

sabe que estes militantes e movimentos representam uma parcela minoritária e 

muitas vezes perseguida no interior de suas próprias tradições ou organizações 

religiosas; mas capta muito bem seu potencial “contra-hegemônico” na sociedade e 

                                                 
3 O autor tira, aqui, uma conclusão bastante discutível não só do ponto de vista religioso e histórico, mas também do ponto de vista 
lógico: “Um Deus monoteísta apelando ao politeísmo como condição para que a invocação de Deus nas lutas sociais e políticas por uma 
transformação social progressista não tenha efeitos perversos. A ideia de um Deus subalterno será a de que apenas o politeísmo 
permite uma resposta inequívoca a esta questão crucial: de que lado estás?” (148). A própria abordagem que o autor faz das teologias 
pluralistas progressivas, particularmente as teologias da libertação, demonstra a problematicidade e inconsistência dessa afirmação. 
Sem falar que o monoteísmo cristão é, se se pode falar assim, um monoteísmo pluralista (!?) tanto na forma de nomear Deus (Pai, 
Filho, Espírito Santo), quanto na forma de se relacionar com Ele (processos históricos de libertação). 
 



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2284 

sua contribuição para a ampliação da compreensão e prática da dignidade humana, 

no contexto de uma “ecologia de concepções da dignidade humana” (113). 

As religiões são consideradas, portanto, a partir e em vista da afirmação da 

dignidade humana, isto é, das “lutas contra o sofrimento humano injusto” (111). 

Daí o “critério de base” usado pelo autor na consideração de pessoas e práticas 

religiosas: “De que lado estão? Do lado dos opressores ou do lado dos oprimidos? 

Do lado do fundamentalismo ou do lado do pluralismo? Do lado do tradicionalismo 

reacionário ou do lado da transformação social progressista?” (146). 

 Alguém poderia reagir contra essa abordagem, acusando-a de reducionista e 

instrumentalizadora. Como se as religiões e as práticas religiosas fossem reduzidas 

à sua dimensão ou ao seu potencial ético e fossem instrumentalizadas ou 

manipuladas em vista de certos interesses sociais. Um tipo de abordagem que 

comprometeria a integralidade das tradições e práticas religiosas ou, pior ainda, 

que terminaria por negar aquilo que lhes é mais próprio ou especifico, formulado 

ou designado comumente em expressões como “espiritual”, “religioso”, 

“transcendente” etc. 

 E tal suspeita ou crítica não seria completamente absurda e descabida. 

Curiosa e surpreendentemente, entretanto, a abordagem de Boaventura de Sousa 

Santos extrapola o nível da pura constatação e da instrumentalização, tocando no 

núcleo mesmo da experiência religiosa, particularmente nas tradições monoteístas. 

Não apenas constata a participação de muitos crentes e movimentos religiosos nas 

lutas por justiça e seu potencial contra-hegemônico, mas percebe e mostra como 

estes crentes e movimentos baseiam esta participação em “crenças religiosas ou 

espiritualidades cristãs, islâmicas, judaicas, hindus, budistas e indígenas” (12), isto 

é, em “referências transcendentes e espirituais” (13). Para estes crentes e 

movimentos, “Deus se revela no sofrimento humano injusto, nas experiências de 

vida de todas as vítimas de dominação, opressão ou discriminação e nas lutas de 

resistência que elas promovem. Como consequência, prestar culto a esse Deus 

significa  denunciar  este sofrimento e lutar contra ele” (112s); “Deus está envolvido  



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2285 

 

na história dos povos oprimidos e nas suas lutas de libertação” (115). De modo que 

tratar as religiões a partir e em vista da dignidade humana é tratá-las a partir 

daquilo que constitui o núcleo mesmo da experiência religiosa ou, em todo caso, 

uma de suas características fundamentais. 

Se isso vale de alguma forma para todos os movimentos e tradições 

religiosas, vale – de modo muito particular – para a tradição judaico-cristã 

(SIVATTE, 1997; PIXLEY, 2002; SCHWANTES, 2008a; SCHWANTES, 2008b; 

LOHFINK, 2001; TAMEZ, 1995). A experiência de Deus, nessa perspectiva, está de 

tal modo vinculada aos pobres e oprimidos e aos seus processos de libertação que 

se pode afirmar que a problemática do direito dos pobres ou da prática da justiça 

constitui “o grande tema bíblico” (BOFF, 1997, 72; SCHAWANTES, 2013) ou o “fio 

que perpassa, articula e costura as muitas páginas da bíblia”(AQUINO JÚNIOR). 

Não por acaso, Deus é experimentado e nomeado na Escritura como o Deus dos 

pobres e oprimidos (Ex 3, 7-9; Dt, 10, 18; Jd 9, 11; Sl 145; Pr 22, 22s; Lc 1, 46-55 

etc.); não por acaso, o direito dos pobres e oprimidos aparece na Escritura como 

direito de Deus (Pr 14, 31; 17, 5; etc); não por acaso, a fidelidade a Deus passa pela 

observância e defesa do direito dos pobres e oprimidos (Dt 10, 19; Jr 22, 3.16; Jó 

31, 13-15; Lc 10, 25-37 etc.); não por acaso, as expectativas messiânicas estão 

ligadas ao direito dos pobres e oprimidos (Sl 72; Is 11, 1-9; 61, 1- etc.); e não por 

acaso, o messianismo de Jesus, a Boa Notícia do reinado de Deus, tem a ver 

fundamentalmente com a justiça aos pobres e oprimidos (Lc 4, 17-21; 5, 31s; 6, 20-

23; 7, 21-23; Mt 25, 31-46 etc.) (JEREMIAS, 2008, 159-193; SOBRINO, 1996, 105-

159). 

A afirmação e defesa da dignidade humana ou mais concretamente do 

direito dos pobres e oprimidos constitui, portanto, o núcleo da experiência judaico-

cristã de Deus. É o que há de mais religioso, sagrado, espiritual, transcendente etc. 

Jesus resume toda a Lei no amor a Deus e ao próximo (Mt 22,34-40) ou 

simplesmente no amor ao próximo (Jo 15, 12) que, segundo a Escritura, constitui o 

critério  de  amor  a  Deus   (1 Jo 4, 20),  a  condição  e  o  critério para herdar a vida  



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2286 

eterna (Lc 10, 25-37) ou para participar do banquete escatológico (cf. Mt 25, 31-46). 

João apresenta, de modo extremamente desconcertante e fantástico, a 

experiência cristã de Deus ou a fé cristã: “Compreendemos o que é o amor porque 

Jesus deu a sua vida por nós; portanto, nós também devemos dar a vida pelos 

irmãos” (1 Jo 3,16): “amados, se Deus nos amou a tal ponto, também nós devemos 

amar-nos uns aos outros” (1 Jo 4, 11). Talvez o mais lógico fosse afirmar que, se 

Deus nos ama tanto a ponto de dar a vida por nós, também nós deveríamos dar a 

vida por ele. Mas a conclusão de João é bem outra: também nós devemos amar e 

dar a vida por nossos irmãos. Pois só amando os irmãos, ama-se a Deus. O amor a 

Deus é sempre mediado pelo amor aos irmãos; o amor aos irmãos é o que nos torna 

afins com Deus, o que nos faz participar de sua vida, enfim, o que nos torna seus 

filhos/as (1 Jo 1-10). 

De modo que, na perspectiva cristã, é impossível “amar a Deus” sem “amar 

ao próximo”, que é, antes de tudo, o que está “caído” à beira do caminho. Socorrê-

lo em suas necessidades, fazer-lhe justiça, agir com compaixão e misericórdia: eis 

aqui o núcleo da experiência cristã de Deus ou da fé cristã. Com razão, o papa 

Francisco podia afirmar em sua catequese no dia 10 de agosto de 2014 que “o 

essencial do evangelho é a misericórdia” e que, por isso, “o cristão necessariamente 

deve ser misericordioso”. Anos atrás, Jon Sobrino já havia escrito uma bela página 

sobre A Igreja samaritana e o princípio misericórdia (SOBRINO, 1992, 31-45). A 

mesma problemática pode ser formulada, em sintonia com a tradição profética na 

qual Jesus está inserido e com menos riscos de manipulação espiritualista, nos 

termos de Fé e justiça, conforme fizemos em outra ocasião (AQUINO JÚNIOR). 

Importa, em todo caso, insistir na centralidade do sofrimento humano na fé 

cristã e no modo cristão de lidar e enfrentar-se com o sofrimento humano. 

Certamente, não há maior dificuldade em reconhecer e aceitar a centralidade do 

sofrimento humano na fé cristã. O problema começa quando se trata de 

compreender e enfrentar a complexidade e os níveis de sofrimento; sobretudo, as 

causas estruturais que promovem sofrimento injusto a grande parte da 

humanidade. Por um lado, não se pode nem simplificar e banalizar o sofrimento 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2287 

 

humano qualquer que seja (dimensões do sofrimento) nem relativizá-lo a tal ponto 

que já não se possa falar de urgências, prioridades etc. (níveis de sofrimento). Por 

outro, não se pode enfrentar eficazmente o sofrimento humano sem enfrentar as 

causas estruturais que o produzem. Não é simplesmente fruto do acaso nem muito 

menos da vontade de Deus ou de um suposto destino, mas, em grande medida, é 

fruto da ação humana individual e social. Enfrentar essas causas significa 

enfrentar-se e confrontar-se com interesses individuais e coletivos poderosíssimos 

(conflito). 

A percepção e o enfrentamento dessa dimensão estrutural do sofrimento 

humano são, sem dúvida nenhuma, a marca mais própria e peculiar das teologias 

da libertação e das igrejas, comunidades ou movimentos a que estas teologias estão 

vinculadas. 

No contexto específico da América Latina, a Conferência de Medellín (1968) 

já falava de “estruturas opressoras” (Introdução), “estruturas injustas” (Justiça, I), 

“violência institucionalizada” (Paz, 2, II) e apontava para a necessidade de “novas e 

renovadas estruturas” (Justiça, II). A conferência de Puebla (1979) chega a falar de 

“dimensão social do pecado”, de “estruturas de pecado” ou de “pecado social” (28, 

70, 73, 281, 452, 282, 487, 1258), reflexão que será aprofundada pela teologia da 

libertação e assumida até pelo magistério da Igreja de Roma. Além da percepção 

dessa dimensão estrutural da injustiça e de seu caráter pecaminoso, Medellín 

afirma claramente que “criar uma ordem social justa, sem a qual a paz é ilusória, é 

uma tarefa eminentemente cristã” (Paz, 2, III) e que “a justiça – consequentemente 

a paz – conquistam-se por uma ação dinâmica de conscientização e de organização 

dos setores populares, capaz de urgir os poderes públicos, muitas vezes, impotentes 

nos seus projetos sociais, sem o apoio popular” (Paz, 2, II). 

Estas intuições, que depois serão aprofundadas e solidificadas, estão na base 

do amplo e complexo processo de engajamento de cristãos, comunidades e grupos 

cristãos nas mais diversas organizações e lutas populares em todo o continente: 

caráter estrutural do sofrimento injusto, caráter pecaminoso das estruturas 



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2288 

injustas, caráter salvífico da transformação das estruturas injustas/pecaminosas da 

sociedade. 

Tudo isso mostra que o “potencial contra-hegemônico” do cristianismo, para 

além de um fato comprovado pela participação de cristãos e grupos cristãos nas 

lutas por justiça, constitui sua característica ou sua marca mais fundamental. A tal 

ponto que se pode dizer que o contrário disso, ou seja, sua instrumentalização pelos 

grupos e poderes injustos hegemônicos ao longo da história, embora 

quantitativamente majoritário, constitui uma corrupção ou negação radical da 

experiência cristã de Deus – instrumentalização ideológica (linguagem sociológica), 

blasfêmia ou idolatria (linguagem teológica). 

De modo que a abordagem de Boaventura de Sousa Santos das religiões em 

geral e do cristianismo em particular, a partir e em função das lutas sociais contra o 

sofrimento humano injusto, se não esgota a experiência cristã de Deus nem sequer 

a prática cristã do amor, toca ou diz respeito ao seu núcleo mais fundamental. Não 

sem razão, Paulo fala da fé cristã como uma “fé ativada pelo amor” (Gl 5,6), e os 

evangelhos falam do fazer-se “próximo” dos caídos, socorrendo-os em suas 

necessidades, como condição e critério para herdar a vida eterna ou para participar 

do banquete final (Lc 10, 25-37; Mt, 25, 31-46). A experiência eclesial latino-

americana, confirmada pelo papa Francisco, também em sua Exortação Apostólica 

A alegria do Evangelho, mostra a necessidade de articular bem a prática cotidiana 

da solidariedade com a transformação das estruturas da sociedade (cf. EG 188s, 

202), o que só é possível, como já indicava o Documento de Medellín, mediante 

“uma ação dinâmica de conscientização e de organização dos setores populares” 

(Paz, 2, II). Fica claro, então, o vínculo constitutivo e essencial entre cristianismo, 

amor ao próximo, estruturas da sociedade e lutas populares. 

Conclusão 

 

A forma mais fecunda e mais eficaz de viver o pensar o cristianismo em 

sociedades plurais como as nossas, é vivê-lo e pensá-lo no contexto mais amplo e 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2289 

 

complexo de afirmação e promoção da dignidade humana; particularmente, por 

meio das lutas por justiça, isto é, das lutas pelos direitos dos pobres, oprimidos e 

marginalizados em nossas sociedades.  Isso tanto por se tratar de uma necessidade 

e urgência de nosso tempo (ou de todos os tempos!?) quanto por se tratar de algo 

que, se não constitui o núcleo mesmo do cristianismo, constitui, em todo caso, uma 

de suas marcas/características e tarefas fundamentais. Afinal de contas, a 

experiência cristã de Deus, que é amor, só é possível na prática do amor para com o 

“próximo” que é, antes de tudo, o “caído à beira do caminho”; amor que tem tanto 

uma dimensão interpessoal (cuidado e na solidariedade com as pessoas que 

sofrem), quanto uma dimensão estrutural (lutas pela transformação da sociedade). 

Desta forma, o cristianismo, ao mesmo tempo em que encontra um lugar na 

sociedade atual, encontra sua mediação histórica atual mais adequada; ao mesmo 

tempo em que contribui com a afirmação e a ampliação justiça social, contribui 

para a instauração do reinado de Deus, cujo critério e cuja medida são sempre as 

necessidades e os direitos dos pobres, oprimidos e fracos, n’Ele, juízes e senhores 

de nossas sociedades e de nossas igrejas (Mt, 25, 31-46). 

 

REFERÊNCIAS 

 

AQUINO JÚNIOR, Francisco de. Fé e justiça. Disponível:  
<http://theologicalatinoamericana.com/?p=183>. Acesso em: 7 mai 2015. 

ARAÚJO, Luiz Bernardo Leite. Religião e modernidade em Habermas. São Paulo: Loyola, 
1996 

BOFF, Leonardo. Os direitos dos pobres como direitos de Deus. In. BOFF, Leonardo. Do 
lugar do pobre. Petrópolis: Vozes, 1997. p. 63-77. 

CUNICO, Geraldo. Jürgen Habermas (1929 - ). A religião além dos limites da razão 
comunicativa. In: PENZO, Giorgio; GIBELINI, Rosino. Deus na filosofia do século 
XX. São Paulo: Loyola, 1998. p. 507-519. 

GONZÁLEZ, Antonio. Orden mundial y liberación. Estudios Centroamaricanos, El 
Salvador, n. 549, p. 629-652, 1994. [Publicação online: RELat – Revista Eletrônica 



Paper-Com.: Cristianismo numa soc. plural: a propósito do liv.de Boaventura de S. Santos “Se Deus fosse um ativista dos dir. humanos” 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2290 

Latinoamericana de Teología, n. 100. Disponível em: 
<http://servicioskoinonia.org/relat/100.htm#Inicio>. Acesso em: 7 mai 2015. 

GONZÁLEZ, Antonio. Um solo mundo. La relevancia de Zubiri para la teoria 
social.1995.  Tesis (doctoral) – Universidad Centroamericana José Simeón Cañas, San 
Salvador, 1995. Disponível em: 
<http://www.uca.edu.sv/facultad/chn/c1170/agtdind.html>. Acesso em: 23 jul 2015. 
[Arquivo em PDF disponível em: 
<http://www.uca.edu.sv/filosofia/admin/files/1201404090.pdf>]. 

HABERMAS, Jürgen; RATZINGER, Joseph. Dialética da secularização. Sobre razão e 
religião. Aparecida: Ideias & Letras, 2007. 

JEREMIAS, Joachim. Teologia do Novo Testamento. São Paulo: Hagnos, 2008. 

LOHFINK, Norbert. Hinos dos pobres. O Magnificat, os Hodayot de Qumran e alguns 
Salmos tardios. São Paulo: Loyola, 2001. 

NOGOSEKE, Elisabet; CASTAMAN, Terezinha. Pistis & Praxis, Curitiba, v. 6, n. 3 p. 
1097-1104, 2014. 

OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. A presença da religião no novo contexto societário. In: 
OLIVEIRA, Manfredo Araújo de. A religião na sociedade urbana e pluralista. São 
Paulo: Paulus. p. 61-108. 

PIXLEY, Jorge. A história de Israel a partir dos pobres. Petrópolis: Vozes, 2002. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A globalização e as ciências sociais. São Paulo: 
Cortez, 2001. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Se Deus fosse um ativista dos direitos humanos. 
São Paulo: Cortez, 2014. 

SCHWANTES, Milton. Breve história de Israel. São Leopoldo: Oikos, 2008. 

SCHWANTES, Milton. História de Israel: Local e origens. São Leopoldo: Oikos, 2008. 

SCHWANTES, Milton. O direito dos pobres. São Leopoldo: Oikos – São Bernardo do 
Campo: Editeo, 2013. 

SIVATTE, Rafael. Dios camina con los pobres. Introducción al Antiguo y Nuevo 
Testamento. San Salvador: UCA, 1997. 

SOBRINO, Jon. Jesus, o libertador. A história de Jesus de Nazaré. Petrópolis: Vozes, 
1996. 

SOBRINO, Jon. La Iglesia samaritana y el principio misericordia. In: SOBRINO, Jon. El 
principio-misercordia. Bajar de la cruz a los pueblos crucificados. Santander: Sal 
Terrae, 1992. p. 31-45. 



 Francisco de Aquino Júnior 

Horizonte, Belo Horizonte, v. 13, n. 40, p. 2268-2291, out./dez. 2015 – ISSN 2175-5841  2291 

 

TAMEZ, Elsa. Contra toda condenação. A justificação pela fé partindo dos excluídos. 
São Paulo: Paulus, 1995. 

TOLDY, Tereza Martinho. Revista Crítica de Ciências Sociais, Coimbra, n. 103, 2014. 
Disponível em: <http://rccs.revues.org/5586>. Acesso em: 19 jul. 2015. 

 

 

 


