
              
 
 
 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202a06 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

   

A PANÓPLIA DO BUDA: 
respostas budistas a desafios inter-religiosos  

   

BUDDHA'S PANNOPLY: 
Buddhist Responses to Interreligious Challenges 

  

LA PANOPLIA DEL BUDA: 
respuestas budistas a los desafíos interreligiosos 

  

 

Rodrigo Wolff Apolloni ∗ 
Organização Paranaense de Ensino Técnico. 

Faculdade Organização Paranaense de Ensino Técnico.  
Curitiba, PR, Brasil. 

E-mail: rwapolloni@gmail.com  
ORCID: 0000-0003-3233-2985 

 
Frank Usarski ∗ 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 
Programa de Estudos Pós-graduados em Ciência da Religião. 

São Paulo, SP, Brasil. 
E-mail: usarski@pucsp.br 

ORCID: 0000-0001-9926-2331 
                                                                 

RESUMO 
Em grego, o termo panóplia – literalmente, todas as armas – identificava o conjunto de recursos 
marciais à disposição de um contendor. Neste artigo, os autores usam o termo, de forma figurada, 
para identificar posições e recursos assumidos pelo budismo ao longo de sua história no contato e 
nos embates retóricos e doutrinários com outras religiões. Essas posições e recursos são lidos a partir 
de um consagrado esquema de tipos ideais, que se mostram válidos tanto nas situações em que 
encontram pontos de contato quanto para mostrar que, muitas vezes – em especial, a partir de um 
princípio de dúvida em relação a elementos situados fora da experiência direta e não verbal –, o 
budismo transcende a esquematizações do gênero. 
Palavras-chave: Budismo; Bramanismo; Conflitos religiosos; Diálogo religioso; Missão e 
proselitismo. 
 

ABSTRACT 
In Greek, the term panoply – literally, all weapons – identified the set of martial resources at the 
disposal of a contender. In this article, the authors use the term, figuratively, to identify positions 
and resources assumed by Buddhism throughout its history in contact and in rhetorical-doctrinal 
clashes with other religions. These positions and resources are read from a consecrated scheme of 
ideal types, which prove to be valid both in situations in which they find points of contact and to 

                                                           
∗Doutorado em Sociologia pela Universidade Federal do Paraná. Mestrado em Ciências da Religião pela 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Graduação em Direito pela Faculdade de Direito de Curitiba 
e em Comunicação Social/Jornalismo pela Universidade Federal do Paraná. 

∗Livre docente em Ciência da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

https://orcid.org/0000-0003-3233-2985
https://orcid.org/0000-0001-9926-2331


RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

show that, often – in particular, from a principle of doubt in relation to elements outside direct and 
non-verbal experience – Buddhism transcends schematizations of this genre.  
Keywords: Buddhism; Brahmanism; Religious Conflicts; Religious dialogue; Mission and 
proselytism. 
              

RESUMEN 
En griego, el término panoplia —literalmente, todas las armas— designaba el conjunto de recursos 
marciales disponibles para un contendiente. En este artículo, los autores emplean el término de 
manera figurada para identificar las posiciones y recursos adoptados por el budismo a lo largo de 
su historia en el contacto y los enfrentamientos retóricos y doctrinales con otras religiones. Estas 
posiciones y recursos son interpretados a partir de un consagrado esquema de tipos ideales, que 
demuestran ser válidos tanto en situaciones donde se encuentran puntos de contacto como para 
evidenciar que, en muchas ocasiones —especialmente a partir de un principio de duda respecto a 
elementos situados fuera de la experiencia directa y no verbal—, el budismo trasciende 
esquematizaciones de este tipo. 
Palabras Clave: Budismo; Brahmanismo; Conflictos religiosos; Diálogo interreligioso; Misión y 
proselitismo. 
              

 

1 INTRODUÇÃO  

 

Ao longo de 25 séculos, a religião fundada por Siddhārtha Gautama/Buda (cerca de 

450-370 AEC; Michaels, 2011, p. 21-22) rasgou e pavimentou um caminho para se situar 

entre as religiões de presença global. Uma jornada de embates e articulação de um repertório 

de figuras retóricas e estratégias de argumentação diante de afirmações, indagações e 

mesmo diatribes lançadas por especialistas de outras religiões. Esses recursos lhe 

permitiram sobreviver, estabelecer processos missionários e deitar raízes em amplos 

territórios na Ásia. E, mais recentemente, assumir um lugar de certo relevo nos países 

ocidentais. 

Este artigo reconstrói alguns desses embates inter-religiosos e coloca em evidência o 

espectro de posturas do budismo diante de argumentos contrários e de tentativas retóricas 

e teológicas de desvalorização da religião. Esse espectro é percebido a partir de um esquema 

clássico de tipos ideais (posturas inclusivistas, pluralistas e exclusivistas) que é funcional 

inclusive quando se mostra incapaz de cercar e cristalizar toda a riqueza argumentativa e 

situacional budista diante do outro religioso. 

 

2 AS ORIGENS DO PODER ARGUMENTATIVO BUDISTA 

 

Pode-se localizar a gênese da panóplia argumentativa do budismo – seus recursos 

de defesa e contraposição – em elementos associados à sua dinâmica histórica e de expansão 



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

geográfica. Verifica-se, em uma etapa inicial da religião – após a morte de Siddhārtha 

Gautama, em um momento de incertezas e descentralização da liderança –, a necessidade 

de se proteger a herança espiritual contra influxos externos capazes comprometer sua 

“estrutura de plausibilidade” (Berger, 1966, p. 73-84) e a própria integridade da comunidade 

de budistas (saṅgha). Algo que foi feito, não sem tensões e divisões, pela construção de 

consensos e de regras canônicas. 

Ainda nesse contexto e pelos séculos que se seguiram há que se perceber os embates 

entre o budismo e o hinduísmo em terras indianas. Tinha-se, então, um sistema religioso 

jovem buscando afirmar-se e granjear adeptos em um ambiente pré-definido pelo 

bramanismo – à época, tradição religiosa hegemônica (Usarski e Apolloni, 2024).  

Por volta do século III AEC começa uma expansão do budismo para além do 

subcontinente indiano, o que colocou a religião no horizonte de culturas anfitriãs dotadas 

de opções religiosas poderosas. Isso implicou a necessidade de aquisição de conhecimentos 

linguísticos, adaptações e a construção de linhas de raciocínio capazes resistir aos ataques 

dogmáticos, anulá-los e vencer as disputas, aumentando a respeitabilidade da religião 

(Makransky, 2003, p. 334-361).  

Essa panóplia foi testada e reforçada quando da expansão do budismo para o 

Ocidente, em contextos étnicos – como o da imigração japonesa ao Brasil – ou de conversões 

pontuais, como as ligadas a certos círculos intelectuais.  

Pode-se afirmar, em síntese, que a quantidade de recursos retóricos acumulados pelo 

budismo ao longo do tempo se relaciona à carga retórica a que seus especialistas religiosos 

foram submetidos. Que lhes permitiu elaborar, aperfeiçoar e modificar conceitos 

apologéticos, argumentos de autojustificação e raciocínios proselitistas no sentido da defesa, 

superação ou composição argumentativa com interlocutores não budistas. 

 

2.1 Classificação e relativização argumentativa 

 

Vale caracterizar as formas gerais que essas posturas podem assumir. Aqui, segue-se 

uma distinção básica comum na literatura especializada (Vélez de Cea, 2011), que consiste 

em uma tipologia pautada nas posições de inclusivismo, pluralismo e exclusivismo.  

A despeito da crítica que recaiu sobre essa classificação por seu caráter estereotipador 

(Muck, 2002), ela não se tornou obsoleta, merecendo uma aplicação mais cuidadosa (Straus, 

2002). Vamos fazer essa aplicação, observando três aspectos. Primeiro: não é possível 

distinguir de forma não ambígua as posturas de inclusivismo e pluralismo. Segundo: é 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

preciso observar que algumas posturas típicas do budismo – entre elas, a negação de 

responder a não budistas (avyākṛta/avyākata) – não podem ser inequivocamente 

relacionadas a qualquer das três posturas. Terceiro: é preciso indagar a respeito da dimensão 

religiosa a que a postura se refere – doutrinária, soteriológica ou de prática espiritual? 

Reforçamos que as categorias servem como ferramental heurístico para uma identificação 

dos argumentos que constituem a já referida panóplia argumentativa do budismo. 

A dificuldade de se classificar uma dada postura budista como inclusivista ou 

pluralista se deve ao fato de que ambas têm como base os mesmos pré-requisitos. E isso 

porque, desde o início, o budismo mostra dúvidas sobre a pertinência da razão e da 

linguagem como meios de capturar a verdade última.  

Parta-se, por exemplo, da ideia de co-originação condicionada. O Kalahavivāda 

Sutta (parte do Suttanipāta, livro cinco da Khuddaka Nikāya) argumenta que brigas e 

divergências doutrinárias nascem do apego a opiniões particulares condicionadas por 

impressões sensoriais subjetivas. Raciocínios semelhantes aparecem no Madhupiṇḍika 

Sutta (parte do Majjhima Nikāya) e no Cūḷaviyūha Sutta. 

A relativização da própria doutrina aparece na analogia budista da jangada, 

apresentada no Alagaddūpama Sutta (integrante do Majjhima Nikāya), um dos mais 

antigos textos do cânone páli. Conforme a analogia, doutrinas valem quando contribuem 

para a libertação do adepto.  

 

Um homem, viajando, chega à margem perigosa e assustadora de um rio de vasta extensão 
de água. Então vê que a outra margem é segura e livre de perigo. Pensa: “Esta extensão de 
água é vasta e esta margem é perigosa, aquela é segura e livre de perigo. Não há embarcação 
nem ponte com que eu possa atravessar. Acho que seria bom juntar troncos, ramos e folhas 
e fazer uma jangada com a qual, impulsionada por minha mão e meus pés, passe com 
segurança à outra margem.” [...]. Tendo alcançado a margem oposta, ele pensa: “Esta 
jangada me foi muito útil e me permitiu chegar a esta margem. Seria bom carregá-la à 
cabeça ou às costas onde quer que eu vá.” [...] Tendo atravessado para a outra margem, esse 
homem deveria pensar: “Esta jangada me foi de grande auxílio e graças a ela cheguei com 
segurança; agora seria bom que eu a abandonasse à sua sorte e seguisse o meu caminho 
livremente” (Homenko e Silva, 1995, p. 30). 

 
 

Mais tarde, na etapa Abhidhamma (Theravāda, Sarvāstivāda, Sautrāntika, etc.) e 

depois na epistemológica mahayanista, essas argumentações ganharam um significado mais 

profundo que discrimina entre duas verdades (satyadvaya): a das convenções mundanas 

(lokasaṃvṛti) e a superior (paramārtha). Embora apenas esta conte do ponto soteriológico, 

a divulgação da verdade superior depende da linguagem conceitual vinculada à verdade 

relativa.  



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

Como a verdade última é incomensurável, não há como reivindicar a validade 

absoluta de qualquer argumento, um axioma incompatível com articulações dogmáticas que 

buscam apresentar e defender princípios universais e inegáveis (Keenan, 2004). Vale 

observar, porém, que outras escolas, do budismo mais antigo (como as do Abhidhamma) e 

do hinduísmo buscaram oferecer definições de realidade última A doutrina budista, em 

resumo, representa apenas um instrumental auxiliar em função de um objetivo que 

transcenderia qualquer meio discursivo.  

Em várias passagens, observe-se, o cânone páli mostra o Buda histórico situado fora 

dos contextos de exclusivismo, pluralismo ou inclusão. Seu não envolvimento nessas 

discussões não indica um fugir à raia, mas uma estratégia retórica articulada em duas 

linhas. A primeira é a da avyākata – perguntas não respondidas -, em que o Buda 

demonstra indiferença diante de certos temas; a segunda, a de um apelo à razão de seus 

ouvintes para desnaturalizar dogmas. 

O texto-chave, aqui, é o Avyākata Sutta, que traz uma conversa entre o Buda e um 

brâmane que pergunta por que o saṅgha não tem interesse pelas coisas que não foram 

declaradas. O Buda responde observando que isso decorre de um treinamento mental que 

refreia as ideias – elucubrações metafísicas (que não se confundem com o intelecto) inúteis 

para a libertação do sofrimento manifestações ilusórias que geram ignorância – para 

direcionar o monge a si mesmo. Uma manifestação desse intuito aparece na parábola da seta 

envenenada preservada no Cūlamālunkya-Sutra, em que se encontra a seguinte passagem: 

 

Certa vez um homem foi ferido por uma seta envenenada. Os amigos correram a buscar um 
médico, mas o ferido disse que só consentiria que lhe extraíssem a sete e o tratassem depois 
de lhe explicarem quem atirou a seta, com que arco ela foi lançada, qual a sua forma, etc. 
Que terá acontecido a ele? Certamente há de ter morrido antes de ver esclarecidas suas 
dúvidas. [...] Da mesma forma, respostas a perguntas acerca do caráter finito ou infinito do 
universo, da natureza, da alma etc. não nos libertam do sofrimento. Precisamos nos libertar 
do sofrimento nesta vida (Gonçalves, 1999, p. 44-45). 

 

Argumenta-se que certas questões são irrelevantes para a Senda Óctupla, 

contribuindo, inclusive, para um afastamento dela. 

A segunda linha da estratégia retórica do Buda, do apelo à razão, aparece no Kālāma 

Sutta (no Aṅguttara Nikāya –coleção gradual de discursos, parte do cânone páli), que 

resgata um discurso seu aos kalamas, parte de um grupo de habitantes de Kesaputta, antiga 

cidade do atual Estado indiano de Bihar. Os kālāmas procuraram o Buda por conta das 

várias opiniões, doutrinas e verdades religiosas em seu meio, muitas das quais 

contraditórias. Quais eles deveriam assumir?  



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

 

É claro que vocês estão confusos, kalamas. É claro que vocês têm dúvidas. Porque a dúvida 
surge com relação a qualquer assunto que cause a perplexidade. [...] Não se deixem levar 
pelos relatos, tradições, rumores, por aquilo que está nas escrituras, pela razão, pela 
inferência, pela analogia, pela competência de alguém, por respeito por alguém ou pelo 
pensamento “Este contemplativo é o nosso mestre”. [...] Quando vocês souberem, por vocês 
mesmos, que “Essas qualidades são inábeis; essas qualidades são culpáveis; essas 
qualidades são criticáveis pelos sábios; essas qualidades, quando postas em prática, 
conduzem ao mal e ao sofrimento” – então, vocês devem abandoná-las”. Assim foi dito. E 
em referência a isso é que foi dito (Acesso ao Insight). 

 

Outro exemplo aparece no Tevijjā Sutta (no Dīgha-Nikāya, coleção de discursos 

longos, parte do cânone páli), que relata uma conversa entre o Buda e Vasettha, um jovem 

brâmane que busca o caminho para a unificação mística com Brahma. A maiêutica do Buda 

para mostrar o engano da busca dogmática de seu interlocutor se desenrola da seguinte 

maneira: 

 

Vasettha, nenhum desses Brâmanes, mestres nos três Vedas, viu Brahma cara a cara, 
tampouco um dos mestres desses Brâmanes, ou os mestres dos mestres, nem mesmo as 
últimas sete gerações ancestrais de um dos mestres. Nem mesmo um dos antigos sábios 
poderia dizer: ‘Nós sabemos e vemos, quando, como e onde Brahma aparece’. Então aquilo 
que esses Brâmanes, mestres nos três Vedas, estão dizendo, é: ‘Nós ensinamos este caminho 
para a união com Brahma que nós não conhecemos nem vemos, este é o único caminho 
correto… conduzindo à união com Brahma’. O que você pensa, Vasettha? Sendo esse o caso, 
aquilo que esses Brâmanes declaram não se mostra sem fundamento?  
Sim, de fato, Mestre Gotama. [...]  
Vasettha, é como se este Rio Aciravati estivesse cheio de água até a borda de forma que um 
corvo pudesse nele beber, e um homem viesse desejando cruzar até a outra margem, até o 
outro lado e, estando em pé na margem, ele chamasse: ‘Venha para cá outra margem, venha 
para cá!’ O que você pensa, Vasettha? A outra margem do Rio Aciravati viria para esta 
margem por conta do chamado, pedido, súplica ou sedução daquele homem? 
Não, Mestre Gotama (Acesso ao Insight). 

 

 3 ATITUDES INCLUSIVISTAS 
 

O inclusivismo é caracterizado pela aceitação de posições e conteúdos de sistemas 

religiosos alheios sem abandonar a pretensão de que o próprio sistema é superior. Essa 

percepção funciona como filtro e organizador dos conteúdos alheios em prol da afirmação 

do próprio sistema de crenças. Na medida em que passam por um crivo, esses conteúdos 

costumam assumir uma posição subsidiária face ao sistema religioso daquele que está 

recebendo e interpretando as informações (Kiblinger, 2004, p. 159-169). 

No caso do budismo, esse direcionamento interpretativo pode aparecer em três 

subtipos: a) – de incorporação tácita de elementos alheios; b) – de valorização explícita de 



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

elementos alheios; e c) – de reinterpretação de elementos alheios conforme a lógica do 

próprio sistema. 

A incorporação tácita de elementos alheios (a) vale para a fase inicial do budismo em 

relação a elementos típicos do hinduísmo da etapa bramanista, como as ideias de carma 

(karmaṇ) e do saṃsāra, a busca metódica pela libertação, a opção por uma vida itinerante 

(śramaṇa), a ênfase na ascese (tapas) e na renúncia (saṃnyāsa) (Bechert, in Antes, Peter et 

alii., 1984, p. 114-135; Bechert, op. cit. p. 127). 

É essa concordância implícita, essa recepção de elementos, assim como seu berço 

geográfico, que qualificam o budismo primitivo como uma religião indiana. 

No caso da valorização explícita de elementos alheios (subtipo b), ela se caracteriza 

como explicitação verbal do paradigma inclusivista pelo fundador. E tem como explicação a 

concessão feita pela nova religião às rupturas socioestruturais e ideológicas ao seu redor, 

que demandavam sensibilidade para as preocupações dos ouvintes com a insegurança 

generalizada e para os pontos de atenção das autoridades religiosas de então, certamente 

desconfiadas e preocupadas em relação a potenciais competidores pelo poder religioso. 

Uma consequência foi a de que, no budismo, estabeleceu-se relativamente cedo, como 

princípio ético social, certa discrição em lidar com outras religiões. Os monges deveriam 

transmitir os ensinamentos sem se impor; já os leigos observavam a caridade para os 

discípulos de outras religiões (Bechert, op. cit. p. 127). 

Ainda no campo da valorização explícita de elementos alheios, pode-se observá-la na 

acepção do termo dhamma, encontrado no cânone páli (sânscrito: dharma) para designar 

os ensinamentos do Buda. O termo também assume um sentido comparativo (o que 

entendo por dhamma; o que é o dhamma do outro grupo religioso), servindo tanto como 

autodesignação quanto como alodesignação.  

O uso de dhamma em um contexto mais amplo, budista e extrabudista, também 

mostra que protagonistas do budismo primitivo admitiram que comunidades religiosas 

outras se situavam em um patamar próximo ao seu – e que também tinham contribuições a 

oferecer (Haussig, 1999, p. 113).  

Um exemplo desse uso da palavra/conceito aparece no Mahāparinibbāna Sutta (no 

Dīgha Nikāya, coleção de discursos longos, parte do cânone páli), um dos textos mais 

extensos do cânone páli, que relata uma conversa entre Siddhārtha Gautama e o asceta 

Subhadda. Aqui, o Buda afirma que o grau de validade de uma trilha espiritual depende de 

sua concordância com o Nobre Caminho Óctuplo. Entre as trilhas apontadas como 

concordantes em seus elementos (como conduta ética, concentração, disciplina ascética 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

etc.), ainda que não contemplem todos os elementos do Nobre Caminho Óctuplo, estão o 

bramanismo (védico), o jainismo (Ājīvikas e Nigaṇṭhas), as escolas śramaṇicas (não 

budistas) e as tradições populares (yogis e devotos). 

Como o O Sāmaññaphala Sutta (no Dīgha Nikāya) indica que também adeptos 

leigos budistas foram advertidos a se mostrar generosos com ascetas não budistas 

(Freiberger, 2000, p. 1-6). Outro exemplo aparece no Upāli Sutta (no Majjhima Nikāya, 

coleção de discursos de tamanho médio do cânone pāli) que relata um debate entre Upāli, 

seguidor de Mahāvīra (fundador do jainismo), e o Buda. Upāli fica impressionado com a 

profundidade dos ensinamentos de Siddhārtha Gautama. No final, afirma seu desejo de se 

converter e entrar no saṅgha. O Buda, porém, adverte seu interlocutor a não seguir as 

emoções do momento e sugere que reflita com serenidade. A determinação de Upāli 

permanece firme e o Buda o aceita como discípulo, desde que ele siga apoiando os ascetas 

jainistas com doações.    

O terceiro subtipo inclusivista é o de reinterpretação de elementos alheios conforme 

a lógica do próprio sistema. Essa abordagem colonialista é menos favorável a outras a 

religiões do que as dos dois outros subtipos. Enquanto estes implicam uma apreciação do 

valor genuíno de elementos de outras religiões, ela extrai o significado original de elementos 

adotados e lhes atribui um novo sentido conforme seu próprio horizonte simbólico.   

Vários textos do cânone pāli indicam os esforços do Buda de retificar conceitos e 

práticas do bramanismo. Um exemplo está em um dos mais antigos textos da tradição em 

sânscrito, o Catuṣpariṣat Sutta, em que divindades brâmanicas, entre elas Brahmā, são 

incorporadas ao budismo como seres de carma positivo e dotados de sabedoria relativa, mas 

de grau inferior à libertação e ao caminho do próprio budismo (Kloppenborg, 1973, p. 6 ss). 

Outro exemplo está no Kevaddha Sutta (no Dīgha Nikāya), texto repleto de alusões a 

mundos divinos distantes da esfera humana e que faz referência a deuses védicos em seus 

respectivos céus hierarquizados. Brahmā é elogiado como “Omnisciente, Todo Poderoso, 

Senhor, Deus e Criador, Soberano, Providência Divina, Pai de todos aqueles que são e serão” 

(Acesso ao Insight); ao mesmo tempo, porém, é desnudado em suas limitações – ele é 

incapaz de responder sobre onde têm fim os elementos fundantes terra, água, fogo e ar. 

 

4 ATITUDES PLURALISTAS 

 

Uma atitude inter-religiosa pluralista pauta-se pelo reconhecimento de uma base 

comum entre o próprio e o outro no sentido de uma identidade fundamental entre sistemas 



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

religiosos envolvidos, de uma analogia ou de uma relação de complementaridade entre seus 

elementos. No budismo, é possível articulá-la em duas posturas mais relevantes: 1) – a da 

upāya; e 2) - a abertura para o diálogo inter-religioso. 

 

4.1 Upāya – os meios habilidosos 

 

A primeira e mais remota postura budista de viés pluralista é a do upāya (skillfull 

means ou meios habilidosos; Pye, 2003; Usarski, 2010), que pode ser compreendida como 

o talento de aproveitar estratégicas argumentativas. A upāya que tem suas raízes no 

budismo primitivo acabou se tornando em um princípio baseado  nas seguintes ideias: 1) - a 

relativização da pretensão de que a própria religião representa o único caminho para a 

salvação; 2) - a hipótese de que há um desnível entre a sabedoria do Buda e a capacidade dos 

seus adeptos, em particular seus primeiros discípulos, de penetrar a fundo na doutrina; 3) - 

o conceito de dois tipos de verdade; 4) - seres deslumbrados pela ignorância requerem a 

compaixão e a ajuda daqueles que conhecem o caminho para superá-la; 5) - a forma da ajuda 

deve corresponder às condições cármicas de cada ser perdido no saṃsāra; 6) - 

independentemente das diferenças de status, os seres humanos são idênticos diante da 

vacuidade (śunyatā).  

Alguns desses princípios remontam ao budismo primitivo e foram aprofundados ou 

frisados por pensadores mahāyānistas. Um deles é a ideia de que os discípulos do Buda 

diferem quanto ao grau de entendimento da mensagem (Boriharnwanaket, 2000, p. 52-53), 

o que aponta para diferentes níveis de evolução espiritual (Pöhlmann, 1997, p. 107ss).  

A upāya passou desempenhar também um papel no encontro com outras religiões.  

No que se refere às tensões Mahāyāna x Abhidhamma, o Mahāyāna justificava sua 

complexidade afirmando que seus princípios seriam idênticos aos do Buda histórico. O fato 

de que esses aspectos não apareciam no repertório das escolas antigas, afirmavam seus 

adeptos, explica-se pelo horizonte limitado do saṅgha primitiva e por sua incapacidade de 

entender a mensagem completa de um mestre perfeito. Portanto, os contemporâneos do 

Buda tinham que se contentar com um acesso parcial ao verdadeiro Dhamma, constelação 

da qual resultaria, segundo os mahāyānistas, o caráter inferior do Hinayāna.  

Isso implica que os elementos afirmados pelas escolas do Abhidhamma são válidos, 

mas, do ponto de vista da segunda girada da roda do Dhamma – da qual deriva o grande 

veículo -, em sentido provisório.  



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

Isso significa que o conceito de upāya é um conceito metaprático, resultante de uma 

reflexão sobre questões pragmáticas em prol da transmissão da sabedoria budista. A 

metaprática preocupa-se com questões da lógica e da funcionalidade em benefício dos 

objetivos soteriológicos de um método religioso. Como observa Kasulis:  

 
Uma prática religiosa possui uma função participante ou transformadora. [...] Ela é 
transformadora na medida em que aperfeiçoa uma pessoa ou uma comunidade em 
determinado sentido espiritual [...]. Uma reflexão metaprática inquire o objetivo ou a 
eficácia da prática em questão em termos das duas funções, participante e transformadora. 
Alguma coisa acontece ou, pelo menos, deve acontecer mediante e durante uma prática 
religiosa (Kasulis, 1992, p. 178). 

 

Dentro de um espírito metaprático, textos do Mahāyāna inicial afirmam que o 

Budismo oferece um número infinito de curas e remédios. Se o Buda tivesse prescrito uma 

única fórmula, teria sido um péssimo médico (Schroeder, 2000). Todos os remédios 

correspondentes a determinados tipos e estágios de doenças são aplicados para libertar do 

sofredor da sua miséria, sejam quais forem os sintomas específicos. Do ponto do vista desse 

alvo, todas essas curas se complementam, cumprindo sua função em situações e momentos 

oportunos.  

A estratégia de upāya também desempenha um papel importante no posicionamento 

do Grande Veículo diante de religiões não budistas, já que permite a representantes do 

Mahāyāna um olhar construtivo diante de fundadores e protagonistas de sistemas não 

budistas, vistos como coparticipantes do trabalho salvífico universal do Buda (Makransky, 

op. cit.) – isto é especialmente válido nos tempos atuais, no contexto de escolas do budismo 

que buscam uma ação global.  

Se essa perspectiva se contenta com o postulado de simultaneidade de caminhos 

espirituais igualmente qualificados, ela é pluralista em sentido estrito. Caso o 

reconhecimento da pluralidade de trilhas signifique que os respectivos métodos e 

abordagens são hierarquizados no sentido de um ranking liderado pelo budismo Mahāyāna, 

a perspectiva aproxima-se de uma postura inclusivista.   

Essa segunda perspectiva tem afinidade com um espírito proselitista – no sentido da 

hipótese de que, no momento oportuno, o buscador espiritual optará naturalmente pelo 

budismo. Contando com essa evolução orgânica, o grande veículo não requer um 

instrumental propagandista sofisticado. Basta colocar sua voz de forma paciente e suave 

para chegar ao público carmicamente preparado.  



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

Esta retórica encontra-se, entre outros, nas publicações e discursos de um de seus 

principais representantes contemporâneos, o Dalai Lama, que se apropria dos meios 

habilidosos ao afirmar que o pluralismo religioso é uma manifestação natural das diferenças 

entre os seres humanos cujos interesses e preferências espirituais não poderiam ser 

satisfeitos se existisse apenas uma oferta religiosa. Portanto, a humanidade precisa de 

diversas religiões (Makransky, op. cit.).  

 

4.2 A abertura para o diálogo inter-religioso 

 

O diálogo inter-religioso (segunda das posturas no contexto das atitudes pluralistas) 

caracteriza-se pela comunicação respeitosa entre adeptos de religiões diferentes sobre temas 

da relevância religiosa, em abertura espiritual (Dunbar, 1998, p. 387-404). Ele ganhou força 

em tempos muito mais recentes, especialmente no século XX, em contextos globais e pós-

coloniais. 

O budismo se engajou sistematicamente em fóruns inter-religiosos bi ou multilaterais 

apenas a partir do fim da Segunda Guerra Mundial. As perspectivas que se desenvolveram 

desde então podem ser inscritas em três categorias que: (a) representam um tipo mais 

orientado na experiência; (b) promovem um acesso majoritariamente intelectual-filosófico; 

e (c) oferecem um princípio sociopolítico-pragmático, perceptiva que se sobrepõe à busca 

por pontos extradoutrinários de interseção.  

A perspectiva orientada na experiência (a) se caracteriza por construir um vínculo 

com os ramos místicos em outras religiões, especialmente pela prática conjunta do Zen. Ela 

é representada por mestres como Yamada Koun Roshi (1907-1989), do Zen. Seu centro 

forma multiplicadores ocidentais da meditação zazen, contribuindo para a ampliação da 

base de encontro com cristãos.  

Já os cristãos recordam o monge cisterciense Thomas Merton (1915-1968), da abadia 

Getsêmane, no Kentucky (Seager, 1999, p. 222-225). Nos anos 1950, Merton interessou-se 

pelas religiões asiáticas, especialmente pelo budismo, tornando-se um defensor do 

intercâmbio inter-religioso monástico.   

Um exemplo inicial de orientação na experiência foi um evento realizado em março 

de 1967 nos arredores de Tóquio, que reuniu zen-budistas e cristãos para abordar questões 

espirituais comuns, sem foco em questões dogmáticas (Dumoulin, 1987, p. 199). 

Já o acesso intelectual-filosófico (b) busca captar o espírito que reside nas letras e 

além delas, nas entrelinhas e alcançar as camadas de significado mais sutis e passíveis de 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

consenso. O princípio sociopolítico-pragmático (c), por sua vez, apresenta afinidades com o 

budismo socialmente engajado, que foca temas como a paz global ou a justiça social.  

 

5 POSTURAS TENDENTES AO EXCLUSIVISMO 
 

O que caracteriza o exclusivismo, a postura mais aguerrida no contexto do contato 

inter-religioso, é uma diferenciação categórica entre o próprio, o eu ou o meu, e o outro ou 

do outro, com uma valorização do que é próprio em relação ao que é alheio. Há, enfim, a 

demarcação de uma fronteira e o direcionamento para desvalorizar ou negar o que está fora 

dos próprios domínios.  

No budismo, pode-se enumerar três formas de exclusivismo: 1. A rejeição explícita da 

posição alheia; 2. A estratégia da disputa competitiva; e 3. Os esforços retóricos para 

menosprezar a outra religião. 

O exclusivismo se impõe, principalmente, em trechos que se colocam contra 

argumentações filosóficas francamente opostas à doutrina budista. A panóplia budista, 

nesse caso, funciona simultaneamente para defender e atacar – ou para defender atacando.  

Um exemplo é a afirmação da superioridade religiosa/soteriológica budista face a 

posições que reforçariam o apego ao invés de relativizá-lo e eliminá-lo. 

Um termo chave é a palavra dhamma/dharma (páli/sânscrito), utilizada no sentido 

de doutrina religiosa. Haveria, então, um dharma nas doutrinas religiosas, mas também o 

Dharma, do Buda, a única verdade última e completa diante de ensinamentos incompletos, 

inválidos ou mesmo capazes de levar à involução espiritual (Haussig, op. cit., p. 113).  

Histórias do cânone páli – ou seja, do budismo primitivo - salientam o caráter 

extraordinário do budismo e da saṅgha como único caminho para a salvação. Essas 

demarcações acontecem em diálogos/disputas com representantes de outras religiões 

indianas, identificados como inferiores e incapazes de entender a mensagem do Buda. 

É o que se observa no Virecana-Sutta, texto da Anguttara Nikāya (a coleção gradual 

de discursos do cânone páli). Nesse texto, o Buda compara os líderes de outros movimentos 

religiosos a médicos incapazes de curar por oferecerem remédios apenas para os sintomas 

das doenças. A medicina oferecida por Siddhārtha Gautama seria bem-sucedida e confiável 

sob quaisquer circunstâncias – atacando as raízes de todos os tipos de sofrimento. Outro 

texto relevante nesse contexto é o Mahaparinirvāṇa-sutta (no Digha-Nikāya), em que o 

Buda declara, pouco antes de sua morte, que apenas na sua comunidade se encontram 

adeptos que lograram a libertação completa.  



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

O Kūṭadanta Sutta (no Dīgha Nikāya) traz uma conversa entre o Buda e o brâmane 

Kūṭadanta sobre o significado soteriológico de sacrifícios védicos. O Buda nega seu valor, 

redefinindo o verdadeiro 'sacrifício' como a prática ética e meditativa, e aconselha o 

interlocutor a abandonar os rituais em favor do treinamento das virtudes cultivadas pelo 

saṅgha. O Brahmajāla Sutta (no Dīgha Nikāya) segue a mesma linha, ao criticar as 

especulações metafísicas propagadas por grupos religiosos contemporâneos (século V AEC), 

todas explicitamente rejeitadas pelo Buda. 

 

5.1 Exclusivismo nos contextos do Mahāyāna e do budismo tibetano 

 

Ainda que tenha fortalecido no budismo um viés de religião universal (no sentido da 

missão, do diálogo e da conversão), o mahāyāna também assume atitudes exclusivistas. 

Quando aparecem, porém, elas não substituem as tendências inclusivistas e pluralistas, mas 

enriquecem o panorama de possibilidades.  

É o que se verifica no budismo Shin, japonês, de devoção ao Sambhogakāya Buddha 

Amida, Senhor do Paraíso do Oeste (Terra Pura). Shinran (1173 - 1263), fundador da escola 

Jodoshin-shû, por exemplo, descreve a relação entre o fiel e Amida em termos exclusivistas 

e inclusivistas. O shin é francamente exclusivista ao afirmar que a veneração de Amida exige 

o abandono de deferência a outras divindades. Outra expressão de atitude exclusivista é a 

identificação de 62 perspectivas e 49 caminhos errados ou provisórios quando comparados 

com a abordagem da escola Jodoshin-shû.  

Por outro lado, determinados Hinos de Terra Pura compostos por Shinran mostram 

seu lado tolerante. Algumas de suas estrofes dizem respeito à prática principal da escola, o 

nembutsu - a recitação da fórmula namu-amida-butsu. Um texto afirma que, “quando 

recitamos ‘namu-amida-butsu’, Brahma e Indra nos veneram. Todos os deuses, 

benevolentes nos céus, nos protegem dia e noite”; outro texto traz a seguinte informação: 

“Os deuses dos céus e da terra, todos, podem ser chamados bons, uma vez que protegem a 

pessoa do nembutsu (Takada, in Gort, Jansen, Henry, Vroom, Hendrik, 2006, p. 21-44). 

Um exemplo da tendência exclusivista no âmbito do Budismo tibetano aparece em 

um trecho da obra Um tesouro de joias de bons conselhos (Sakya Legshe), escrita no século 

XII ou XIV EC e até hoje muito popular entre os tibetanos. O trecho em questão diz: 

“Ampliar sua devoção para outros mestres, enquanto o protetor de todos os seres, o Buda, 

está vivo, é como escavar um poço enlameado ao lado de um rio com água que possui oito 

boas qualidades” (Apud Davenport, 2000, p. 253). 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

 

5.2 Vāda, vivāda ou hetuvidyā 

 

A estratégia exclusivista mais pretensiosa e tecnicamente sofisticada é a da disputa 

competitiva – nos vieses vāda, vivāda e hetuvidyā –, incorporada pelo Budismo primitivo 

junto com outros elementos comuns na época da ascensão da saṅgha budista. Nela, 

representantes de correntes budistas ou religiões debatem proposições antagônicas 

(Garrett, 1997, pp. 195-209).  

O objetivo do método é levar o proponente a articular e defender sua posição diante 

de um questionador que se esforça por dobrar o adversário destruindo sua hipótese a partir 

de princípios lógicos. Ele contribuiria para a libertação não apenas dos contendores, mas 

também do público muitas vezes presente em grande número aos debates.  

Nas grandes universidades monásticas budistas, como Nālandā e Valabhi (séc. IV-

XIV), o estudo de hetuvidyā para capacitar o candidato na lógica e na dialética ocupava um 

espaço central e era uma das cinco matérias básicas do currículo acadêmico.  

A importância atribuída a esse treinamento mostra-se pelo fato de que todas as 

provas de alunos seguiam o método do debate. Além disso, os professores disputavam 

publicamente entre si. A subida na hierarquia universitária, bem como o aumento das 

remunerações dependia do sucesso em debates.   

Quando o Budismo foi transplantado para China, os missionários trouxeram não 

apenas textos e doutrinas budistas, mas também práticas como a recitação de hinos e a 

leitura de suttas. No decorrer do processo foram traduzidos e distribuídos manuais budistas 

indianos sobre a vivāda, e budistas chineses começaram a se especializar nas respectivas 

técnicas.  

Uma vez que muitas disputas aconteciam diante de um público genérico, essa arte se 

tornou conhecida na China a partir do século IV EC. Missionários e chineses convertidos 

tiveram que se basear em métodos de debate para explanar e argumentar a favor da sua 

crença, inicialmente considerada forasteira no Reino do Meio. Nessas ocasiões, foram 

abordados temas como o celibato monástico, a reencarnação e o carma.  

A vasta literatura sobre o assunto revela também que missionários e monges budistas 

apropriaram-se das técnicas discursivas de vivāda quando foram intelectualmente atacados 

por taoístas e confucionistas. Paralelamente, devido à tradição de textos divergentes para o 

chinês e suas interpretações diversificadas, várias escolas budistas rivais disputaram a 

exegese correta de determinadas doutrinas. O debate entre o monge chinês Heschang 



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

Moheyan e Kamalaśīla (que teve como objeto a validade da iluminação sendo ela gradativa 

ou imediata), representante indiano da escola Madhyamaka, realizado no mosteiro Samgye 

no fim do século VIII, exemplifica que a disputa competitiva é um método também 

reconhecido pelo Budismo tibetano.  

A importância desse método para a vida religiosa mostra-se pelo fato de que até hoje 

ele faz parte da rotina dos mosteiros e do treinamento monástico que visa a remover as 

tendências errôneas e desenvolver características positivas do monge (Perdue, 1976).  

Portanto, não se trata de um procedimento acadêmico propriamente dito, mas sim de 

uma prática espiritual com o objetivo do insight na existência encoberta pela aparência dos 

fenômenos imediatamente visíveis. A função de destruir afirmações falsas, demonstrar a 

pertinência de afirmações corretas e eliminar contra-argumentos através da disputa 

competitiva não é sentir um triunfo diante da derrota do adversário e seu sentimento de 

vergonha, mas ajudar o outro a superar seus conceitos errados. O método ganha uma 

dimensão inter-religiosa no momento em que é abordada a crença na existência de um ser 

supremo criador que possui uma natureza invariável ou outras doutrinas incompatíveis com 

o Budismo.  

Um exemplo célebre de disputa inter-religiosa é o chamado debate Pānadura, que 

reuniu missionários cristãos e modernistas budistas em agosto de 1873 perto de Colombo 

(Sri Lanka) diante de um público enorme (Peebles, 1878; Bechert, 1966, p. 45).  

Devido às duras condições impostas pelo governo inglês sobre a colônia e sobre o 

budismo, o evento aconteceu em espírito belicoso. O principal representante do Budismo na 

disputa era o monge Migettuwattē Guṇānanda (1824-1891), que, em função de seu domínio 

dos métodos de debate com membros de religiões concorrentes no contexto asiático, foi 

escolhido para disputar com o wesleyano David de Silva e o representante da Church 

Missionary Society, F. S. Sirimanne.  

O debate seguiu por oito reuniões, abordando questões antropológicas, éticas e críticas 

de textos hermenêuticos, assim como questões soteriológicas. A argumentação de 

Migettuwattē Guṇānanda foi finalmente decisiva para que o auditório, a cada dia mais 

cheio, tenha se convencido da superioridade do Budismo e do valor da própria tradição.  O 

efeito psicológico sobre o público, reforçado pela cobertura jornalística do evento, fizeram 

com que o debate de Panadura ganhasse fama como evento decisivo para a recuperação da 

autoestima do budismo, que havia perdido status diante do cristianismo colonial.  

 
 
 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

5.3 Tensões a respeito dos debates 

 

O exemplo de Pānadura alerta para algumas tensões entre o método da disputa 

competitiva e determinadas doutrinas budistas. Vale a pena lembrar, pelo menos, os dois 

seguintes problemas: o primeiro reside no fato de que a própria tradição budista tem 

transmitido não apenas técnicas discursivas sofisticadas, mas sutta em que o Buda afirma 

que a devoção a qualquer debate pode atrapalhar o adepto no seu caminho para a iluminação 

(uma vez que as disputas poderiam intensificar nos debatedores sensações de paixão e do 

apego, bem como desejos de ganhar o debate e aumentar sua fama); o segundo problema 

tem a ver com o ceticismo do Budismo, especificamente do Mahāyāna, em relação ao uso 

da linguagem para expressar e transmitir a verdade. Em boa parte de suas escolas, a 

ontologia do grande veículo enfatiza a vacuidade de todos os seres, objetos, pensamentos e 

estágios emocionais. Do ponto de vista do teorema da gênese condicionada, tudo está em 

fluxo. No momento em que o debatedor se comunica a respeito de um determinado 

fenômeno ou de uma construção filosófica, os conceitos e termos usados por ele cristalizam 

os fatos e ideias articulados, contribuindo para o imaginário errôneo de um mundo 

supostamente estático.  

Nesse sentido, a linguagem encobriria a realidade ao invés de iluminá-la. Esse dilema 

seria prejudicial até mesmo para os próprios monges engajados em debates, se sua formação 

não implicasse um treinamento em técnicas discursivas específicas elaboradas por 

pensadores budistas como Nagarjuna, que capacitam os debatedores explorar a linguagem 

sem nela se perder (Garrett, op. cit, p. 205ss). 

Conforme May e Schmidt-Leukel (2008, p. 9-22), “cada tradição religiosa tem suas 

próprias maneiras, às vezes sutis, às vezes mais ofensivas, de afirmar não apenas sua 

originalidade, mas também sua superioridade sobre todas as outras. Isso vale também para 

o budismo, que, em determinadas situações inter-religiosas, apesar de proclamar a atitude 

da não violência (ahiṃsā) e da afabilidade para com todos os seres vivos, não desistiu de 

uma retórica ofensiva, aplicando-a com o que o objetivo de menosprezar o outro (afastando-

se, assim, do princípio de que um inimigo ou adversário não é um oponente por natureza, 

mas por circunstâncias, o que implica a possibilidade de o mesmo ser transformado em 

aliado ou amigo - Houben, 1999, p. 1-15). Essa tendência encontra-se no cânone páli em 

trechos em que a pretensão da superioridade do budismo diante doutrinas alternativas da 

época é articulada de maneira hostil e em tom humilhante.  



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

Um exemplo é a célebre parábola do elefante, do rei e dos cegos – parte do Tittha 

Sutta (na seção das exclamações, Udāna, terceiro livro da Khuddaka Nikāya). Tomando 

como modelo cegos convidados por um rei para descrever um elefante a partir de suas 

partes, o texto ridiculariza os seguidores de movimentos não budistas como indivíduos 

perdidos na escuridão - uma alusão metafórica à ignorância causada pela incapacidade de 

enxergar a realidade completa, diferentemente do rei (o Buda), que está consciente de tudo.  

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Neste artigo, os autores apresentaram uma reflexão acerca das respostas budistas aos 

desafios inter-religiosos, ou seja, às disputas e interrogações nascidas diante do contato com 

representantes e argumentos de outras religiões.  

Tais respostas, denominadas simbolicamente pelos autores de panóplia do Buda – 

um conjunto de recursos de defesa, afirmação própria e composição no contexto das 

disputas religiosas –, cobrem um amplo arco temporal, das origens do budismo em um 

desafiador contexto bramânico a um século XXI repleto de ofertas, hibridações, 

fragmentações e questionamentos quanto à validade da religião. 

Em sua apresentação, os autores trouxeram uma leitura da panóplia a partir de um 

conhecido esquema baseado em três tipos ideais – de posturas inclusivistas, pluralistas e 

exclusivistas –, que se mostram úteis quando colocados em perspectiva.  

No caso em tela, a leitura a partir do esquema mostrou que o budismo incorpora e 

elabora esses tipos ideais, e que, por princípio, é impossível classificar a religião, in totum, a 

partir deles. Em outras palavras: ainda que haja exemplos específicos em que esses tipos são 

aplicáveis, observa-se, no conjunto da religião, uma transcendência ao modelo. O que, por 

certo, traz consequências em contextos como o do diálogo religioso, uma vez que a panóplia 

– e, por extensão, este outro budista que dialoga e com quem se dialoga no âmbito das 

religiões – é muito mais fluida e complexa do que idealizações e representações permitem 

supor. 

 

REFERÊNCIAS 
 

BECHERT, Heinz. Die Ethik der Buddhisten, in: Antes, Peter et alii.: Ethik in 
nichtchristlichen Kulturen, Stuttgart: Kohlhammer 1984, p. 114-135. 
 
BORIHARNWANAKET, Sujin. Taking Refuge in Buddhism, London: Zolag 2000, p. 
52-53. 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

 
DALAI LAMA. Human Rights and Universal Responsibility. Released by the 
Tibetan Delegation to the United Nations World Conference on Human Rights, Vienna, 
Austria. Disponível em: http://www.tibet.com/DL/vienna.html Acesso em: 12 dez. 2008. 
Tradução de Frank Usarski. 
 
DAVENPORT, John. Ordinary Wisdom. Sakya Pandita’s Treasury of Good 
Advice, Boston: Wisdom Publications 2000, p. 253. Tradução de Frank Usarski. 
 
DUMOULIN, H. Buddhismus, in: Ökumene Lexikon. Kirche, Religionen, 
Bewegungen, Frankfurt/M.: Lembeck, 1987, S.195-202. 
 
DUNBAR, Daniel Scott. The place of interreligious dialogue in the academic study of 
religion. Journal of Ecumenical Studies, v. 35, n. 3–4, p. 387–404, 1998. 
 
FREIBERGER, Oliver. Profiling the Saṅgha: institutional and non-institutional tendencies 
in early Buddhist teachings. Marburg Journal of Religion, v. 5, n. 1, p. 1–6, jul. 2000. 
DOI: 10.17192/mjr.2000.5.3756. Disponível em: 
https://doi.org/10.17192/mjr.2000.5.3756. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
GARRETT, Mary M. Chinese Buddhist religious disputation. Argumentation, v. 11, n. 2, 
p. 195–209, 1997. Disponível em: https://doi.org/10.1023/A:1007747017533. Acesso em: 
31 dez. 2025. 
 
HAUSSIG, Hans-Michael. Der Religionsbegriff in den Religionen. Studien zum 
Selbst-und Religionsverständnis in Hinduismus, Buddhismus, Judentum und 
Islam, Berlin & Bodenheim: Philo 1999, p. 113. 
 
HOMENKO, Rita, e DA SILVA, Georges. Budismo: Psicologia do 
Autoconhecimento, São Paulo: Pensamento 1995. 
 
HOUBEN, Jan; Kooij, Karel R. Van. Introduction: Violence, Non-Violence and the 
Rationalization of Violence in South-Asian Cultural History, in: Houben, Jan; Kooij, Karel 
R. Van (Eds.): Violence Denied: Violence, Non-Violence and the Rationalization 
of Violence in South Asian Cultural History. Leiden: Brill, 1999, p. 1-15. 
 
KALĀMA-SUTTA (AN 3.65). Tradução portuguesa. Acesso ao Insight. Disponível em: 
http://www.acessoaoinsight.net/sutta/ANIV.65.php. Acesso em: 1 mar. 2024. 
 
KASULIS, Thomas. Philosophy as Metapraxis. In: Reynolds, Frank; Tracy David (eds.):  
Discourse and Practice, Albany: State University of New York Press 1992, p. 169-196. 
Tradução de Frank Usarski. 
 
KEENAN, John P. A Mahāyāna theology of the real presence of Christ in the Eucharist. 
Buddhist-Christian Studies, v. 24, n. 1, p. 89–100, 2004. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/10.2307/4145567. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
KIBLINGER, Kristin Beise. Using three-vehicle theory to improve Buddhist inclusivism. 
Buddhist-Christian Studies, v. 24, p. 159–169, 2004. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/4145571. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 



A PANÓPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

MAKRANSKY, John. Buddhist perspectives on truth in other religions: past and present. 
Theological Studies, v. 64, n. 2, p. 334–361, 2003. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/4147369. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
MAY, John D’Arcy; Schmidt-Leukel, Perry. Introduction: Buddhism and its “Others”. In: 
Schmidt-Leukel, Perry (ed.): Buddhist Attitudes to Other Religions, St. Ottilien: EOS 
2008, p. 9-22. 
 
MICHAELS, A. Buddha. Leben, Lehre, Legende. München: C.H.Beck, 2011. 
 
MUCK, Terry C. Instrumentality, complexity, and reason: a Christian approach to 
religions. Buddhist-Christian Studies, v. 22, p. 115–121, 2002. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/260253. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
PEEBLES, James, Buddhism and Christianity face to face: Or, An oral discussion between 
the Rev. Migettuwatte, a Buddhist priest, and Rev. D. Silva, an English clergyman. Held at 
Pantura, Boston: Colby and Rich 1878; Bechert, Heinz.: Buddhismus, Staat und 
Gesellschaft in den Ländern des Theravada-Buddhismus, Bd.1: Grundlagen, 
Ceylon, Frankfurt/M., Berlin: Alfred Metzner/Otto Harrassowitz 1966, p. 45. 
 
PERDUE, Daniel, Debate in Tibetan Buddhist Education. Dharamsala: Library of 
Tibetan Works and Arquives 1976. 
 
PÖHLMANN, Horst, Begegnungen mit dem Buddhismus. Dialoge, Erfahrungen 
und Grundsatzüberlegungen. Ein Beitrag zum interreligiösen Gespräch. 
Frankfurt am Main: Lembeck 1997, p. 107 s. 
 
PYE, Michael, Skilful Means: A Concept in Mahayana Buddhism. London/New 
York 2003. 
 
SCHROEDER, John W. Nagarjuna and the doctrine of “skillful means”. Philosophy East 
and West, v. 50, n. 4, p. 559–583, out. 2000. 
 
SEAGER, Richard Hughes, Buddhism in America. New York: Columbia University 
Press, 1999, p. 222-225. 
 
STRAUS, Virginia. Beyond the usual alternatives? Buddhist and Christian approaches to 
other religions. Buddhist-Christian Studies, v. 22, n. 1, p. 123–126, 2002. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/1390570. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
TAKADA, Shinryo, Is “Theology of Religions” Possible in (Pure Land/Shin)  Buddhism? 
The “Shock of Nonbeing” and the “Shock of Revelation”, in: Gort, Jerald D.; Jansen, 
Henry, Vroom, Hendrik M. (Eds.): Religions View Religions. Exploration in 
Persuit of Understanding, Amsterdam: Rodopi 2006, p. 21-44. 
 
TEVIJJA-SUTTA (DN 13). Tradução portuguesa. Acesso ao Insight. Disponível em: 
http://www.acessoaoinsight.net/sutta/DN13.php. Acesso em: 17 jan. 2009. 
 
GONÇALVES, Ricardo M. Textos budistas e zen-budistas. Seleção, tradução, introdução e 
notas de Ricardo M. Gonçalves. São Paulo: Cultrix, 1999.  
 



RODRIGO WOLFF APOLLONI 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

 
THE SŪTRA ON THE FOUNDATION OF THE BUDDHIST ORDER 
(CATUṢPARIṢATSŪTRA): relating the events from the Bodhisattva’s enlightenment up to 
the conversion of Upatiṣya (Śāriputra) and Kolita (Maudgalyāyana). Leiden: Brill, 1973. 
 
USARSKI, Frank, Upāya - um “meio habilidoso” pacífico? Reflexões sobre o potencial de 
uma figura retórica budista em contextos inter-religiosos. In: Sociedade de Teologia e 
Ciências da Religião (Soter, Ed.). Religiões e Paz Mundial. São Paulo: Paulinas, 2010. p. 
61-78. 
 
USARSKI, Frank; APOLLONI, Rodrigo Wolff. Do Brahma ao Buda: divergências 
substanciais entre Hinduísmo e Budismo. Horizonte ‒ Revista de Estudos de Teologia e 
Ciências da Religião, Belo Horizonte, v. 22, n. 67, p. e226715, 11 set. 2024. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/31616. Acesso em: 31 dez. 2025. 
 
VÉLEZ DE CEA, Abraham. A cross-cultural and Buddhist-friendly interpretation of the 
typology exclusivism-inclusivism-pluralism. Sophia, v. 50, n. 3, p. 453–480, 2011. DOI: 
10.1007/s11841-011-0242-8. Disponível em: https://doi.org/10.1007/s11841-011-0242-8. 
Acesso em: 31 dez. 2025. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: RWA, FU. Coleta, 
análise e interpretação dos dados: RWA, FU. Elaboração ou revisão do manuscrito: RWA, 
FU. Aprovação da versão final: RWA, FU. Responsabilidade pública pelo conteúdo do 
artigo: RWA. 

Conflito de interesses: Os autores declaram não haver conflito de interesses. 

Recebido em: 13-03-2024. 

Aprovado em: 06-04-2025. 

Editor de seção: Flávio Senra. 

 


