X RoE el

PUC Minas

A PANOPLIA DO BUDA:
respostas budistas a desafios inter-religiosos

BUDDHA'S PANNOPLY:
Buddhist Responses to Interreligious Challenges

LA PANOPLIA DEL BUDA:
respuestas budistas a los desafios interreligiosos

Rodrigo Wolff Apolloni *

Organizac¢do Paranaense de Ensino Técnico.
Faculdade Organizacio Paranaense de Ensino Técnico.
Curitiba, PR, Brasil.

E-mail: rwapolloni@gmail.com

ORCID: 0000-0003-3233-2985

Frank Usarski *

Pontificia Universidade Catolica de Sdo Paulo.

Programa de Estudos P6s-graduados em Ciéncia da Religido.
Sao Paulo, SP, Brasil.

E-mail: usarski@pucsp.br

ORCID: 0000-0001-9926-2331

RESUMO

Em grego, o termo pandplia — literalmente, todas as armas — identificava o conjunto de recursos
marciais a disposicao de um contendor. Neste artigo, os autores usam o termo, de forma figurada,
para identificar posicoes e recursos assumidos pelo budismo ao longo de sua histéria no contato e
nos embates retoricos e doutrinarios com outras religides. Essas posicoes e recursos sao lidos a partir
de um consagrado esquema de tipos ideais, que se mostram validos tanto nas situacées em que
encontram pontos de contato quanto para mostrar que, muitas vezes — em especial, a partir de um
principio de divida em relacdo a elementos situados fora da experiéncia direta e ndo verbal —, o
budismo transcende a esquematizacdes do género.

Palavras-chave: Budismo; Bramanismo; Conflitos religiosos; Didlogo religioso; Missao e
proselitismo.

ABSTRACT

In Greek, the term panoply — literally, all weapons — identified the set of martial resources at the
disposal of a contender. In this article, the authors use the term, figuratively, to identify positions
and resources assumed by Buddhism throughout its history in contact and in rhetorical-doctrinal
clashes with other religions. These positions and resources are read from a consecrated scheme of
ideal types, which prove to be valid both in situations in which they find points of contact and to

*Doutorado em Sociologia pela Universidade Federal do Parana. Mestrado em Ciéncias da Religido pela
Pontificia Universidade Catdlica de Sdo Paulo. Graduagio em Direito pela Faculdade de Direito de Curitiba
e em Comunicacao Social/Jornalismo pela Universidade Federal do Parana.

*Livre docente em Ciéncia da Religido pela Pontificia Universidade Catdlica de Sao Paulo.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478


https://orcid.org/0000-0003-3233-2985
https://orcid.org/0000-0001-9926-2331

RODRIGO WOLFF APOLLONI

show that, often — in particular, from a principle of doubt in relation to elements outside direct and
non-verbal experience — Buddhism transcends schematizations of this genre.

Keywords: Buddhism; Brahmanism; Religious Conflicts; Religious dialogue; Mission and
proselytism.

RESUMEN

En griego, el término panoplia —literalmente, todas las armas— designaba el conjunto de recursos
marciales disponibles para un contendiente. En este articulo, los autores emplean el término de
manera figurada para identificar las posiciones y recursos adoptados por el budismo a lo largo de
su historia en el contacto y los enfrentamientos retoricos y doctrinales con otras religiones. Estas
posiciones y recursos son interpretados a partir de un consagrado esquema de tipos ideales, que
demuestran ser validos tanto en situaciones donde se encuentran puntos de contacto como para
evidenciar que, en muchas ocasiones —especialmente a partir de un principio de duda respecto a
elementos situados fuera de la experiencia directa y no verbal—, el budismo trasciende
esquematizaciones de este tipo.

Palabras Clave: Budismo; Brahmanismo; Conflictos religiosos; Didlogo interreligioso; Mision y
proselitismo.

1 INTRODUCAO

Ao longo de 25 séculos, a religiao fundada por Siddhartha Gautama/Buda (cerca de
450-370 AEC; Michaels, 2011, p. 21-22) rasgou e pavimentou um caminho para se situar
entre as religioes de presenca global. Uma jornada de embates e articulacao de um repertorio
de figuras retoricas e estratégias de argumentacdo diante de afirmacoes, indagacoOes e
mesmo diatribes lancadas por especialistas de outras religioes. Esses recursos lhe
permitiram sobreviver, estabelecer processos missionarios e deitar raizes em amplos
territorios na Asia. E, mais recentemente, assumir um lugar de certo relevo nos paises
ocidentais.

Este artigo reconstroi alguns desses embates inter-religiosos e coloca em evidéncia o
espectro de posturas do budismo diante de argumentos contrarios e de tentativas retoricas
e teologicas de desvalorizacao da religiao. Esse espectro é percebido a partir de um esquema
classico de tipos ideais (posturas inclusivistas, pluralistas e exclusivistas) que é funcional
inclusive quando se mostra incapaz de cercar e cristalizar toda a riqueza argumentativa e

situacional budista diante do outro religioso.
2 AS ORIGENS DO PODER ARGUMENTATIVO BUDISTA

Pode-se localizar a génese da pandplia argumentativa do budismo — seus recursos

de defesa e contraposicao — em elementos associados a sua dinamica histoérica e de expansao

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

geografica. Verifica-se, em uma etapa inicial da religido — apés a morte de Siddhartha
Gautama, em um momento de incertezas e descentralizacao da lideranca —, a necessidade
de se proteger a heranca espiritual contra influxos externos capazes comprometer sua
“estrutura de plausibilidade” (Berger, 1966, p. 73-84) e a propria integridade da comunidade
de budistas (sangha). Algo que foi feito, ndo sem tensoes e divisOes, pela construcao de
consensos e de regras canonicas.

Ainda nesse contexto e pelos séculos que se seguiram hé que se perceber os embates
entre o budismo e o hinduismo em terras indianas. Tinha-se, entdo, um sistema religioso
jovem buscando afirmar-se e granjear adeptos em um ambiente pré-definido pelo
bramanismo — a época, tradicao religiosa hegemodnica (Usarski e Apolloni, 2024).

Por volta do século IIT AEC comeca uma expansdo do budismo para além do
subcontinente indiano, o que colocou a religido no horizonte de culturas anfitrias dotadas
de opcoes religiosas poderosas. Isso implicou a necessidade de aquisicao de conhecimentos
linguisticos, adaptacoes e a construcao de linhas de raciocinio capazes resistir aos ataques
dogmaticos, anula-los e vencer as disputas, aumentando a respeitabilidade da religiao
(Makransky, 2003, p. 334-361).

Essa panédplia foi testada e reforcada quando da expansdo do budismo para o
Ocidente, em contextos étnicos — como o da imigracao japonesa ao Brasil — ou de conversoes
pontuais, como as ligadas a certos circulos intelectuais.

Pode-se afirmar, em sintese, que a quantidade de recursos retéricos acumulados pelo
budismo ao longo do tempo se relaciona a carga retérica a que seus especialistas religiosos
foram submetidos. Que lhes permitiu elaborar, aperfeicoar e modificar conceitos
apologéticos, argumentos de autojustificacao e raciocinios proselitistas no sentido da defesa,

superagao ou composicao argumentativa com interlocutores nao budistas.

2.1 Classificacao e relativizacao argumentativa

Vale caracterizar as formas gerais que essas posturas podem assumir. Aqui, segue-se
uma distin¢ao basica comum na literatura especializada (Vélez de Cea, 2011), que consiste
em uma tipologia pautada nas posicoes de inclusivismo, pluralismo e exclusivismo.

A despeito da critica que recaiu sobre essa classificacao por seu carater estereotipador
(Muck, 2002), ela nao se tornou obsoleta, merecendo uma aplicacao mais cuidadosa (Straus,
2002). Vamos fazer essa aplicacdo, observando trés aspectos. Primeiro: nao é possivel

distinguir de forma nao ambigua as posturas de inclusivismo e pluralismo. Segundo: é

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



RODRIGO WOLFF APOLLONI

preciso observar que algumas posturas tipicas do budismo — entre elas, a negacao de
responder a nao budistas (avyakrta/avyakata) — nao podem ser inequivocamente
relacionadas a qualquer das trés posturas. Terceiro: € preciso indagar a respeito da dimensao
religiosa a que a postura se refere — doutrinaria, soteriolégica ou de pratica espiritual?
Reforcamos que as categorias servem como ferramental heuristico para uma identificacao
dos argumentos que constituem a ja referida pandplia argumentativa do budismo.

A dificuldade de se classificar uma dada postura budista como inclusivista ou
pluralista se deve ao fato de que ambas tém como base os mesmos pré-requisitos. E isso
porque, desde o inicio, o budismo mostra davidas sobre a pertinéncia da razao e da
linguagem como meios de capturar a verdade ultima.

Parta-se, por exemplo, da ideia de co-originacao condicionada. O Kalahavivada
Sutta (parte do Suttanipata, livro cinco da Khuddaka Nikaya) argumenta que brigas e
divergéncias doutrinarias nascem do apego a opinides particulares condicionadas por
impressoes sensoriais subjetivas. Raciocinios semelhantes aparecem no Madhupindika
Sutta (parte do Majjhima Nikaya) e no Culaviyitha Sutta.

A relativizagdo da propria doutrina aparece na analogia budista da jangada,
apresentada no Alagaddupama Sutta (integrante do Majjhima Nikaya), um dos mais
antigos textos do canone pali. Conforme a analogia, doutrinas valem quando contribuem

para a libertacao do adepto.

Um homem, viajando, chega a margem perigosa e assustadora de um rio de vasta extensao
de agua. Entdo vé que a outra margem ¢é segura e livre de perigo. Pensa: “Esta extensao de
agua é vasta e esta margem é perigosa, aquela é segura e livre de perigo. Nao ha embarcacao
nem ponte com que eu possa atravessar. Acho que seria bom juntar troncos, ramos e folhas
e fazer uma jangada com a qual, impulsionada por minha mao e meus pés, passe com
seguranca a outra margem.” [...]. Tendo alcancado a margem oposta, ele pensa: “Esta
jangada me foi muito til e me permitiu chegar a esta margem. Seria bom carrega-la a
cabeca ou as costas onde quer que eu va.” [...] Tendo atravessado para a outra margem, esse
homem deveria pensar: “Esta jangada me foi de grande auxilio e gracas a ela cheguei com
seguranca; agora seria bom que eu a abandonasse a sua sorte e seguisse o meu caminho
livremente” (Homenko e Silva, 1995, p. 30).

Mais tarde, na etapa Abhidhamma (Theravada, Sarvastivada, Sautrantika, etc.) e
depois na epistemoldgica mahayanista, essas argumentacoes ganharam um significado mais
profundo que discrimina entre duas verdades (satyadvaya): a das conven¢does mundanas
(lokasamurti) e a superior (paramartha). Embora apenas esta conte do ponto soteriologico,
a divulgacdo da verdade superior depende da linguagem conceitual vinculada a verdade

relativa.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

Como a verdade ultima é incomensuravel, ndao ha como reivindicar a validade
absoluta de qualquer argumento, um axioma incompativel com articulacoes dogmaticas que
buscam apresentar e defender principios universais e inegaveis (Keenan, 2004). Vale
observar, porém, que outras escolas, do budismo mais antigo (como as do Abhidhamma) e
do hinduismo buscaram oferecer definicoes de realidade tilltima A doutrina budista, em
resumo, representa apenas um instrumental auxiliar em funcdo de um objetivo que
transcenderia qualquer meio discursivo.

Em varias passagens, observe-se, o canone pali mostra o Buda histérico situado fora
dos contextos de exclusivismo, pluralismo ou inclusao. Seu nao envolvimento nessas
discussoes nao indica um fugir a raia, mas uma estratégia retérica articulada em duas
linhas. A primeira é a da avyakata — perguntas ndo respondidas -, em que o Buda
demonstra indiferenca diante de certos temas; a segunda, a de um apelo a razao de seus
ouvintes para desnaturalizar dogmas.

O texto-chave, aqui, é o Avyakata Sutta, que traz uma conversa entre o Buda e um
bramane que pergunta por que o sangha nao tem interesse pelas coisas que nao foram
declaradas. O Buda responde observando que isso decorre de um treinamento mental que
refreia as ideias — elucubracoes metafisicas (que nao se confundem com o intelecto) intteis
para a libertacdo do sofrimento manifestacoes ilusérias que geram ignorancia — para
direcionar o monge a si mesmo. Uma manifestacao desse intuito aparece na parabola da seta

envenenada preservada no Culamalunkya-Sutra, em que se encontra a seguinte passagem:

Certa vez um homem foi ferido por uma seta envenenada. Os amigos correram a buscar um
médico, mas o ferido disse que s6 consentiria que lhe extraissem a sete e o tratassem depois
de lhe explicarem quem atirou a seta, com que arco ela foi lancada, qual a sua forma, etc.
Que tera acontecido a ele? Certamente ha de ter morrido antes de ver esclarecidas suas
davidas. [...] Da mesma forma, respostas a perguntas acerca do carater finito ou infinito do
universo, da natureza, da alma etc. nao nos libertam do sofrimento. Precisamos nos libertar
do sofrimento nesta vida (Gongalves, 1999, p. 44-45).

Argumenta-se que certas questbes sao irrelevantes para a Senda Octupla,
contribuindo, inclusive, para um afastamento dela.

A segunda linha da estratégia retorica do Buda, do apelo a razao, aparece no Kalama
Sutta (no Anguttara Nikaya —colecdo gradual de discursos, parte do canone pali), que
resgata um discurso seu aos kalamas, parte de um grupo de habitantes de Kesaputta, antiga
cidade do atual Estado indiano de Bihar. Os kalamas procuraram o Buda por conta das
varias opinioes, doutrinas e verdades religiosas em seu meio, muitas das quais

contraditorias. Quais eles deveriam assumir?

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



RODRIGO WOLFF APOLLONI

E claro que vocés estdio confusos, kalamas. E claro que vocés tém davidas. Porque a davida
surge com relacao a qualquer assunto que cause a perplexidade. [...] Nao se deixem levar
pelos relatos, tradigoes, rumores, por aquilo que estd nas escrituras, pela razao, pela
inferéncia, pela analogia, pela competéncia de alguém, por respeito por alguém ou pelo
pensamento “Este contemplativo € o nosso mestre”. [...] Quando vocés souberem, por vocés
mesmos, que “Essas qualidades sdo inabeis; essas qualidades sdo culpaveis; essas
qualidades sao criticaveis pelos sabios; essas qualidades, quando postas em pratica,
conduzem ao mal e ao sofrimento” — entdo, vocés devem abandona-las”. Assim foi dito. E
em referéncia a isso é que foi dito (Acesso ao Insight).

Outro exemplo aparece no Tevijja Sutta (no Digha-Nikaya, colecdo de discursos
longos, parte do canone pali), que relata uma conversa entre o Buda e Vasettha, um jovem
bramane que busca o caminho para a unificagao mistica com Brahma. A maiéutica do Buda
para mostrar o engano da busca dogmatica de seu interlocutor se desenrola da seguinte

maneira:

Vasettha, nenhum desses Bramanes, mestres nos trés Vedas, viu Brahma cara a cara,
tampouco um dos mestres desses Bramanes, ou os mestres dos mestres, nem mesmo as
ultimas sete geracdes ancestrais de um dos mestres. Nem mesmo um dos antigos sabios
poderia dizer: ‘Nos sabemos e vemos, quando, como e onde Brahma aparece’. Entao aquilo
que esses Bramanes, mestres nos trés Vedas, estao dizendo, é: ‘N6s ensinamos este caminho
para a unido com Brahma que nds nao conhecemos nem vemos, este é o Gnico caminho
correto... conduzindo a unidao com Brahma’. O que vocé pensa, Vasettha? Sendo esse o caso,
aquilo que esses Bramanes declaram nao se mostra sem fundamento?

Sim, de fato, Mestre Gotama. [...]

Vasettha, é como se este Rio Aciravati estivesse cheio de agua até a borda de forma que um
corvo pudesse nele beber, e um homem viesse desejando cruzar até a outra margem, até o
outro lado e, estando em pé na margem, ele chamasse: ‘Venha para c4 outra margem, venha
para ca!” O que vocé pensa, Vasettha? A outra margem do Rio Aciravati viria para esta
margem por conta do chamado, pedido, stplica ou seducao daquele homem?

Nao, Mestre Gotama (Acesso ao Insight).

3 ATITUDES INCLUSIVISTAS

O inclusivismo é caracterizado pela aceitacao de posicoes e contetidos de sistemas
religiosos alheios sem abandonar a pretensao de que o proprio sistema é superior. Essa
percepcao funciona como filtro e organizador dos contetdos alheios em prol da afirmacao
do proprio sistema de crencas. Na medida em que passam por um crivo, esses conteiidos
costumam assumir uma posicao subsidiaria face ao sistema religioso daquele que esta
recebendo e interpretando as informacoes (Kiblinger, 2004, p. 159-169).

No caso do budismo, esse direcionamento interpretativo pode aparecer em trés

subtipos: a) — de incorporacao tacita de elementos alheios; b) — de valorizacao explicita de

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

elementos alheios; e ¢) — de reinterpretacao de elementos alheios conforme a logica do
proprio sistema.

A incorporacao tacita de elementos alheios (a) vale para a fase inicial do budismo em
relacdo a elementos tipicos do hinduismo da etapa bramanista, como as ideias de carma
(karman) e do samsara, a busca metodica pela libertacdao, a op¢ao por uma vida itinerante
(Sramana), a énfase na ascese (tapas) e na rendncia (samnyasa) (Bechert, in Antes, Peter et
alii., 1984, p. 114-135; Bechert, op. cit. p. 127).

E essa concordéancia implicita, essa recepcdo de elementos, assim como seu berco
geografico, que qualificam o budismo primitivo como uma religiao indiana.

No caso da valorizacao explicita de elementos alheios (subtipo b), ela se caracteriza
como explicitacao verbal do paradigma inclusivista pelo fundador. E tem como explicacao a
concessao feita pela nova religiao as rupturas socioestruturais e ideologicas ao seu redor,
que demandavam sensibilidade para as preocupacdes dos ouvintes com a inseguranca
generalizada e para os pontos de atencao das autoridades religiosas de entdo, certamente
desconfiadas e preocupadas em relacao a potenciais competidores pelo poder religioso.

Uma consequéncia foi a de que, no budismo, estabeleceu-se relativamente cedo, como
principio ético social, certa discricdo em lidar com outras religioes. Os monges deveriam
transmitir os ensinamentos sem se impor; ja os leigos observavam a caridade para os
discipulos de outras religioes (Bechert, op. cit. p. 127).

Ainda no campo da valorizacao explicita de elementos alheios, pode-se observa-la na
acepcao do termo dhamma, encontrado no canone pali (sanscrito: dharma) para designar
os ensinamentos do Buda. O termo também assume um sentido comparativo (o que
entendo por dhamma; o que é o dhamma do outro grupo religioso), servindo tanto como
autodesignacao quanto como alodesignacao.

O uso de dhamma em um contexto mais amplo, budista e extrabudista, também
mostra que protagonistas do budismo primitivo admitiram que comunidades religiosas
outras se situavam em um patamar proximo ao seu — e que também tinham contribuicoes a
oferecer (Haussig, 1999, p. 113).

Um exemplo desse uso da palavra/conceito aparece no Mahaparinibbana Sutta (no
Digha Nikaya, colecdo de discursos longos, parte do canone pali), um dos textos mais
extensos do canone pali, que relata uma conversa entre Siddhartha Gautama e o asceta
Subhadda. Aqui, o Buda afirma que o grau de validade de uma trilha espiritual depende de
sua concordancia com o Nobre Caminho Octuplo. Entre as trilhas apontadas como

concordantes em seus elementos (como conduta ética, concentracao, disciplina ascética

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



RODRIGO WOLFF APOLLONI

etc.), ainda que nio contemplem todos os elementos do Nobre Caminho Octuplo, estdo o
bramanismo (védico), o jainismo (Ajivikas e Niganthas), as escolas $§ramanicas (ndo
budistas) e as tradi¢oes populares (yogis e devotos).

Como o O Samannaphala Sutta (no Digha Nikaya) indica que também adeptos
leigos budistas foram advertidos a se mostrar generosos com ascetas nao budistas
(Freiberger, 2000, p. 1-6). Outro exemplo aparece no Upali Sutta (no Majjhima Nikaya,
colecdao de discursos de tamanho médio do canone pali) que relata um debate entre Upali,
seguidor de Mahavira (fundador do jainismo), e o Buda. Upali fica impressionado com a
profundidade dos ensinamentos de Siddhartha Gautama. No final, afirma seu desejo de se
converter e entrar no sangha. O Buda, porém, adverte seu interlocutor a nao seguir as
emocoes do momento e sugere que reflita com serenidade. A determinacao de Upali
permanece firme e o Buda o aceita como discipulo, desde que ele siga apoiando os ascetas
jainistas com doacoes.

O terceiro subtipo inclusivista é o de reinterpretacao de elementos alheios conforme
a légica do proprio sistema. Essa abordagem colonialista é menos favoravel a outras a
religioes do que as dos dois outros subtipos. Enquanto estes implicam uma apreciacao do
valor genuino de elementos de outras religioes, ela extrai o significado original de elementos
adotados e lhes atribui um novo sentido conforme seu proprio horizonte simbolico.

Varios textos do cdnone pali indicam os esforcos do Buda de retificar conceitos e
praticas do bramanismo. Um exemplo estd em um dos mais antigos textos da tradicao em
sanscrito, o Catusparisat Sutta, em que divindades bramanicas, entre elas Brahma, sao
incorporadas ao budismo como seres de carma positivo e dotados de sabedoria relativa, mas
de grau inferior a libertacao e ao caminho do préprio budismo (Kloppenborg, 1973, p. 6 ss).
Outro exemplo estd no Kevaddha Sutta (no Digha Nikaya), texto repleto de alusdes a
mundos divinos distantes da esfera humana e que faz referéncia a deuses védicos em seus
respectivos céus hierarquizados. Brahma é elogiado como “Omnisciente, Todo Poderoso,
Senhor, Deus e Criador, Soberano, Providéncia Divina, Pai de todos aqueles que sao e serao”
(Acesso ao Insight); ao mesmo tempo, porém, é desnudado em suas limitacoes — ele é

incapaz de responder sobre onde tém fim os elementos fundantes terra, 4gua, fogo e ar.
4 ATITUDES PLURALISTAS

Uma atitude inter-religiosa pluralista pauta-se pelo reconhecimento de uma base

comum entre o préoprio e o outro no sentido de uma identidade fundamental entre sistemas

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

religiosos envolvidos, de uma analogia ou de uma relacao de complementaridade entre seus
elementos. No budismo, é possivel articula-la em duas posturas mais relevantes: 1) — a da

upaya; e 2) - a abertura para o dialogo inter-religioso.

4.1 Upaya — os meios habilidosos

A primeira e mais remota postura budista de viés pluralista é a do upaya (skillfull
means ou meios habilidosos; Pye, 2003; Usarski, 2010), que pode ser compreendida como
o talento de aproveitar estratégicas argumentativas. A upaya que tem suas raizes no
budismo primitivo acabou se tornando em um principio baseado nas seguintes ideias: 1) - a
relativizacao da pretensao de que a propria religidao representa o inico caminho para a
salvacao; 2) - a hipotese de que ha um desnivel entre a sabedoria do Buda e a capacidade dos
seus adeptos, em particular seus primeiros discipulos, de penetrar a fundo na doutrina; 3) -
o conceito de dois tipos de verdade; 4) - seres deslumbrados pela ignorancia requerem a
compaixao e a ajuda daqueles que conhecem o caminho para superéa-la; 5) - a forma da ajuda
deve corresponder as condicoes carmicas de cada ser perdido no samsara; 6) -
independentemente das diferencas de status, os seres humanos sdo idénticos diante da
vacuidade (Sunyata).

Alguns desses principios remontam ao budismo primitivo e foram aprofundados ou
frisados por pensadores mahayanistas. Um deles é a ideia de que os discipulos do Buda
diferem quanto ao grau de entendimento da mensagem (Boriharnwanaket, 2000, p. 52-53),
o que aponta para diferentes niveis de evolucao espiritual (P6hlmann, 1997, p. 107ss).

A upaya passou desempenhar também um papel no encontro com outras religioes.

No que se refere as tensoes Mahayana x Abhidhamma, o Mahayana justificava sua
complexidade afirmando que seus principios seriam idénticos aos do Buda historico. O fato
de que esses aspectos nao apareciam no repertorio das escolas antigas, afirmavam seus
adeptos, explica-se pelo horizonte limitado do sarngha primitiva e por sua incapacidade de
entender a mensagem completa de um mestre perfeito. Portanto, os contemporaneos do
Buda tinham que se contentar com um acesso parcial ao verdadeiro Dhamma, constelacao
da qual resultaria, segundo os mahayanistas, o carater inferior do Hinayana.

Isso implica que os elementos afirmados pelas escolas do Abhidhamma sao validos,
mas, do ponto de vista da segunda girada da roda do Dhamma — da qual deriva o grande

veiculo -, em sentido provisorio.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



RODRIGO WOLFF APOLLONI

Isso significa que o conceito de upaya é um conceito metapratico, resultante de uma
reflexdo sobre questdoes pragmaticas em prol da transmissdo da sabedoria budista. A
metapratica preocupa-se com questoes da logica e da funcionalidade em beneficio dos

objetivos soteriol6gicos de um método religioso. Como observa Kasulis:

Uma pratica religiosa possui uma funcao participante ou transformadora. [...] Ela é
transformadora na medida em que aperfeicoa uma pessoa ou uma comunidade em
determinado sentido espiritual [...]. Uma reflexdo metapratica inquire o objetivo ou a
eficacia da pratica em questao em termos das duas funcées, participante e transformadora.
Alguma coisa acontece ou, pelo menos, deve acontecer mediante e durante uma préatica
religiosa (Kasulis, 1992, p. 178).

Dentro de um espirito metapratico, textos do Mahayana inicial afirmam que o
Budismo oferece um nimero infinito de curas e remédios. Se o Buda tivesse prescrito uma
unica féormula, teria sido um péssimo médico (Schroeder, 2000). Todos os remédios
correspondentes a determinados tipos e estagios de doencas sao aplicados para libertar do
sofredor da sua miséria, sejam quais forem os sintomas especificos. Do ponto do vista desse
alvo, todas essas curas se complementam, cumprindo sua funcdo em situacées e momentos
oportunos.

A estratégia de upaya também desempenha um papel importante no posicionamento
do Grande Veiculo diante de religides nao budistas, ja que permite a representantes do
Mahayana um olhar construtivo diante de fundadores e protagonistas de sistemas nao
budistas, vistos como coparticipantes do trabalho salvifico universal do Buda (Makransky,
op. cit.) — isto é especialmente valido nos tempos atuais, no contexto de escolas do budismo
que buscam uma ac¢ao global.

Se essa perspectiva se contenta com o postulado de simultaneidade de caminhos
espirituais igualmente qualificados, ela é pluralista em sentido estrito. Caso o
reconhecimento da pluralidade de trilhas signifique que os respectivos métodos e
abordagens sao hierarquizados no sentido de um ranking liderado pelo budismo Mahayana,
a perspectiva aproxima-se de uma postura inclusivista.

Essa segunda perspectiva tem afinidade com um espirito proselitista — no sentido da
hipétese de que, no momento oportuno, o buscador espiritual optara naturalmente pelo
budismo. Contando com essa evolug¢do orgdanica, o grande veiculo nao requer um
instrumental propagandista sofisticado. Basta colocar sua voz de forma paciente e suave

para chegar ao publico carmicamente preparado.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
10



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

Esta retorica encontra-se, entre outros, nas publicacoes e discursos de um de seus
principais representantes contemporaneos, o Dalai Lama, que se apropria dos meios
habilidosos ao afirmar que o pluralismo religioso ¢ uma manifestacao natural das diferencas
entre os seres humanos cujos interesses e preferéncias espirituais nao poderiam ser
satisfeitos se existisse apenas uma oferta religiosa. Portanto, a humanidade precisa de

diversas religides (Makransky, op. cit.).

4.2 A abertura para o dialogo inter-religioso

O dialogo inter-religioso (segunda das posturas no contexto das atitudes pluralistas)
caracteriza-se pela comunicacao respeitosa entre adeptos de religides diferentes sobre temas
da relevancia religiosa, em abertura espiritual (Dunbar, 1998, p. 387-404). Ele ganhou forca
em tempos muito mais recentes, especialmente no século XX, em contextos globais e pds-
coloniais.

O budismo se engajou sistematicamente em féruns inter-religiosos bi ou multilaterais
apenas a partir do fim da Segunda Guerra Mundial. As perspectivas que se desenvolveram
desde entao podem ser inscritas em trés categorias que: (a) representam um tipo mais
orientado na experiéncia; (b) promovem um acesso majoritariamente intelectual-filoséfico;
e (c) oferecem um principio sociopolitico-pragmatico, perceptiva que se sobrepoe a busca
por pontos extradoutrinarios de intersecao.

A perspectiva orientada na experiéncia (a) se caracteriza por construir um vinculo
com os ramos misticos em outras religioes, especialmente pela pratica conjunta do Zen. Ela
é representada por mestres como Yamada Koun Roshi (1907-1989), do Zen. Seu centro
forma multiplicadores ocidentais da meditacao zazen, contribuindo para a ampliacao da
base de encontro com cristaos.

Ja os cristaos recordam o monge cisterciense Thomas Merton (1915-1968), da abadia
Getsémane, no Kentucky (Seager, 1999, p. 222-225). Nos anos 1950, Merton interessou-se
pelas religioes asiaticas, especialmente pelo budismo, tornando-se um defensor do
intercambio inter-religioso monastico.

Um exemplo inicial de orientacdo na experiéncia foi um evento realizado em marco
de 1967 nos arredores de Toquio, que reuniu zen-budistas e cristaos para abordar questoes
espirituais comuns, sem foco em questoes dogmaticas (Dumoulin, 1987, p. 199).

Ja o acesso intelectual-filosofico (b) busca captar o espirito que reside nas letras e

além delas, nas entrelinhas e alcancar as camadas de significado mais sutis e passiveis de

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
11



RODRIGO WOLFF APOLLONI

consenso. O principio sociopolitico-pragmatico (c), por sua vez, apresenta afinidades com o

budismo socialmente engajado, que foca temas como a paz global ou a justica social.

5 POSTURAS TENDENTES AO EXCLUSIVISMO

O que caracteriza o exclusivismo, a postura mais aguerrida no contexto do contato
inter-religioso, € uma diferenciacao categorica entre o proprio, o eu ou o meu, e o outro ou
do outro, com uma valorizacao do que é proprio em relacao ao que é alheio. H4, enfim, a
demarcac¢ao de uma fronteira e o direcionamento para desvalorizar ou negar o que esté fora
dos proprios dominios.

No budismo, pode-se enumerar trés formas de exclusivismo: 1. A rejeicao explicita da
posicao alheia; 2. A estratégia da disputa competitiva; e 3. Os esforcos retoricos para
menosprezar a outra religiao.

O exclusivismo se impoOe, principalmente, em trechos que se colocam contra
argumentacoes filosoficas francamente opostas a doutrina budista. A pandplia budista,
nesse caso, funciona simultaneamente para defender e atacar — ou para defender atacando.

Um exemplo é a afirmacao da superioridade religiosa/soteriologica budista face a
posicoes que reforcariam o apego ao invés de relativiza-lo e elimina-lo.

Um termo chave ¢é a palavra dhamma/dharma (pali/sanscrito), utilizada no sentido
de doutrina religiosa. Haveria, entao, um dharma nas doutrinas religiosas, mas também o
Dharma, do Buda, a iinica verdade tltima e completa diante de ensinamentos incompletos,
invalidos ou mesmo capazes de levar a involucao espiritual (Haussig, op. cit., p. 113).

Histérias do canone pali — ou seja, do budismo primitivo - salientam o carater
extraordinario do budismo e da sargha como unico caminho para a salvacio. Essas
demarcacoes acontecem em dialogos/disputas com representantes de outras religides
indianas, identificados como inferiores e incapazes de entender a mensagem do Buda.

E o que se observa no Virecana-Sutta, texto da Anguttara Nikaya (a colecdo gradual
de discursos do canone pali). Nesse texto, o Buda compara os lideres de outros movimentos
religiosos a médicos incapazes de curar por oferecerem remédios apenas para os sintomas
das doencas. A medicina oferecida por Siddhartha Gautama seria bem-sucedida e confiavel
sob quaisquer circunstancias — atacando as raizes de todos os tipos de sofrimento. Outro
texto relevante nesse contexto é o Mahaparinirvana-sutta (no Digha-Nikaya), em que o
Buda declara, pouco antes de sua morte, que apenas na sua comunidade se encontram

adeptos que lograram a libertacao completa.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
12



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

O Kutadanta Sutta (no Digha Nikaya) traz uma conversa entre o Buda e o bramane
Kutadanta sobre o significado soteriologico de sacrificios védicos. O Buda nega seu valor,
redefinindo o verdadeiro 'sacrificio' como a pratica ética e meditativa, e aconselha o
interlocutor a abandonar os rituais em favor do treinamento das virtudes cultivadas pelo
sangha. O Brahmajala Sutta (no Digha Nikaya) segue a mesma linha, ao criticar as
especulacoes metafisicas propagadas por grupos religiosos contemporaneos (século V AEC),

todas explicitamente rejeitadas pelo Buda.
5.1 Exclusivismo nos contextos do Mahayana e do budismo tibetano

Ainda que tenha fortalecido no budismo um viés de religiao universal (no sentido da
missao, do didlogo e da conversao), o mahayana também assume atitudes exclusivistas.
Quando aparecem, porém, elas nao substituem as tendéncias inclusivistas e pluralistas, mas
enriquecem o panorama de possibilidades.

E o que se verifica no budismo Shin, japonés, de devocio ao Sambhogakaya Buddha
Amida, Senhor do Paraiso do Oeste (Terra Pura). Shinran (1173 - 1263), fundador da escola
Jodoshin-shil, por exemplo, descreve a relacao entre o fiel e Amida em termos exclusivistas
e inclusivistas. O shin é francamente exclusivista ao afirmar que a veneracao de Amida exige
o abandono de deferéncia a outras divindades. Outra expressao de atitude exclusivista é a
identificacao de 62 perspectivas e 49 caminhos errados ou provisoérios quando comparados
com a abordagem da escola Jodoshin-shii.

Por outro lado, determinados Hinos de Terra Pura compostos por Shinran mostram
seu lado tolerante. Algumas de suas estrofes dizem respeito a pratica principal da escola, o
nembutsu - a recitacao da férmula namu-amida-butsu. Um texto afirma que, “quando
recitamos ‘namu-amida-butsu’, Brahma e Indra nos veneram. Todos os deuses,
benevolentes nos céus, nos protegem dia e noite”; outro texto traz a seguinte informacao:
“Os deuses dos céus e da terra, todos, podem ser chamados bons, uma vez que protegem a
pessoa do nembutsu (Takada, in Gort, Jansen, Henry, Vroom, Hendrik, 2006, p. 21-44).

Um exemplo da tendéncia exclusivista no ambito do Budismo tibetano aparece em
um trecho da obra Um tesouro de joias de bons conselhos (Sakya Legshe), escrita no século
XII ou XIV EC e até hoje muito popular entre os tibetanos. O trecho em questao diz:
“Ampliar sua devoc¢ao para outros mestres, enquanto o protetor de todos os seres, o Buda,
esta vivo, é como escavar um poco enlameado ao lado de um rio com agua que possui oito

boas qualidades” (Apud Davenport, 2000, p. 253).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
13



RODRIGO WOLFF APOLLONI

5.2 Vada, vivada ou hetuvidya

A estratégia exclusivista mais pretensiosa e tecnicamente sofisticada é a da disputa
competitiva — nos vieses vada, vivada e hetuvidya —, incorporada pelo Budismo primitivo
junto com outros elementos comuns na época da ascensao da sangha budista. Nela,
representantes de correntes budistas ou religibes debatem proposicoes antagoOnicas
(Garrett, 1997, pp. 195-209).

O objetivo do método é levar o proponente a articular e defender sua posicao diante
de um questionador que se esforca por dobrar o adversario destruindo sua hipo6tese a partir
de principios légicos. Ele contribuiria para a libertacdo nao apenas dos contendores, mas
também do publico muitas vezes presente em grande ntimero aos debates.

Nas grandes universidades monasticas budistas, como Nalanda e Valabhi (séc. IV-
XIV), o estudo de hetuvidya para capacitar o candidato na légica e na dialética ocupava um
espaco central e era uma das cinco matérias basicas do curriculo académico.

A importancia atribuida a esse treinamento mostra-se pelo fato de que todas as
provas de alunos seguiam o método do debate. Além disso, os professores disputavam
publicamente entre si. A subida na hierarquia universitaria, bem como o aumento das
remuneracoes dependia do sucesso em debates.

Quando o Budismo foi transplantado para China, os missionarios trouxeram nao
apenas textos e doutrinas budistas, mas também praticas como a recitacao de hinos e a
leitura de suttas. No decorrer do processo foram traduzidos e distribuidos manuais budistas
indianos sobre a vivada, e budistas chineses comecaram a se especializar nas respectivas
técnicas.

Uma vez que muitas disputas aconteciam diante de um publico genérico, essa arte se
tornou conhecida na China a partir do século IV EC. Missionarios e chineses convertidos
tiveram que se basear em métodos de debate para explanar e argumentar a favor da sua
crenca, inicialmente considerada forasteira no Reino do Meio. Nessas ocasioes, foram
abordados temas como o celibato monastico, a reencarnacao e o carma.

A vasta literatura sobre o assunto revela também que missionarios e monges budistas
apropriaram-se das técnicas discursivas de vivada quando foram intelectualmente atacados
por taoistas e confucionistas. Paralelamente, devido a tradicao de textos divergentes para o
chinés e suas interpretacoes diversificadas, varias escolas budistas rivais disputaram a

exegese correta de determinadas doutrinas. O debate entre o monge chinés Heschang

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
14



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

Moheyan e Kamalasila (que teve como objeto a validade da iluminacao sendo ela gradativa
ou imediata), representante indiano da escola Madhyamaka, realizado no mosteiro Samgye
no fim do século VIII, exemplifica que a disputa competitiva é um método também
reconhecido pelo Budismo tibetano.

A importancia desse método para a vida religiosa mostra-se pelo fato de que até hoje
ele faz parte da rotina dos mosteiros e do treinamento monéstico que visa a remover as
tendéncias erréneas e desenvolver caracteristicas positivas do monge (Perdue, 1976).

Portanto, nao se trata de um procedimento académico propriamente dito, mas sim de
uma pratica espiritual com o objetivo do insight na existéncia encoberta pela aparéncia dos
fendomenos imediatamente visiveis. A funcdo de destruir afirmacoes falsas, demonstrar a
pertinéncia de afirmacOes corretas e eliminar contra-argumentos através da disputa
competitiva nao é sentir um triunfo diante da derrota do adversario e seu sentimento de
vergonha, mas ajudar o outro a superar seus conceitos errados. O método ganha uma
dimensao inter-religiosa no momento em que é abordada a crenca na existéncia de um ser
supremo criador que possui uma natureza invariavel ou outras doutrinas incompativeis com
o Budismo.

Um exemplo célebre de disputa inter-religiosa é o chamado debate Panadura, que
reuniu missionarios cristaos e modernistas budistas em agosto de 1873 perto de Colombo
(Sri Lanka) diante de um publico enorme (Peebles, 1878; Bechert, 1966, p. 45).

Devido as duras condicoes impostas pelo governo inglés sobre a colonia e sobre o
budismo, o evento aconteceu em espirito belicoso. O principal representante do Budismo na
disputa era o monge Migettuwatte Gunananda (1824-1891), que, em funcao de seu dominio
dos métodos de debate com membros de religides concorrentes no contexto asiatico, foi
escolhido para disputar com o wesleyano David de Silva e o representante da Church
Missionary Society, F. S. Sirimanne.

O debate seguiu por oito reunioes, abordando questoes antropoldgicas, éticas e criticas
de textos hermenéuticos, assim como questdes soteriologicas. A argumentacao de
Migettuwatte Gunananda foi finalmente decisiva para que o auditorio, a cada dia mais
cheio, tenha se convencido da superioridade do Budismo e do valor da propria tradicao. O
efeito psicologico sobre o publico, reforcado pela cobertura jornalistica do evento, fizeram
com que o debate de Panadura ganhasse fama como evento decisivo para a recuperacao da

autoestima do budismo, que havia perdido status diante do cristianismo colonial.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
15



RODRIGO WOLFF APOLLONI

5.3 Tensoes a respeito dos debates

O exemplo de Panadura alerta para algumas tensoes entre o método da disputa
competitiva e determinadas doutrinas budistas. Vale a pena lembrar, pelo menos, os dois
seguintes problemas: o primeiro reside no fato de que a proépria tradicao budista tem
transmitido nao apenas técnicas discursivas sofisticadas, mas sutta em que o Buda afirma
que a devocao a qualquer debate pode atrapalhar o adepto no seu caminho para a iluminacao
(uma vez que as disputas poderiam intensificar nos debatedores sensacoes de paixao e do
apego, bem como desejos de ganhar o debate e aumentar sua fama); o segundo problema
tem a ver com o ceticismo do Budismo, especificamente do Mahayana, em relacao ao uso
da linguagem para expressar e transmitir a verdade. Em boa parte de suas escolas, a
ontologia do grande veiculo enfatiza a vacuidade de todos os seres, objetos, pensamentos e
estagios emocionais. Do ponto de vista do teorema da génese condicionada, tudo esta em
fluxo. No momento em que o debatedor se comunica a respeito de um determinado
fendmeno ou de uma construcao filosofica, os conceitos e termos usados por ele cristalizam
os fatos e ideias articulados, contribuindo para o imaginario erroneo de um mundo
supostamente estéatico.

Nesse sentido, a linguagem encobriria a realidade ao invés de iluminé-la. Esse dilema
seria prejudicial até mesmo para os proprios monges engajados em debates, se sua formacao
nao implicasse um treinamento em técnicas discursivas especificas elaboradas por
pensadores budistas como Nagarjuna, que capacitam os debatedores explorar a linguagem
sem nela se perder (Garrett, op. cit, p. 205ss).

Conforme May e Schmidt-Leukel (2008, p. 9-22), “cada tradicao religiosa tem suas
proprias maneiras, as vezes sutis, as vezes mais ofensivas, de afirmar ndao apenas sua
originalidade, mas também sua superioridade sobre todas as outras. Isso vale também para
o budismo, que, em determinadas situagoes inter-religiosas, apesar de proclamar a atitude
da nao violéncia (ahimsa) e da afabilidade para com todos os seres vivos, nao desistiu de
uma retorica ofensiva, aplicando-a com o que o objetivo de menosprezar o outro (afastando-
se, assim, do principio de que um inimigo ou adversario nao ¢ um oponente por natureza,
mas por circunstancias, o que implica a possibilidade de o mesmo ser transformado em
aliado ou amigo - Houben, 1999, p. 1-15). Essa tendéncia encontra-se no canone pali em
trechos em que a pretensao da superioridade do budismo diante doutrinas alternativas da

época é articulada de maneira hostil e em tom humilhante.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
16



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

Um exemplo é a célebre parabola do elefante, do rei e dos cegos — parte do Tittha
Sutta (na secao das exclamacoes, Udana, terceiro livro da Khuddaka Nikaya). Tomando
como modelo cegos convidados por um rei para descrever um elefante a partir de suas
partes, o texto ridiculariza os seguidores de movimentos nao budistas como individuos
perdidos na escuridao - uma alusao metafoérica a ignorancia causada pela incapacidade de

enxergar a realidade completa, diferentemente do rei (o Buda), que esta consciente de tudo.

6 CONSIDERACOES FINAIS

Neste artigo, os autores apresentaram uma reflexao acerca das respostas budistas aos
desafios inter-religiosos, ou seja, as disputas e interrogacoes nascidas diante do contato com
representantes e argumentos de outras religioes.

Tais respostas, denominadas simbolicamente pelos autores de pandplia do Buda —
um conjunto de recursos de defesa, afirmacdo propria e composicdo no contexto das
disputas religiosas —, cobrem um amplo arco temporal, das origens do budismo em um
desafiador contexto bramanico a um século XXI repleto de ofertas, hibridacoes,
fragmentacoes e questionamentos quanto a validade da religiao.

Em sua apresentacao, os autores trouxeram uma leitura da panéplia a partir de um
conhecido esquema baseado em trés tipos ideais — de posturas inclusivistas, pluralistas e
exclusivistas —, que se mostram uteis quando colocados em perspectiva.

No caso em tela, a leitura a partir do esquema mostrou que o budismo incorpora e
elabora esses tipos ideais, e que, por principio, é impossivel classificar a religiao, in totum, a
partir deles. Em outras palavras: ainda que haja exemplos especificos em que esses tipos sao
aplicaveis, observa-se, no conjunto da religido, uma transcendéncia ao modelo. O que, por
certo, traz consequéncias em contextos como o do didlogo religioso, uma vez que a panéplia
— e, por extensao, este outro budista que dialoga e com quem se dialoga no ambito das
religides — é muito mais fluida e complexa do que idealizacOes e representacoes permitem

supor.

REFERENCIAS

BECHERT, Heinz. Die Ethik der Buddhisten, in: Antes, Peter et alii.: Ethik in
nichtchristlichen Kulturen, Stuttgart: Kohlhammer 1984, p. 114-135.

BORIHARNWANAKET, Sujin. Taking Refuge in Buddhism, London: Zolag 2000, p.
52-53.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
17



RODRIGO WOLFF APOLLONI

DALAI LAMA. Human Rights and Universal Responsibility. Released by the
Tibetan Delegation to the United Nations World Conference on Human Rights, Vienna,
Austria. Disponivel em: http://www.tibet.com/DL/vienna.html Acesso em: 12 dez. 2008.
Traducao de Frank Usarski.

DAVENPORT, John. Ordinary Wisdom. Sakya Pandita’s Treasury of Good
Adyvice, Boston: Wisdom Publications 2000, p. 253. Traducao de Frank Usarski.

DUMOULIN, H. Buddhismus, in: Okumene Lexikon. Kirche, Religionen,
Bewegungen, Frankfurt/M.: Lembeck, 1987, S.195-202.

DUNBAR, Daniel Scott. The place of interreligious dialogue in the academic study of
religion. Journal of Ecumenical Studies, v. 35, n. 3—4, p. 387-404, 1998.

FREIBERGER, Oliver. Profiling the Sangha: institutional and non-institutional tendencies
in early Buddhist teachings. Marburg Journal of Religion, v. 5, n. 1, p. 1-6, jul. 2000.
DOI: 10.17192/mjr.2000.5.3756. Disponivel em:
https://doi.org/10.17192/mjr.2000.5.3756. Acesso em: 31 dez. 2025.

GARRETT, Mary M. Chinese Buddhist religious disputation. Argumentation, v. 11, n. 2,
p. 195—209, 1997. Disponivel em: https://doi.org/10.1023/A:1007747017533. Acesso em:
31 dez. 2025.

HAUSSIG, Hans-Michael. Der Religionsbegriff in den Religionen. Studien zum
Selbst-und Religionsverstindnis in Hinduismus, Buddhismus, Judentum und
Islam, Berlin & Bodenheim: Philo 1999, p. 113.

HOMENKO, Rita, e DA SILVA, Georges. Budismo: Psicologia do
Autoconhecimento, Sao Paulo: Pensamento 1995.

HOUBEN, Jan; Kooij, Karel R. Van. Introduction: Violence, Non-Violence and the
Rationalization of Violence in South-Asian Cultural History, in: Houben, Jan; Kooij, Karel
R. Van (Eds.): Violence Denied: Violence, Non-Violence and the Rationalization
of Violence in South Asian Cultural History. Leiden: Brill, 1999, p. 1-15.

KALAMA-SUTTA (AN 3.65). Traducio portuguesa. Acesso ao Insight. Disponivel em:
http://www.acessoaoinsight.net/sutta/ANIV.65.php. Acesso em: 1 mar. 2024.

KASULIS, Thomas. Philosophy as Metapraxis. In: Reynolds, Frank; Tracy David (eds.):
Discourse and Practice, Albany: State University of New York Press 1992, p. 169-196.
Traducao de Frank Usarski.

KEENAN, John P. A Mahayana theology of the real presence of Christ in the Eucharist.
Buddhist-Christian Studies, v. 24, n. 1, p. 89—100, 2004. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/10.2307/4145567. Acesso em: 31 dez. 2025.

KIBLINGER, Kristin Beise. Using three-vehicle theory to improve Buddhist inclusivism.
Buddhist-Christian Studies, v. 24, p. 159—169, 2004. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/4145571. Acesso em: 31 dez. 2025.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
18



A PANOPLIA DO BUDA: respostas budistas a desafios inter-religiosos

MAKRANSKY, John. Buddhist perspectives on truth in other religions: past and present.
Theological Studies, v. 64, n. 2, p. 334—361, 2003. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/4147369. Acesso em: 31 dez. 2025.

MAY, John D’Arcy; Schmidt-Leukel, Perry. Introduction: Buddhism and its “Others”. In:
Schmidt-Leukel, Perry (ed.): Buddhist Attitudes to Other Religions, St. Ottilien: EOS
2008, p. 9-22.

MICHAELS, A. Buddha. Leben, Lehre, Legende. Miinchen: C.H.Beck, 2011.

MUCK, Terry C. Instrumentality, complexity, and reason: a Christian approach to
religions. Buddhist-Christian Studies, v. 22, p. 115—121, 2002. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/260253. Acesso em: 31 dez. 2025.

PEEBLES, James, Buddhism and Christianity face to face: Or, An oral discussion between
the Rev. Migettuwatte, a Buddhist priest, and Rev. D. Silva, an English clergyman. Held at
Pantura, Boston: Colby and Rich 1878; Bechert, Heinz.: Buddhismus, Staat und
Gesellschaft in den Lindern des Theravada-Buddhismus, Bd.1: Grundlagen,
Ceylon, Frankfurt/M., Berlin: Alfred Metzner/Otto Harrassowitz 1966, p. 45.

PERDUE, Daniel, Debate in Tibetan Buddhist Education. Dharamsala: Library of
Tibetan Works and Arquives 1976.

POHLMANN, Horst, Begegnungen mit dem Buddhismus. Dialoge, Erfahrungen
und Grundsatziiberlegungen. Ein Beitrag zum interreligiosen Gesprach.
Frankfurt am Main: Lembeck 1997, p. 107 s.

PYE, Michael, Skilful Means: A Concept in Mahayana Buddhism. London/New
York 2003.

SCHROEDER, John W. Nagarjuna and the doctrine of “skillful means”. Philosophy East
and West, v. 50, n. 4, p. 559—583, out. 2000.

SEAGER, Richard Hughes, Buddhism in America. New York: Columbia University
Press, 1999, p. 222-225.

STRAUS, Virginia. Beyond the usual alternatives? Buddhist and Christian approaches to
other religions. Buddhist-Christian Studies, v. 22, n. 1, p. 123—126, 2002. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/1390570. Acesso em: 31 dez. 2025.

TAKADA, Shinryo, Is “Theology of Religions” Possible in (Pure Land/Shin) Buddhism?
The “Shock of Nonbeing” and the “Shock of Revelation”, in: Gort, Jerald D.; Jansen,
Henry, Vroom, Hendrik M. (Eds.): Religions View Religions. Exploration in
Persuit of Understanding, Amsterdam: Rodopi 2006, p. 21-44.

TEVIJJA-SUTTA (DN 13). Traducao portuguesa. Acesso ao Insight. Disponivel em:
http://www.acessoaoinsight.net/sutta/DN13.php. Acesso em: 17 jan. 2009.

GONCALVES, Ricardo M. Textos budistas e zen-budistas. Selecao, traducao, introducao e
notas de Ricardo M. Goncalves. Sao Paulo: Cultrix, 1999.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
19



RODRIGO WOLFF APOLLONI

THE SUTRA ON THE FOUNDATION OF THE BUDDHIST ORDER
(CATUSPARISATSUTRA): relating the events from the Bodhisattva’s enlightenment up to
the conversion of Upatisya (Sariputra) and Kolita (Maudgalyayana). Leiden: Brill, 1973.

USARSKI, Frank, Upaya - um “meio habilidoso” pacifico? Reflexdes sobre o potencial de
uma figura retorica budista em contextos inter-religiosos. In: Sociedade de Teologia e
Ciéncias da Religiao (Soter, Ed.). Religides e Paz Mundial. Sao Paulo: Paulinas, 2010. p.
61-78.

USARSKI, Frank; APOLLONI, Rodrigo Wolff. Do Brahma ao Buda: divergéncias
substanciais entre Hinduismo e Budismo. Horizonte — Revista de Estudos de Teologia e
Ciéncias da Religiao, Belo Horizonte, v. 22, n. 67, p. 226715, 11 set. 2024. Disponivel em:
https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/31616. Acesso em: 31 dez. 2025.

VELEZ DE CEA, Abraham. A cross-cultural and Buddhist-friendly interpretation of the
typology exclusivism-inclusivism-pluralism. Sophia, v. 50, n. 3, p. 453—480, 2011. DOI:
10.1007/s11841-011-0242-8. Disponivel em: https://doi.org/10.1007/s11841-011-0242-8.
Acesso em: 31 dez. 2025.

Contribuicao na coautoria: Concepcdo e planejamento do estudo: RWA, FU. Coleta,
andlise e interpretacdo dos dados: RWA, FU. Elaboracao ou revisao do manuscrito: RWA,
FU. Aprovacao da versao final: RWA, FU. Responsabilidade ptiblica pelo contetido do
artigo: RWA.

Conflito de interesses: Os autores declaram nao haver conflito de interesses.
Recebido em: 13-03-2024.
Aprovado em: 06-04-2025.

Editor de sec¢ao: Flavio Senra.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a06, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
20



