Z3 S
PUC Minas

A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA:
Desafios metodologicos para uma epistemologia cientificamente estabelecida

THE STUDY OF RELIGION AT THE CROSSROADS:
Methodological challenges towards a scientifically established epistemology

LA CIENCIA DE LA RELIGION EN LA ENCRUCIJADA:
Desafios metodologicos hacia una epistemologia cientificamente establecida

Nestor Figueiredo®

Universidade Federal da Paraiba.

Programa de P6s-Graduacao em Ciéncias das Religides.
Jodo Pessoa, PB, Brasil.

E-mail: mgs3ooo@hotmail.com

ORCID: 0000-0001-7180-299X

RESUMO

O objetivo deste artigo é discutir questdes epistemoldgicas fundamentais na ciéncia da religido,
identificando uma série de problemas metodolégicos que surgiram entre o periodo da epistemologia
classica e das abordagens contemporaneas da disciplina. Inicialmente, destaca-se a tentativa de
abandono da palavra religiao sem uma analise adequada, resultando em mal-entendidos e criticas
superficiais a utilizacao do termo de origem latina. Em seguida, o artigo questiona a falta de distincao
entre religido e religiosidade, discutindo suas consequéncias. O terceiro desafio metodologico
abordado é a dificuldade em alcancar um consenso definicional sobre o uso de religido como
categoria central, no contexto de propostas para promover convergéncia nesse sentido. O artigo
conclui defendendo a necessidade de que a ciéncia da religiao fornega conhecimento cientificamente
estabelecido sobre seu objeto de estudo, deixando questdoes além desse escopo para outras
disciplinas.

Palavras-chave: Ciéncia da Religido. Epistemologia. Metodologia. Definicao. Religiao.

ABSTRACT

The objective of this article is to discuss fundamental epistemological issues in the study of religion,
identifying a series of methodological problems that emerged between the period of classical
epistemology and contemporary approaches to the discipline. Initially, the attempt to abandon the
word religion without adequate analysis stands out, resulting in misunderstandings and
superficial criticism of the use of the term of Latin origin. Next, the article questions the lack of
distinction between religion and religiosity, discussing its consequences. The third methodological
challenge addressed is the difficulty in reaching a definitional consensus on the use of religion as a
central category, in the context of proposals to promote convergence in this direction. The article
concludes by defending the need for the science of religion to provide scientifically established
knowledge about its object of study, leaving questions beyond this scope to other disciplines.
Keywords: Study of Religion. Epistemology. Methodology. Definition. Religion.

*Doutorado em Ciéncias das Religioes, mestrado em Letras e mestrado em Sociologia pela Universidade
Federal da Paraiba.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478


https://orcid.org/0000-0001-7180-299X

NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

RESUMEN

El objetivo de este articulo es discutir cuestiones epistemolégicas fundamentales en la ciencia de la
religion, identificando una serie de problemas metodolégicos que surgieron entre el periodo de la
epistemologia clasica y los enfoques contemporaneos de la disciplina. Inicialmente destaca el
intento de abandonar la palabra religion sin un analisis adecuado, lo que deriva en malentendidos
y criticas superficiales al uso del término de origen latino. A continuacion, el articulo cuestiona la
falta de distincion entre religiéon y religiosidad, discutiendo sus consecuencias. El tercer desafio
metodolégico abordado es la dificultad para alcanzar un consenso definicional sobre el uso de la
religion como categoria central, en el contexto de propuestas para promover la convergencia en
esta direccion. El articulo concluye defendiendo la necesidad de que la ciencia de la religion
proporcione conocimientos cientificamente establecidos sobre su objeto de estudio, dejando las
cuestiones mas alla de este ambito a otras disciplinas.

Palabras clave: Ciencia de la Religion. Epistemologia. Metodologia. Definicion. Religion.

1 INTRODUCAO

Uma das principais questoes epistemologicas na ciéncia da religido esta relacionada
ao problema definicional de seu objeto, cujos debates tém ocorrido desde os primérdios
dessa disciplina. Ao longo desse periodo, o tema oscilou em sua relevancia na discussao
epistemoldgica subsequente a partir de seu surgimento em 1870. E consensual que definir
claramente o objeto de pesquisa é fundamental para qualquer empreendimento cientifico.
No entanto, até o0 momento, os resultados alcancados nessa area tém sido controversos e
confusos, com diversas perspectivas externas (heteronomia) influenciando na discussao.
Portanto, é uma responsabilidade dos cientistas da religido — aqueles que de fato praticam
ou aspiram praticar uma ciéncia a partir desse objeto — abordar tal tarefa. Embora religiao
nao seja uma exclusividade dessa disciplina, é essencial que, enquanto cientistas dedicados
a esse objeto, sejamos capazes de fornecer uma definicao fundamentada no rigor cientifico,
exatamente em funcao da expertise que se espera de nés. Também devemos considerar que
se outras areas do conhecimento realizam discussoes nessa direcao, por que deveria ser
diferente para nés? O que nos impediria? Por outro lado, negar sistematicamente essa
possibilidade resulta no que ja foi chamado de anomia definicional do objeto religiao
(Figueiredo, 2022; 2023), a qual mantém nossa disciplina em um estado de caos epistémico
prejudicial a progressividade cientifica na area, significando um desejo de morte para a
disciplina, como aponta Brian K. Smith (1987). Devemos ainda questionar: que agenda se
beneficia com essa indefinibilidade constante? Certamente nao a da ciéncia da religido.
Além disso, uma disciplina percebida como tendo baixa relevancia social enfrenta um futuro

académico incerto e pouco promissor, ficando a margem ou sendo absorvida por outras

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

areas, sem conseguir desempenhar um papel de destaque ou pelo menos protagonizar
questoes humanas relevantes.

O principal motivo para uma tal condicio anomica em parte significativa nessa
discussao epistemologica decorre de um conjunto de argumentos equivocados (em certos
casos performaticos), muitas vezes repetidos de forma acritica por cientistas da religiao que
carecem de um senso de pertencimento disciplinar bem definido. Essa falta de diretrizes
claras é em muitos sentidos resultado da assimilacdo excessiva de uma heteronomia
epistemologica, isto é, de conceitos de disciplinas como teologia, sociologia, antropologia,
etc., que emprestam muito mais do que o necessario para a construcao de nossa
metalinguagem cientifica. Um exemplo classico vem da teologia, com parte de nossa
terminologia estando impregnada de termos teoldgico-confessionais, o que nesse caso
compromete seriamente (e permanentemente) a pretensao cientifica da disciplina. Esta é
uma questao também suscitada pela propalada interdisciplinaridade, geralmente mal
compreendida e mal orientada. Continuamos a usar no discurso cientifico de maneira
afirmativa e acritica termos como sagrado ou espiritualidade, que sao inerentes a formas
religiosas especificas. Até hoje a grande maioria, em tltima instancia, define religiao em
termos de sagrado (a exemplo do direito, da midia e do senso comum). Entao, como evitar
essa metalinguagem religiosa arraigada no discurso da ciéncia da religiao? Trata-se,
portanto, de outra tarefa desafiadora (decorrente da anterior) e imprescindivel para o
desenvolvimento de uma epistemologia autonoma em nossa disciplina. A falta de uma
metalinguagem propria nos mantém reféns de questdoes que minam a busca por um
conhecimento cientifico de fato. Portanto, sera preciso um longo e arduo trabalho nessa
direcdo, explorando caminhos para uma epistemologia mais robusta e independente na
ciéncia da religiao. Algo muito além da conhecida maxima do “quem conhece uma [religiao]
nao conhece nenhuma” (Miiller, 2020, p. 47), sendo esse um desafio particularmente
relevante no contexto brasileiro.

O objetivo central deste artigo é discutir o que aqui consideramos a questao
epistemologica fundamental de nossa disciplina, ou seja, o problema definicional de nosso
objeto de estudo: religidao. O argumento principal é que se trata de um problema derivado
de uma sequéncia de desafios metodologicos recorrentes ao longo do tempo, desde os
estertores da epistemologia do periodo classico até as abordagens contemporaneas. Na
primeira parte do trabalho, analisamos a questao relacionada a ideia de abandono do termo
religido, seja por substituicdo; seja por desconstrucdo, considerando a critica que tenta

inviabilizar o uso da palavra de origem latina. Na sequéncia, tratamos daquilo que

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

consideramos o principal desafio metodologico dessa questdao: nao fazermos uma clara
distincao entre o que é religido e o que € religiosidade, isto é, nos termos de Max Miiller
(1870; 1878) e principalmente nos de Petrus Tiele (1897; 1899), entre a parte ontolbgica e a
parte morfolbgica; entre aquilo que permanece ao longo do tempo e aquilo que muda nesse
mesmo continuum. A falta dessa distincao tem levado a toda sorte de confusao e mal-
entendidos em nossa e também em outras areas, justamente por tratar-se de um problema
que vem alimentando tanto a anomia quanto a heteronomia definicional na ciéncia da
religido. Na ultima se¢do, discutimos o terceiro aspecto metodologico na abordagem sobre
essa questao fundamental, que tem inviabilizado um consenso em termos definicionais do
objeto religido em nossa area. Nesse sentido, discutimos propostas metodologicas para
promover convergéncia em torno da questdo definicional de religido. Em conclusao,
defendemos que o imperativo categoérico de nossa disciplina é fornecer conhecimento
cientificamente estabelecido sobre seu objeto de estudo, para que possamos, enfim, afirmar
uma autonomia epistemolbgica defensavel, com as questoes para além do escopo

estritamente cientifico devendo ser abordadas por outras disciplinas.

2 UMA AGENDA SUBSTITUTIVO-DESCONSTRUCIONISTA DE ABANDONO
DO TERMO RELIGIAO

Em vérios trabalhos de nossa area ja se discutiu extensivamente as diversas propostas
de abandono do termo religiao (cujo radical latino religio foi mantido em diversas linguas)
por ideias, palavras e conceitos novos, supostamente melhores, que resolveriam o problema
nominal da categoria, tendo em vista que o termo religiao seria bastante probleméatico ou
historicamente contaminado.! Por isso, nosso interesse aqui € apenas discutir esse tipo de
agenda ao dialogar com trabalhos mais recentes sobre mesmo tema. Em primeiro lugar,
devemos esclarecer um aspecto central desse debate reiteradamente presente na maioria da
literatura sobre o assunto. O pano de fundo dessa critica é que até hoje nao alcancamos
qualquer tipo de consenso em torno desse problema e que, portanto, trata-se de um
empreendimento destinado ao fracasso (Arnal, 2000; Fitzgerald, 1997; 2000). Mas nao s6
isso, o proprio termo religido é posto em questao por ser ideologicamente enviesado
(McCutcheon, 1997; 2001; Dubuisson, 2003). Em outras palavras, como destacam Detlef
Pollack e Gergely Rosta (2017, p. 34): “ndao ha uma definicao de religiao universalmente

valida e amplamente aceita na ciéncia da religido ou nas ciéncias sociais relacionadas a

1 Para um resumo e analise desses posicionamentos, ver Figueiredo, 2022; 2023.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

religiao”. Estes mesmos autores nos apresentam trés problemas apontados pelos estudiosos
ao tentar determinar uma definicao aplicavel: 1) o problema do escopo, isto é, a propria
diversidade de formas e ideias religiosas tornaria impossivel concordar com uma definicao
uniforme de religiao, que inevitavelmente falharia face ao material empirico disponivel; 2)
aideia de que existem apenas religides no plural, nao no singular, portanto, falar em termos
de religido significaria tratd-la como uma abstracao que nao existe na realidade histérica e
social; 3) uma defini¢do uniforme seria um produto relativamente tardio na Europa, com
um forte viés cristao e ocidental (Pollack; Rosta, 2017, p. 34-35)2, além, € claro, da suposicao
do proprio uso do termo latino como inadequado.

Em seu mais recente livro, The Western epistemic tradition and the Scientifc Study
of Relgion, no primeiro capitulo, o canadense Donald Wiebe (2023) parece endossar essa
critica mais geral, principalmente em relacao a ideia de religido ser um termo abstrato sem
referéncia empirica, bem como a do termo latino (religio) ser probleméatico em funcao de
seu histoérico de ressignificacoes. Segundo este autor, até meados do século XX, estudiosos
buscaram maior clareza ao se distinguirem dos interesses religiosos e teologicos. Contudo,
um tal objetivo, argumentou-se muitas vezes, dependeria de uma “definicdo clara da
natureza de ‘religiao’, o objeto de estudo da nova disciplina” (Wiebe, 2023, p. 1). No entanto,
essa busca definicional, que poderia fundamentar a ciéncia da religido como um campo
respeitavel de ensino e pesquisa no contexto da universidade moderna, teria falhado em
atingir essa meta, com a disciplina sendo vista mais como uma empresa criptoteolbgica.
Embora Wiebe continue argumentando que a ciéncia da religido precisa ser considerada
uma empreitada genuinamente cientifica, isso s6 poderia ser alcancado reconhecendo seu
objeto de estudo como “os pensamentos e praticas de individuos e grupos geralmente
referidos como religiosos”, ou seja, “cujos pensamentos e praticas sao legitimados por suas
reivindicacoes de autoridade de agentes sobre-humanos [superhuman]” (Wiebe, 2023, p. 2,
grifo nosso) e nao mais em funcao de uma definicao de religiao. Entretanto, nao é dificil ver
aqui uma definicao implicita de religiao operando, como Melford Spiro ja nos alertara para
tais casos (Spiro, 2004) e Nickolas P. Roubekas confirma esse entendimento ao resenhar
The Western epistemic tradition, tornando explicito a definicdo do canadense da seguinte
forma: “religido trata de crencas e comportamentos humanos que derivam da existéncia

presumida de um mundo sobrenatural [super-natural]” (Roubekas, 2024, p. 1).

2 A traducdo de textos em lingua estrangeira ainda ndo publicados em portugués, quando nao indicada
expressamente, é de nossa autoria.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

Em geral, parte da estratégia de certa epistemologia contemporanea nesse quesito
tem sido contornar a questao definicional exatamente pela capitulacdao que se d4 diante de
um problema aparentemente insolavel, como também parece ser o caso de Wiebe, embora
admita continuar usando termos derivados de religiao como religiosidade (outro
substantivo) religioso (adjetivo) e religiosamente (advérbio), algo proximo da sugestao de
W. C. Smith ao defender a substituicao de religiao por tradicdo cumulativa e fé (2006). Seja
como for, o fato é que tanto Wiebe como outros legitimamente querem evitar o termo
religido associado a alguma realidade transcendental que supostamente teria inspirado o
pensamento, pratica e comportamento de um tipo peculiar (religioso). E como,
obviamente, nao seria possivel a afirmacao dessa realidade em termos cientificos, a solucao
segundo Wiebe, por um lado, seria “rejeitar o uso do substantivo religiao como designacao
de tal realidade transcendental”; e por outro, manter seus derivados (Wiebe, 2023, p. 8). A
ciéncia da religiao, portanto, deve se preocupar estritamente em “descrever, entender e
explicar o pensamento e o comportamento daqueles que afirmam viver tanto no mundo
natural quanto em um mundo além do natural simultaneamente”, sendo este tltimo “um
aspecto do mundo natural compartilhado pelos cientistas com tais devotos”. Explicitamente,
religido “nao é uma categoria empirica; nao aponta para alguma realidade objetiva, isto &,
intersubjetivamente observavel, no mundo cotidiano da existéncia humana”. Assim, quando
usado no singular para se referir a alguma realidade metafisica transcendente chamada de
“religido em si”, cria-se essa realidade culturalmente produzida para além da orbita da
investigacdo cientifica. Em todo caso, defende Wiebe, o conceito no plural, “religides”,
apontaria para uma variedade de realidades socialmente construidas disponiveis para
analise, entendimento e explicacao cientifica (Wiebe, 2023, p. 9-10).3

Por fim, Wiebe afirma que o real problema para quem faz a ciéncia da religiao “nao
reside na emergéncia do conceito de religido, ou em uma compreensao critica de sua
trajetoria historica ou seu uso contemporaneo” ou ainda “a possibilidade de uma realidade
metafisica de algum tipo designada pela palavra/termo religiao”, mas sim explicar o que hoje
é considerado “um tipo peculiar de comportamento humano que pode ser razoavelmente
descrito como religioso”, no sentido de interacdo culturalmente padronizada com seres

sobre-humanos [superhuman] culturalmente postulados, como informado por Melford

3 Essa ideia de “realidades socialmente construidas” é muito semelhante ao projeto de uma ontologia social de
processo do “mundo social” (em oposicao a uma de substancia), que foque na natureza dinamica dos tipos
sociais (como é o caso das formacoes religiosas). O argumento é que poderiamos evitar muitas das criticas a
nossa categoria central a partir dessa perspectiva (Storm, 2024). Esse é mais um exemplo tipico de tentativa
de superacdo da questado definicional por abandono, que renuncia a teorias gerais de religido abracando o
relativismo definicional como estratégia metodologica.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

Spiro (2004), “mas sem um compromisso epistémico quanto a existéncia ontologica desses
agentes” (Wiebe 2023, p. 10, grifo nosso). Além disso, o proprio termo religiao estaria “tao
ontologicamente contaminado que torna muito dificil estabelecer um horizonte disciplinar
claro [como sugeriu Jonathan Z. Smith (1998)] para um tipo distintivo de disciplina

bbb

cientifico-social apropriada para a moderna ‘universidade de pesquisa’”, tendo em vista que
a controvérsia sobre os usos de religiao no singular ainda nao foi superada. Por outro lado,
nao poderiamos “prescindir de pelo menos uma referéncia obliqua ou indireta ao conceito
de religiao, que esta firmemente estabelecido na literatura do campo”, embora nao deva
haver interesse em uma “realidade metafisica chamada religiao em si mesma”, com apenas
o interesse cientifico para “descrever, entender e explicar o amplo espectro de pensamento
e pratica humana inspirado e influenciado por tais crencas” (Wiebe 2023, p. 10-11, grifo
nosso). Portanto, a palavra religioso deveria ser invocada para rotular o pensamento e
pratica humanos que sao moldados pela crenca na existéncia de agentes sobrenaturais
[supernatural], nao havendo nesse sentido, a “necessidade da palavra ou conceito de
‘religiao’, que é um substantivo abstrato e, portanto, irrelevante para o estudo naturalistico
de uma gama peculiar de comportamentos humanos empiricamente observaveis” (Wiebe
2023, p. 22-23).

A partir desse conjunto de alegacdes, fica claro que Donald Wiebe (2023) busca
superar a questdo definicional a partir de seu abandono como algo contraproducente,
embora nao tenha como escapar de defini¢coes implicitas operando sempre que o tema vem
a tona, sendo esta uma fonte inesgotavel de confusées e mal-entendidos. Nessa dire¢ao, dois
outros autores também tém discutido a questao. Ann Taves e Egil Asprem (2025) retomam
sua proposta de substituicio do termo religidao pelo conceito de visdes de mundo ou
cosmovisoes ao lado do modelo explicativo dele derivado conhecido como Abordagem de
Blocos de Construcao (em lingua inglesa: Building Block Approach), uma ideia substitutiva
que lembra a proposta de Dubuisson (2003) em termos de formacoes cosmograficas
(construcoes discursivas que ligam os individuos corporificados as ordens sociais, culturais
e cosmicas). O procedimento utilizado por Taves e Asprem objetiva trocar a peca defeituosa
(a necessidade de definir religiao) por um arranjo conceitual equivalente bastante
sofisticado em que se recruta um conjunto de definicoes em rede de significados variados
baseados em praticas sociais. E importante destacar que a proposta foi primeiramente
esbocada em 2009 (Religious experience reconsidered), com Taves e Asprem
posteriormente sugerido explicitamente a substituicao do termo religiao, ao defender o uso

de cosmovisdo como “conceito analitico operativo em nossa disciplina”, com o beneficio de

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

conduzir o “trabalho analitico, comparativo e explicativo” sem a preocupacao em “(a) definir
religiao ou (b) se aqueles que estudamos se consideram religiosos” (Taves; Asprem, 2019, p.
297).4 Além disso, em uma curta resposta a um artigo de Hubert Seiwert, Taves declara ser
uma antidefinicionista, argumentando ser possivel assumir essa posicao sem deixar de
permanecer vinculada a ciéncia da religido (Taves, 2021).

Os autores retomam e aprofundam essa discussao no artigo A Building Block
Approach to Complex Cultural Concepts (Taves; Asprem, 2025). Nessa proposta, a analise
da experiéncia humana, usualmente expressa por meio de Conceitos Culturais Complexos
(CCCs) e situada em formacoes sociais especificas, exige que os fendmenos de interesse
sejam inicialmente redescritos em termos comportamentais, a partir de conceitos
analiticamente mais basicos. Esses elementos funcionariam como “blocos de construcao”
que permitem decompor fendmenos complexos e, em um segundo momento, reconstruir os
processos por meio dos quais eles emergem, identificando os mecanismos envolvidos a
partir de uma logica de engenharia reversa. Nesse enquadramento, religiao seria tratada
como um CCC, isto é, um substantivo abstrato cujos significados sao instaveis, sobrepostos
e variaveis entre diferentes contextos sociais. O mesmo valeria para grande parte do
vocabulario empregado na ciéncia da religiao, como magia, ritual ou crenca, bem como para
categorias centrais de outras areas académicas, tais como ciéncia, arte ou cultura. As formas
adjetivadas desses conceitos, por sua vez, operam como qualificadores de fendmenos mais
gerais, como experiéncias, praticas ou objetos, de modo que termos como religioso,
espiritual, mistico, sagrado, supersticioso ou mdgico também podem ser compreendidos
como CCCs. Duas observacoes importantes dos autores: 1) essa abordagem nao pode
explicar religiao de forma abstrata, mas pode ajudar na explicacao de muitos dos fendomenos
que sao tipicamente rotulados como religiosos; 2) o resultado de um estudo baseado nessa
abordagem, contudo, nao pode ser uma teoria ou uma explicacao de religido em geral, mas
sim de praticas especificas, que uma determinada formacao (social) pode caracterizar como
religido, mas outras podem rotular de maneira diferente. Portanto, tratando religiao como
um CCC, tal perspectiva permitiria os pesquisadores estudarem praticas cujo status religioso
é contestado, realizando comparacoes que atravessam a divisao convencional entre o secular
e o religioso.

Além disso, embora os produtos das formagdes sociais sejam socialmente

construidos, enquanto religido em abstrato é um CCC, religioes particulares sao formacoes

4 A intencdo explicita de evitar a questao definicional aparece de forma recorrente nessa autora como uma
libertacdo da obrigacao de definir religido (e também ndo religido), a qual abriria espago para focarmos em
como os individuos e grupos se autocaracterizam (Taves, 2023 [2018]).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

sociais reais, isto é, “qualquer grupo social no qual um conjunto de representacoes, eventos
e acoes sao compartilhados e os significados dos termos temporariamente estabilizados”.
Aqui se afirma uma importante diferenca entre a Abordagem de Blocos de Construcdo (BBA
em inglés) e a Ciéncia Cognitiva da Religiao (CCR): enquanto a CCR tende a focar em
religido (um CCC), a BBA se concentra em religies como formacoes sociais. A ideia de fundo
da BBA é promover maior consiliéncias ao focar nos comportamentos de formacodes sociais,
que devem ser vistas como o produto da interagdo entre restricoes bioldgicas (incluindo
cognitivas) e a historia contingente de individuos e grupos (Taves; Asprem, 2025), numa
perspectiva claramente biocultural (Geertz, 2010) para explicar variados fenémenos. Como
afirmamos anteriormente, aqui também h& uma tentativa para contornar o problema
definicional de religido. Tanto Donald Wiebe, Taves e Asprem buscam legitima e
corretamente estratégias de superacao dessa questao epistemologica central. Contudo,
diferentemente de Wiebe, estes autores nao abandonam a questao definicional em si. Ao
invés disso, trata de reposicionar o problema a partir de um intricado arranjo conceitual
colocando o termo religido na categoria de Conceito Cultural Complexo (CCC). Em ambos
0s casos, observa-se, ao nosso ver, uma forma eufemistica de afirmar a dificuldade e/ou
impossibilidade definicional de nosso objeto (e de outros semelhantes). No entanto, como
veremos nha secao seguinte, essa agenda substitutivo-desconstrucionista de abandono do
termo religido nao parece muito produtiva por pelo menos dois motivos: 1) Nao resolve o
problema de fato, uma vez que o termo religido sobrevive alegremente explicita ou
implicitamente no discurso dos proprios defensores de seu abandono; 2) assim como as
diversas propostas definicionais, as propostas antidefiniconais tendem a se multiplicar,
gerando mais confusao e falta de clareza epistemolégica, com ideias cada vez mais distantes

do objeto central da disciplina.

3 A FALTA DE DISTINCAO ENTRE RELIGIAO E RELIGIOSIDADE COMO
PROBLEMA METODOLOGICO CENTRAL

Peter B. Clarke e Peter Byrne defendem que “o empreendimento de definir religiao é
importante para a teoria de religiao”, sendo toda definicdo, em qualquer campo de
investigacao, uma tentativa de buscar a unidade na diversidade, pois a tarefa de definir

religido parece ser uma base necessaria de explicagao e teoria de religido. A explicacao de

5 Integracdo conciliatéria vertical das humanidades e ciéncias (aspectos culturais e naturais) com o objetivo de
identificar os componentes que interagem para produzir o comportamento (acées) de organismos (Taves;
Asprem, 2025).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

religido, portanto, precisa do apoio de uma definicdo “para delinear o objeto inicial da
teorizacao, estabelecer seu carater inicial e convencer-nos de que religiao é uma unidade”
(Clarke; Byrne, 1993, p. 3-4, 26, grifo nosso). Devemos frisar aqui a premissa de que,
contrariamente ao senso comum de muitos cientistas da religiao e estudiosos nessa area,
religido nao seria de forma alguma uma diversidade, mas sim uma unidade. Inicialmente,
esta ideia pode parecer contraintuitiva. Contudo, isso s6 acontece em fun¢ao do problema
metodolbgico que queremos discutir nesta secdo. O que presumimos como diversidade ao
tratarmos de religiao acontece exclusivamente nas manifestacoes historicas do que religiao
é. Noutros termos, trata-se propriamente das religiosidades, ou sistemas religiosos,
enquanto religido no singular seria apenas a capacidade humana para criar tais
religiosidades ou formas sistematicas de manifestacao de religiao, nao existindo mais do que
uma capacidade para produzir tais formas historicas e culturalmente determinadas no
tempo e no espaco. Na verdade, o que nao podemos definir de forma ampla é a parte
morfologica dessa questao, mas nao sua parte ontologica, como defendiam os fundadores
da ciéncia da religidao no século XIX, Max Miiller e Petrus Tiele. De modo que, aquilo que
muda no tempo e no espaco, isto é, as formas de religiosidade, ou a forma manifesta de
religido, sempre sera relativa e, portanto, impossivel de definir para todos os casos historicos
e também para aqueles que um dia serao histéria. Mas algo totalmente diferente é definir
religido como capacidade humana instalada ou um tipo de nato-capacidade para criar as
diversas formas de religiosidade conhecidas (os grandes sistemas religiosos mundiais) e as
que ainda serao criadas (novos movimentos religiosos).®

A partir desse entendimento, podemos voltar a tratar da importancia e necessidade
de superar o problema definicional de religiao, uma vez que, como afirmam Pollack e Rosta,
“nao esclarecer este conceito basico abriria as comportas para suposicoes implicitas e
julgamentos de valor, dissolvendo as fronteiras da anélise empirica e expondo-a a decisdes
arbitrarias”. Além disso, “a analise cientifica claramente exige categorias definidas; pois sem
a sua aplicacao permaneceria cega”. Definicoes nao apenas determinam o conteido do
objeto a ser examinado para distingui-lo de outros objetos, mas também serve para detectar

mudancas no campo de estudo. Por exemplo, s6 é possivel responder adequadamente a

6 Algo semelhante pode ser encontrado na sociologia da religido em Georg Simmel, que estabelece a distincao
entre uma parte historica contingencial (sistemas religiosos) e outra que seria a priori ou universal (humor,
atitude), que criaria os diversos sistemas religiosos (Motak, 2012). Segundo Phillip E. Hammond (1997), a
ideia de religido de Simmel é uma sensibilidade ou capacidade para religiao, entendida enquanto formacoes
religiosas. Desta forma, Simmel nomeia religido a parte contingencial e religiosidade a parte a priori, razao
pela qual ele afirma que “a religido nao cria a religiosidade, mas a religiosidade cria a religido” (Simmel, 1906,
p- 17). Embora com sinais trocados, trata-se da mesma ideia aqui discutida e, mais importante, do mesmo
procedimento metodologico.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
10



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

pergunta tao relevante para a sociologia da religiao “sobre a mudanca na importancia de
religido na sociedade e a mudanca em suas fungoes sociais quando fica claro o que se entende
por religiao”; caso contrario, “corremos o risco de fazer comparacoes temporais de coisas de
tamanhos desiguais e de comparar coisas que, na verdade, nao sao comparaveis”. Portanto,
“reconhecer a variacao significa usar uma régua uniforme” (Pollack; Rosta, 2017, p. 35-36).
Além disso, a condicao dessa unidade é que haja algo nas formas religiosas que as conecte
com o nao-religioso (por exemplo, arte, filosofia ou literatura) (genus proximum/ género
proximo), mas que também possam ser distinguiveis do nao-religioso (differentia specifica/
diferenca especifica). Portanto, se a especificidade de religiao nao puder ser identificada nem
dando um género proximo nem designando uma diferenca especifica, “entao temos que
abandonar o conceito de religido e falar em termos de algo diferente - cultura, por exemplo,
ou ideologia, autotranscedéncia, comunidade ou culto”. No entanto, se quisermos evitar a
dissolucao do objeto de estudo da ciéncia da religiao (e também da sociologia da religiao),
entdo precisamos investigar se existem caracteristicas comuns em todas formas religiosas
que podem ser usadas para distingui-las de outros fendomenos (Pollack; Rosta, 2017, p. 36).

Fica claro a partir desse e de outros exemplos que parte da discussao epistemologica
na ciéncia da religiao e também na sociologia da religido nao desistiu da questao definicional
(cf. Figueiredo, 2022). No entanto, mesmo para aqueles que defendem sua continuidade, é
preciso observar a distincao entre religiao e religiosidade/s, isto é, entre a parte ontolégica
e a morfoldgica de nosso objeto de estudo; entre uma parte que mantém a unidade e outra
que é modificada historicamente. Devemos lembrar que essa ideia ja estava em Max Miiller
(1870; 1878), sobretudo em Petrus Tiele (1897; 1899). Vejamos o que nos diz o primeiro
deles. Em 1870, este autor apresenta essa divisdo considerando a parte morfologica
(religiosidade) como corpo de doutrinas a ser seguido por alguém (tanto quanto uma lingua
a ser aprendida); e religiao como faculdade ou capacidade para perceber o infinito.
Enquanto estrutura mental, uma tal capacidade (religiao) estaria na raiz de todas as formas
religiosas. Portanto, “assim como existe uma faculdade de fala, independentemente de todas
as formas historicas de linguagem”, haveria uma faculdade (capacidade) para perceber o
infinito, também independente de todas as formas religiosas histéricas, isto é, uma
“faculdade ou disposicao mental” que permitiria ao ser humano perceber esse infinito sob
nomes diferentes e sob diversos ‘disfarces’ (Miiller, 1870, p. 444). Oito anos mais tarde, ele
voltou a tratar dessa distincido reconhecendo que, em relacdo a parte morfologica
(religiosidade), por sua prépria natureza, seria impossivel uma definicao aplicavel “a tudo o

que ja foi chamado de religiao, ou por algum nome semelhante” (Miiller, 1878, p. 21),

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
11



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

antecipando as discussoes que muitos anomistas (Figueiredo, 2022; 2023) empreenderiam
mais de um século depois sobre a impossibilidade historica de prover uma definicao
universal. Contudo, para Miiller isto ndo ocorreria com a parte ontolégica, uma vez que a
capacidade mental para perceber o infinito distinguia “[...] os objetos de consciéncia
religiosa de todos os outros objetos, e que, simultaneamente, distingue nossa consciéncia
direcionada a objetos religiosos de nossa consciéncia direcionada a outros objetos
fornecidos a ela pelos sentidos e pela razao” (Miiller, 1878, p. 22).

Cornelis Petrus Tiele defendia a legitimidade da parte ontologica [religiao] como algo
“universal na humanidade” (Tiele, 1877, p. 4), ideia proxima do que a antropologia
contemporanea chamaria de constante antropologica universal (Geertz, 2004; Rappaport,
1999). No verbete Religions da Enciclopédia Britanica (1886), o autor apresenta as religioes
histéricas estabelecidas [a parte morfolégica] como formas de culto divino proprios de
diferentes tribos, nacoes ou comunidades. Religido no singular, contudo, seria um dos
“motores mais poderosos da histéria da humanidade”, responsavel “tanto pela formacao
como destruicdo de nacoes” (Tiele, 1886, p. 358, grifo nosso). Anos depois, o autor
observaria essa parte ontologica como um estado mental que se adapta a relacao
humano/sobre-humano [superhuman], sendo essa a esséncia de religido no proprio
homem, isto é, uma estrutura mental onde todos os varios elementos morfolégicos teriam
origem (Tiele, 1899). Ao manter a mente como tdpico central em uma abordagem
definicional, Tiele retomava Max Miiller, reconhecendo que sua investigacao alinhava-se a
tese de seu colega, posto que, em sua condicao humana, o homem teria “um impulso interior
que o constrange a ultrapassar os limites do finito e se esforcar por uma perfeicao infinita,
embora saiba que é inatingivel para ele como um ser terreno”. Assim, o “Infinito, o Absoluto,
o proprio Ser, em oposi¢ao ao continuo devir e perecer — ou chame-o como quiser — é o
principio que lhe da inquietacao constante, porque mora dentro dele” (Tiele, 1899, p. 228).
Além disso, esse infinito nao seria percebido propriamente pelo homem como algo que lhe
seria externo, mas como algo que estaria dentro dele, antes mesmo de que fosse capaz de ter
a consciéncia disso, reconhecendo ou nao. Em todo caso, qualquer que seja o nome que lhe
dermos, “instinto, uma forma de pensamento inata, original e inconsciente, ou forma de
concepc¢ao” [todos significando religiao], trata-se de um elemento especificamente humano
no homem, sendo “a ideia que o domina” e o faz manifesta-la de diversas formas ao longo
de sua histoéria. Se o produto disso seria ilusorio ou verdadeiro, nao era essa uma questao

pertencente de forma estrita ao escopo da disciplina (Tiele, 1899, p. 228-230).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
12



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

Duas observacoes. Em primeiro lugar, apenas a operacao metodolégica desses
autores nos interessa aqui. Nao esta em causa o mérito de suas alegacoes, especialmente se
consideramos o contexto religioso da época em que viviam, mas tao somente o procedimento
deles para a questao definicional ao distinguir uma parte ontolégica e outra morfolégica. Em
segundo lugar, o uso frequente de religiosidade/s tomado como religiao no singular, ou
inversamente, religido no singular sendo assumida como religiosidade/s nos parece o
principal problema metodologico em nossa area quando se trata da questao definicional de
nosso objeto. Portanto, nao fazer essa distin¢ao entre a parte ontologica e a morfologica,
como fizeram os classicos de nossa disciplina, induz ao erro de exigir de expressoes religiosas
fundamentalmente contingenciais algum tipo de unidade observada desde sempre. Isso
nunca sera alcancado para fins de uma definicao universal em funcdo dessa perspectiva
equivocada. Nesse caso, qualquer contraexemplo definicional tende a prosperar a partir
desse problema metodologico. Em sua condicdao contingencial, religiosidade pede por um
tratamento diferente de religiao no singular. Esta, contrariamente, em diversas definicoes
de religido analisadas por Figueiredo (2022) e também na prépria CCR, seria antes uma
condicao ontolégica em termos de capacidade. A confusao entre religiao e religiosidade do
ponto de vista de uma abordagem definicional é uma consequéncia direta da falta de clareza
epistemologica sobre o tema, trazendo enormes prejuizos sob a perspectiva cientifica. Por
outro lado, quando religido é definida conceitualmente como algo ontologicamente
dependente, isto é, como algo enraizado em nossa biologia, a questao da impossibilidade ¢é
dissolvida, restando apenas determinar de que capacidade estamos falando quando
tratamos de religiao nesse sentido, posto que teriamos uma capacidade x (religiao a ser
definida) encontrada em todo ser humano (portanto uma constante antropolbgica
universal), podendo ser utilizada por n formas culturais (religiosidades).

Portanto, quando teorizamos sobre a parte culturalmente dependente (religiosidade),
nao podemos usar os mesmos parametros proprios da parte ontologicamente dada
(religiao), posto que esbarraremos em toda sorte de problemas anteriormente apontados.
Estabelecer essa distincao é imprescindivel, pois, quando falhamos, qualquer coisa podera
ser dita sobre religiao, inclusive que nao precisamos defini-la conceitualmente. Em suma, a
confusa sinonimia entre religidao e religiosidade, que ocorre em muitos trabalhos sobre
religido e na ciéncia da religido, parte da premissa que toma implicitamente religiao por
formas religiosas ou religiosidades, embora afirmando na superficie textual o termo no
singular. Considerando tal constatacao, a questao epistemologica central sobre nosso objeto

deve ser repensada. Nao podemos de fato pretender uma definicao geral de religiosidade,

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
13



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

principalmente quando tomada indistintamente por religido no singular. Por outro lado, nao
s6 podemos como devemos definir religido enquanto capacidade instalada para a criacao de
formacoes religiosas e seus postulados culturalmente determinados. Assim, enquanto a
parte morfologica é situada, culturalmente dependente, a parte ontolégica é biologicamente
dada como estrutura mental, aproximando esse entendimento daquela ideia de consiliéncia,
sobretudo considerando a tese biocultural (Geertz, 2010). Portanto, se formos capazes de
produzir uma definicdio de religido enquanto tal, suficientemente resistente a
contraexemplos, entdo teremos uma solu¢do minimamente satisfatéria. Também sera
possivel refutar todas as propostas anomistas que nao consideram esse problema
metodolégico. Por fim, podemos agora enquadrar nessa perspectiva as propostas recentes
de Wiebe, Taves e Asprem. A intencao nao é tentar critica-las em tudo, mas apenas
evidenciar esse problema metodolégico ao abordarem especificamente a questao
epistemologica central de nossa disciplina.

Para Donald Wiebe, o real objeto de nossa disciplina seria os pensamentos (crencas)
e comportamento (praticas) legitimados pelas proprias reivindicacoes de autoridade em
relacdo a agentes sobre-humanos. Wiebe quer negar a possibilidade de religiao no singular
porque desse ponto de vista, além de ser uma abstracao isso estaria irremediavelmente
associado a entidades transcendentes postuladas pelos crentes, e que, portanto,
corretamente apontado, um empreendimento estritamente cientifico nada teria a dizer
nessa direcao. A solucdo seria banir a ameaca (religido definida emicamente) e investigar
apenas os pensamentos e comportamentos com base nesses postulados. E claro que tomado
dessa forma religiao passa a ser uma abstracao, uma vez que representaria apenas o objeto
de varias crencas e nao base para uma disciplina cientifica. Por outro lado, o autor vé em
religioes no plural o real objeto de nossas preocupacoes cientificas, que nos permitiria a
analise, entendimento e explicacdo. Em nossos termos, o que ele deseja investigar sao
formas religiosas expressas na parte morfolégica de nosso objeto, mas nao a capacidade
humana para produzi-las, a qual pede por uma definicio como ponto de partida
metodolbégico necessario. Taves e Asprem também evitam o conceito apenas por nao
fazerem essa distincao. Segundo eles, religiao seria um CCC. Contudo, é a religiosidade que
é¢ um CCC, dada a sua contingencia sociocultural evidente. Aqui também o foco esta na parte
morfolégica de nosso objeto, ou seja, em suas formacoes sociais, razao pela qual a BBA,
admitidamente, nem explica nem teoriza sobre religido no singular, que passa a ser uma
abstracao apenas quando tomada pelo ponto de vista dos crentes e seus objetos. Entretanto,

na perspectiva metodologica que defendemos aqui, trata-se antes de uma capacidade

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
14



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

propria do ser humano e, portanto, real e igualmente disponivel para a investigacao
cientifica. Como estes autores colocam, enquanto a CCR continua focando na parte
ontologica (religiao) [como focou anteriormente a ciéncia da religiao classica], a BBA foca
na parte morfologica de nosso objeto de estudo, ou suas formas sociais (religiosidades). Nao
podemos definir esta Gltima de uma forma geral, mas certamente podemos e devemos

definir a primeira.

4 O IMPERATIVO METODOLOGICO: A BUSCA DE CONSENSO EM TORNO DA
QUESTAO DEFINICIONAL

Em seu livro Philosophy of religion: the basic, Samuel Lebens (2023) trata daquilo
que seria o principal entrave para uma definicao de religido consensualmente aceita,
lembrando que a histoéria da ciéncia da religiao “esta repleta de defini¢oes fracassadas de
‘religiao’, tendo em vista que uma definicio bem-sucedida teria que isolar aquele fator x
que faz de algo uma forma religiosa. A questao é que tao logo tenhamos uma definicao
candidata em jogo, “os fil6sofos normalmente tentarao encontrar um contraexemplo — ou
seja, algo que tenha esse fator x”, mas que claramente nao seja uma tal formacao. Ou
inversamente: encontrar algo que seja claramente uma forma religiosa, mas que nao tenha
o fator x sugerido. Isso, segundo o autor, seria uma das maneiras pelas quais a filosofia se
desenvolve: enquanto filosofos sugerem uma definicao de algum conceito central, outros
tentam encontrar contraexemplos, forcando-nos a definicoes cada vez mais sofisticadas.
Lebens ainda afirma que “todas as tentativas conhecidas de definir religido desmoronaram
sob a pressao de contraexemplos” (Lebens, 2023, p. 10). Figueiredo (2022) também discutiu
esse ponto ao colocar a tese do contraexemplo como um dos critérios objetivos para avaliar
a consisténcia de uma definicao de religiao, ao lado de sua utilidade e fecundidade teérica
(Stark; Bainbridge, 2008). Um exemplo bastante comum é que a existéncia de formas
religiosas ateistas, como certas expressoes de hinduismos, budismos e daoismos, tendem a
descartar uma definicao de religido em termos teolégicos (Lebens, 2023), sendo esta uma
das razoes para as definicoes evoluirem em termos de agéncia sobre-humana e
contraintuitiva, conceitos mais amplos que torna contingente a ideia de divindades como
algo necessario a sistemas religiosos. Mas enquanto parecem resolver o problema do escopo
de uma definicao, nao superam a questao de continuarmos definindo nosso objeto de estudo

em termos do objeto dos crentes (agentes sobre-humanos). Nesse sentido, a critica de

Wiebe, Taves e Asprem é correta, na medida em que nao podemos definir religido em termos

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
15



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

de uma abstracao para além da limitagdo cientifica. Nao é sem razao que eles propoem
estudar comportamentos (acoes) e formacoes sociais.

Outro problema bastante comum para uma definicao, além do escopo e do objeto dos
sistemas religiosos (agentes sobre-humanos), seria o préprio termo utilizado. Muitos alegam
que religido é inadequado enquanto categoria geral por ser uma invencao totalmente
moderna e que hoje, supostamente, nada tem a ver com o termo latino, além de carregar
uma série de conotacOes negativas ao longo de sua historia. Em grande parte dos trabalhos
que abordam a questao definicional de maneira lateral ou superficial, observa-se essa critica
terminolégica. Além disso, também € dito que o termo nao é linguisticamente universal,
sendo uma violéncia semantica aplica-lo a culturas que desconheciam essa designa¢ao. Uma
contra critica nesse sentido é feita por Figueiredo (2019; 2022; 2023) ao demonstrar que
todos esses e outros argumentos sao rebatidos por especialistas em histéria greco-romana,
filologia, filosofia, etc. Religiao é um termo pré-cristao e ja em sua origem, e mesmo antes
da modernidade, foi usado como uma categoria analitica geral (Casadio, 2010; 2016; Alimi,
2023),” cujo referente é universal (Riesebrodt, 2010; Turner, 2022). Como nos lembra Steve
Bruce, as origens e o desenvolvimento de um conceito nao tém relacdo necessaria com a
realidade que pretendem compreender, “porque descoberta nao é a mesma coisa que
invencao”, trazendo o exemplo da descoberta da gravidade de Newton, que era um “produto
histérico de processos discursivos”, embora antes de sua descoberta as pessoas nao tivessem
problema algum “para aderir a superficie da Terra” (Bruce, 2011, p. 107). Portanto, a questao
do termo religiao e seus equivalentes em qualquer cultura humana nao deve ser um
impeditivo em si para uma defini¢ao de nosso objeto. Além disso, o termo latino hoje esta
globalizado e largamente utilizado. Do ponto de vista etimologico, a palavra nao possuia
relacdo com o cristianismo. Somente depois é que o termo passaria por um processo de
decantacao ideologica. Assim, é possivel afirmar que o termo em sua génese, isto é, religio
como derivacao de relegere (e nao de religare) estava livre da carga ideologica a que foi
submetido depois, sendo licito usé-lo a partir desse entendimento original.

Devemos agora considerar algumas propostas metodolégicas de superacdo da
questao definicional em nossa e em outras disciplinas. A grande maioria daqueles que

continuam defendendo a necessidade de definirmos religiao apresenta uma determinada

7 Segundo Toni Alimi (2023), na teoria de religido de Lactancio (séc. IV) ja estava presente muitas das
caracteristicas que os criticos do termo religio atribuem apenas ao periodo moderno. Também religio era
para Lactancio (como para Cicero), uma categoria analitica universal, e a énfase excessiva na
intradutibilidade de religio poderia levar a negligéncia das continuidades entre alguns usos antigos de religio
e alguns usos modernos de religido.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
16



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

solucdo (Stausberg; Gardiner, 2016; Tweed, 2020; Turner, 2022). No entanto, vamos
considerar aqui apenas as ideias de Pollack e Rosta (2017) e de Figueiredo (2022; 2023). Os
dois primeiros propoem uma metodologia que combina a perspectiva funcionalista e
substantiva, nomeando tanto o problema para o qual religiao oferece solucoes (sobretudo o
problema da contingéncia/ incerteza da existéncia), quanto a compreensao e especificidade
da forma como essas solucoes sao fornecidas. Assim, enquanto adotam a abordagem
funcional para identificar o problema que religido aborda, assumem uma forma de analise
substantiva para determinar a maneira como ela lida com o problema. Também apresentam
a contingéncia/ incerteza da existéncia, que a experiéncia e a agao religiosas abordam, como
sendo de relevancia universal. Contudo, os autores reconhecem que isso nao seria uma
questao religiosa em si. Assim, ideias e praticas religiosas seriam apenas “uma [entre outras]
maneira[s] de lidar com os problemas de contingéncia”. Entao, indagam os autores, “o que
distingue as formas religiosas de lidar com o problema da contingéncia e do significado de
outras formas?”. Para eles, “apenas uma defini¢ao substantiva do conceito de religiao pode
responder a essa pergunta” (Pollack; Rosta, 2017, p. 45). A hipotese dos autores é que todas
as formas religiosas de significado trabalham com a distincdo entre imanéncia e
transcendéncia, e se relacionam com o transcendente: “enquanto tudo o que é imanente é
acessivel, verificavel intersubjetivamente e, portanto, também sujeito a questionamentos e
criticas, o transcendente fornece, por meio de sua inacessibilidade, tanto irrefutabilidade
quanto seguranca”. Além disso, ao distinguir entre imanéncia e transcendéncia, as formas
religiosas fecham os horizontes do mundo e transformam “o que é indeterminavel no mundo
em algo determinavel”, tornando a contingéncia toleravel e aumentando a suportabilidade
da incerteza (Pollack; Rosta, 2017, p. 45).

Algo interessante nessa proposta é que ela deixa em aberto o que o transcendente
compreende em cada caso (seja um deus supremo, uma multidao de deuses, espiritos, seres
ancestrais, anjos, elfos, demonios ou uma vaga energia superior), sugerindo uma solucao
para o problema do escopo empirico das formas religiosas. Ou seja, “o que funciona como
transcendente sempre depende das pressuposi¢oes predominantes de normalidade, que
variam historicamente, culturalmente e individualmente” (Pollack; Rosta, 2017, p. 45).
Portanto, ao definirem religiao de acordo com a distincao entre imanéncia e transcendéncia,
explicita-se o fato de que as formas religiosas excedem a area empiricamente compreensivel
de maneiras diferentemente definidas. Mas além de excederem a imanéncia, elas também
tornam o transcendente acessivel, aberto a experiéncia e comunicavel, por meio da

reintroducdo da distincdo entre imanéncia e transcendéncia na imanéncia, “garantindo

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
17



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

assim a acessibilidade do transcendente dentro da imanéncia”. Por meio dessa forma de
reentrada se faz a mediacdo entre humanos e sobre-humanos, entre o acessivel e o
inacessivel, o determinavel e o indeterminavel (Pollack; Rosta, 2017, p. 46). Portanto, se a
reivindicacao de transcendéncia confere as formas religiosas um status irrefutavel, “entao
sua posicao dentro da imanéncia permite que sejam compreensiveis” (Pollack; Rosta, 2017,
p. 46). Também o que distingue as formas religiosas das especulacoes filosoficas é que “elas
nao apenas se referem ao transcendental e sobrenatural [supernatural], mas também os
simbolizam, esclarecem e os tornam concretos” (Pollack; Rosta, 2017, p. 46). Por fim, seria
inadequado confiar exclusivamente em condicGes contextuais para explicar os processos de
mudanca religiosa, tendo em vista que as dinamicas internas das formas religiosas também
precisam ser consideradas. Nesse sentido, a metodologia para o conceito de religiao sugerida
por estes autores permitiria identificar as fontes dessas dinamicas, as quais residiriam
primeiro “na relaciao reciproca modal entre o problema da contingéncia e a pratica de
superac¢ao da contingéncia, e, segundo, na dialética inevitavel entre a disponibilidade e a
indisponibilidade do transcendental” (Pollack; Rosta, 2017, p. 46).

Em resumo, a proposta desses autores esta centrada na ideia de que a distincao entre
imanéncia e transcendéncia e a simbolizacao da transcendéncia na imanéncia constituem o
nucleo indispensavel da definicao, sendo a referéncia a fungao uma adicao possivel, embora
nao necessaria para afirmar que estamos lidando com religido e ndo com outra coisa. A
estratégia de conectar uma abordagem funcionalista a uma abordagem substantiva, também
parece combinar uma definicdo precisa de religido com uma visao do objeto de estudo
suficientemente ampla, provendo uma solu¢do ao problema do escopo empirico das formas
religiosas. Essa proposta metodologica dialoga diretamente com o modelo hipertextual
defendido por Figueiredo (2022; 2023), a partir do qual as defini¢c6es alcancam um consenso
minimo, suficientemente estavel para os propoésitos do empreendimento cientifico. A seguir,
faremos um breve resumo e analise dessa op¢ao metodoldgica. Segundo o autor, o hipertexto
(um conceito nativo da area computacional) significa fundamentalmente uma escrita nao-
sequencial composta por uma série de blocos textuais conectados por links. Nele, enfatiza-
se a ideia de “instancia pondo em evidéncia nao s6 um sistema de organizacao de dados,
como também um modo de pensar”, sendo este modo de pensar de fundamental relevancia
para essa proposta (Figueiredo, 2022, p. 244, grifo original). Além disso, o modelo trabalha
com um estoque de significados gerados pelo texto de cada definicao em particular. Assim,
ao analisar cerca de 80 defini¢Ges de religiao, considerando um escopo cronolégico amplo,

engenharia tipolégica variada e uma significativa representatividade por areas do

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
18



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

conhecimento, o autor encontrou dois resultados: 1) quando esse tecido textual é tomado
isoladamente, ou monoteticamente de um ponto de vista metodolégico, as definicGes
apresentam um dissenso na superficie do texto; 2) quando consideradas em conjunto no
hipertexto, ou politeticamente, e de maneira mais especifica, por agrupamento intertextual,
a quase maioria das defini¢coes apresenta consenso (Figueiredo, 2022).

O argumento é que tal caracteristica nas varias definicGes de religiao seria resultante
da pressuposta dicotomia basica entre dois niveis de existéncia, seguindo a sugestao de
Hultkrantz (1983, p. 231): “[...] um ordinario ou ‘natural’, outro extraordinario ou
‘sobrenatural’”, que condicionaria “a cognicdo religiosa do homem”. Esses conceitos
operariam em um dos polos necessarios para essa “dicotomia bésica” ou na relacao
necessaria entre dois niveis de existéncia, nomeada as vezes de relacao entre uma parte
empirica (humana) e outra metaempirica (sobre-humana/contraintuitiva), estando em
jogo, sobretudo, a nocao de “modos existenciais” (Figueiredo, 2023, p. 17). No entanto, a
ideia de consenso minimo ocorre apenas no tecido hipertextual, pois é nesse ambiente
virtualizado onde aparece a convergéncia em torno de uma realidade sobre-
humana/contraintuitiva postulada pelo polo humano nessa relacdo. Isto é, no cerne do
hipertexto virtualizado reside necessariamente algo enraizado no ser humano que busca na
dimensao sobre-humana/contraintuitiva a solucao para o problema da finitude existencial.
Essa questao relacional de modos existenciais em funcao de uma questdo enraizada de
superacao existencial (propria do ser humano) esta presente no hipertexto definicional.
Também a questdo relacional é tanto um produto quanto um postulado contraintuitivo da
questdo enraizada, que por meio dessa estratégia, busca solucao para um problema nativo
no ser humano. Além disso, mostra-se que o objeto de religiao enquanto tal nao é a agéncia
sobre-humana/contraintuitiva em si (sendo esta antes objeto de formas religiosas), mas a
solucdo para um problema da realidade empirica. O apelo a estes agentes é apenas um
método pelo qual se busca transcender um problema humanamente sem solucio. E nessa
“linha de comando”, cddigo ou script biolégico, identificado no hipertexto como religiao,
que estd pressuposta a ideia de continuidade existencial. A agéncia sobre-
humana/contraintuitiva de qualquer tipo, como tal, é estratégia culturalmente construida
nessa direcao (Figueiredo, 2022, p. 242-249). Em suma: toda engenharia do divino é um
elemento contingencial para as formas religiosas. Nao é necessario haver deuses para
existirem tais formacoes.

A partir desse modelo de analise hipertextual, as definicGes convergem para a ideia

de religido como algo ontologicamente dado na biologia humana; como uma capacidade,

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
19



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

disposic¢ao, faculdade, impulso ou até mesmo instinto, cuja linha de comando recorrente é
encontrar solucao para o problema da finitude existencial, considerando aquela pressuposta
dicotomia basica entre dois niveis de existéncia, isto é, de um lado, o ser humano, e do outro,
o sobre-humano ou contraintuitivo. Portanto, o que devemos e podemos definir é essa
dimensao ontologica de nosso objeto. As expressdes culturalmente diversificadas nas
relacoes que as formas religiosas procuram manter com esse tipo de agéncia ou qualquer
outra coisa equivalente, por meio de discursos (mitos) e acbes (ritos), culturalmente
postulados, nao sao definiveis universalmente pela propria natureza contingencial, embora
sejam todas determinadas por religido enquanto capacidade de produzir esse tipo de
solucdo. Uma questao, contudo, ainda permanece: qual seria a natureza dessa capacidade,
disposicao, faculdade, impulso ou até mesmo instinto chamado religido? Devemos
considerar que uma definicao estabelecida metodologicamente com base nesse hipertexto
se qualificaria como uma proposta consistente. Obviamente, o consenso hipertextual em
nada ajudara se ndo conseguirmos trazé-lo para o nivel textual. E preciso explicitar aquela
relacdo necessaria entre modos existenciais. Isso significa prover uma arquitetura
redacional eficaz, do ponto de vista dessa virtualizacado no hipertexto, que incorpore a
questao relacional, em que religido é definidora, ao invés de priorizarmos expressoes
culturalmente determinadas (Figueiredo, 2023). Como ¢é possivel observar, ha uma
sugestiva convergéncia entre a proposta de Pollack e Rosta e a abordagem metodolégica de
Figueiredo, especialmente na énfase dada a funcdo das formas religiosas em lidar com
questoes fundamentais da existéncia humana (contingéncia/incerteza/finitude).
Concordamos com eles que por meio de uma definicao da parte ontologica de nosso objeto
de estudo (substantiva para Pollack e Rosta) podemos estabelecer uma distincao clara entre
0 que € e 0 que nao é uma formacao religiosa que dela se deriva. Mas somente depois de
considerarmos essa questao primeira, numa agenda nada desprezivel, poderemos investigar
com propriedade, especialmente a partir de uma perspectiva cognitivo-evolucionaria e
biocultural: por que isso seria natural em noés; se seria uma adaptacao evolutiva; um

subproduto da evolu¢ao; ou mesmo algo que sempre esteve conosco.

5 CONSIDERACOES FINAIS

No mérito, concordamos tanto com Wiebe quanto com Taves e Asprem, isto é, de que
a ciéncia da religido para se estabelecer e ser reconhecida como um empreendimento

cientifico académico e também socialmente relevante (que desde o inicio teria habitado

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
20



A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

tanto o mundo natural quanto o cultural (Miiller, 1889), ndo pode partir do objeto de
interesse dos crentes, isto é, postulados culturalmente determinados por meio de conceitos
émicos (deuses, sagrado, espiritualidades). No entanto, discordamos no método para
chegarmos a tal status. Enquanto eles focam nas formacoes sociais apenas consideradas
religiosas pelo evidente carater empirico, nosso foco continua em religido, isto é, na parte
ontologica passivel de definicdo. Importa-nos primeiro definir aquilo que determina o
interesse dessas formas religiosas na agéncia sobre-humana/ contraintuitiva, para somente
depois investiga-las deste ponto de partida. Por outro lado, tomar pré-teoricamente formas
(consideradas) religiosas como esse ponto de partida tende a enfraquecer nossa disciplina,
na medida em que a ciéncia da religido passe a investigar os mesmos objetos de estudos
culturais compartilhados por diversos outros empreendimentos académicos, a exemplo da
teologia e das ciéncias sociais. Nesse lugar, a ciéncia da religido pode ser posta em causa
como redundante, irrelevante ou mesmo desnecessaria, por nao ter um objeto de estudo
claro, na melhor das hipo6teses; ou do ponto de vista cientifico, na pior, por ser uma
criptoteologia, servindo apenas para abrigar agendas afirmativas de variados sistemas de
crencas e praticas. Obviamente, podemos e devemos compartilhar com qualquer
investigacao os ricos resultados de estudos voltados para a parte morfologica de nosso
objeto, como aliés, ja estava previsto em nossos classicos. Portanto, a partir do instante em
que tenhamos uma definicao estavel da parte ontologica, da capacidade para produzir
pensamentos, crencas, comportamentos, acoes, formacbes sociais, etc., certamente
poderemos avancar na pesquisa cientifica de forma mais progressiva, cumulativa e
relevante. Até 14, devemos insistir na busca por uma convergéncia minima em termos
definicionais. As propostas metodologicas aqui consideradas nos ajudam a enfrentar tal

desafio ao apontarem caminhos possiveis. Resta-nos, entao, ousar mais nessa direcao.

REFERENCIAS

ALIMI, T. Lactantius’s “modern” conception of religio. Journal of Religious History,
V. 47, 1. 3, p. 1-23, 2023.

ARNAL, W. E. Definition. In: BRAUN, W; MCCUTCHEON, R. T. (orgs.). Guide to the
Study of Religion. London; New York: Cassell, 2000. p. 21-34.

BRUCE, S. Defining religion: a practical response. International Review of Sociology,
V. 21, n. 1, p- 107-120, 2011. Disponivel em:
https://doi.org/10.1080/03906701.2011.544190. Acesso em: 20 04. 2023.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
21



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

CASADIO, G. ‘Religio versus Religion.” In: DIJKSTRA, J. et al. Myths, martyrs, and
modernity. Studies in the History of Religions in honour of Jan Bremmer. Leiden: Brill,
2010. p. 301-326.

CASADIO, G. Historicizing and translating religion. In: STAUSBERG, M.; ENGLER, S.
(orgs.). The Oxford handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University
Press, 2016. p. 33-51.

CLARKE, P. B.; BYRNE, P. Religion defined and explained. New York: St. Martin’s
Press, 1993.

DUBUISSON, D. The Western construction of religion. Baltimore: J. Hopkins
University Press, 2003.

FIGUEIREDO, N. Religidao como objeto cientifico a partir de uma abordagem definicional.
Reflexdao, v. 48, e238607, 2023. Disponivel em: https://doi.org/10.24220/2447-
6803v48e2023a8607 Acesso em 20 abr. 2023.

FIGUEIREDO, N. Religiao como objeto de ciéncia. 2022. Tese (Doutorado em Ciéncias
das Religioes). Universidade Federal da Paraiba, Joao Pessoa, 2022. Disponivel em:
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/25212. Acesso em: 20 abr. 2023.

FIGUEIREDO, N. Sobre a definicao de religido: historiografia, criticas e possibilidades.
Rever, v. 19, n. 2, p. 271-295, 2019. Disponivel em: https://doi.org/10.23925/1677-
1222.2019vol19i2a15. Acesso em: 20 abr 2023.

FITZGERALD, T. A critique of “religion” as a cross-cultural category. Method & Theory
in the Study of Religion, v. 9, n. 2, p. 91-110, 1997. Disponivel em:
https://www.jstor.org/stable/23549638. Acesso em: 20 abr. 2023.

FITZGERALD, T. The ideology of religious studies. New York; Oxford, Oxford
University Press, 2000.

GEERTZ, A. W. Brain, body and culture: a biocultural theory of religion. Method & Theory
in the Study of Religion, v. 22, n. 4, p. 304-321, 2010. Disponivel em:
https://doi.org/10.1163/157006810X531094. Acesso em 20 abr. 2023.

GEERTZ, C. Religion as a cultural system. In: BANTON, M. (org.). Anthropological
approaches to the study of religion. New York: Routledge, 2004. p. 1-46.

HAMMOND, E. P. Foreword. In: SIMMEL, G. Essays on religion. Edited and translated
by Horst Jurgen Helle in collaboration with Ludwig Nieder. New Haven; London: Yale
University Press, 1997.

HULTKRANTZ, A. The concept of the supernatural in primal religion. History of
Religions, v. 22, n. 3, p. 231-253, 1983. Disponivel em: https://doi.org/10.1086/462923.
Acesso em: 20 abr. 2023.

LEBENS, S. Philosophy of Religion: the basics. New York: Routledge, 2023.

MCCUTCHEON, R. T. Critics not caretakers. New York: State University of New York
Press, 2001.

MCCUTCHEON, R. T. Manufacturing religion. Oxford: Oxford University Press, 1997.

MOTAK, D. Georg Simmel's concept of religio and religiosity. Studia Religiologica, v. 42,
n. 2, p- 109-115, 2012. Disponivel em:
https://www.yumpu.com/en/document/view/37770817/georg-simmels-concept-of-
religion-and-religiosity. Acesso em 20 abr. 2023.

MULLER, F. M. Introducio a ciéncia da religido. Belo Horizonte: Senso, 2020.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
22


https://doi.org/10.1163/157006810X531094

A CIENCIA DA RELIGIAO NA ENCRUZILHADA

MULLER, F. M. Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the
religions of India. London: Longmans, 1878.

MULLER, F. M. Lectures on the Science of Religion. First lecture. In: Froude, J. A. (ed.).
Fraser’s Magazine. New Series. V. 1. January to June 1870. London: Longmans, 1870. p.

444-455.
MULLER, F. M. Natural religion. London; New York: Longmans, Green, and Co, 1889.

POLLACK; D.; ROSTA, G. Religion and Modernity: an international comparison.
Oxford: Oxford University Press, 2017.

RAPPAPORT, R. Ritual and religion in the making of humanity. Cambridge:
Cambridge university press, 1999.

RIESEBRODT, M. The promise of salvation. Chicago: University of Chicago Press, 2010.

ROUBEKAS, N. P. The Western epistemic tradition and the Scientific Study of Religion: by
Donald Wiebe, Sheffield, Equinox, 2023. Religion, p. 1-3, 2024. Disponivel em:
https://doi.org/10.1080/0048721X.2024.2346692. Acesso em: 03 abr. 2025.

SIMMEL, G. Die religion. Frankfurt: Literarischen Anstalt Ratten & Loening, 1906.

SMITH, B. K. Exorcising the transcendent: strategies for defining hinduism and religion.
History of Religions, v. 27, n. 1, p. 32-55, 1987. Disponivel em:
https://doi.org/10.1086/463098. Acesso em 20 abr. 2023.

SMITH, J. Z. Religion, Religions, Religious. In: TAYLOR, M. C. (org.). Critical terms for
Religious Studies. Chicago: University of Chicago Press, 1998. p. 269-284.

SMITH, W. C. O sentido e o fim da religiao. Sao. Leopoldo: Sinodal, 2006.

SPIRO, M. E. Religion: problems of definition and explanation. In: BANTON, M (org.).
Anthropological approaches to the Study of Religion. London; New York:
Routledge, 2004, p. 85-126.

STARK, R.; BAINBRIDGE, W. S. Uma teoria da religiao. Sao Paulo: Paulinas, 2008.

STAUSBERG, M.; GARDINER, M. Q.. Definition. In: STAUSBERG, M.; ENGLER, S. (org.).
The Oxford handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University Press,
2016. p. 09-32.

STORM, J. A. J. The End of Theory of “Religion”? Religious Studies Review, v. 50, n. 1,
p. 61-67, 2024. Acesso em: https://doi.org/10.1111/rsr.17083. Acesso em: 05 maio. 2025.

TAVES, A. O que é nao religiao? Sobre as virtudes de uma estrutura de sistemas de
significado para estudar cosmovisoes religiosas e nao religiosas no contexto da vida
cotidiana. Rever, v. 23, n. 2, p. 267-276, 2023. Disponivel em:
https://doi.org/10.23925/1677-1222.2023vo0l23i2a16. Acesso em: 20 abr. 2024.

TAVES, A. Religion, religious: can anti-definitionalists stay tethered to the Study of
Religion? Zeitschrift fiir Religionswissenschaft, v. 29, n. 2, p. 285-289, 2021.
Disponivel em: https://www.multiple-secularities.de/media/10.1515_zfr-2021-0025.pdf.
Acesso em: 23 abr. 2024.

TAVES, A. Religious experience reconsidered: a Building-Block Approach to the Study
of Religion and other special things. Princeton, N.J: Princeton University Press, 2009.

TAVES, A.; ASPREM, E. A Building Block Approach to Complex Cultural Concepts. In:
Oxford Research Encyclopedia of Religion. Oxford: Oxford University Press, 2025.
Disponivel em:

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
23



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JUNIOR

https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acref
ore-9780199340378-e-115. Acesso em: 07 jul. 2025.

TAVES, A.; ASPREM, E. Scientific Worldview Studies: a programmatic proposal. In:
PETERSEN, A. K. et al. Evolution, cognition, and the History of Religion: a new
synthesis. Festschrift in honour of Armin W. Geertz. Boston: Brill, 2019. p. 297-308.

TIELE, C. P. Elements of the Science of Religion. Part 2. Ontological. Edinburgh;
London: William Blackwood and Sons, 1899.

TIELE, C. P. Elements of the Science of Religion. Part I. Morphological. Edinburgh,;
London: William Blackwood and Sons, 1897.

TIELE, C. P. Outlines of the history of religion to the spread of the universal
religions. London: Triibner & Co., Ludgate Hill, 1877.

TIELE, C. P. Religions. Encyclopedia Britannica. A Dictionary of Arts, Sciences, and
General Literature. V. XX. 9. Ed. Edinburgh: Adam and Charles Black, 1886. p. 358-371.

TURNER, J. W. Controversies revisited. A defense of the concept of religion. Anthropos,
V. 117, n. 2, p. 323-343, 2022. Disponivel em: https://doi.org/10.5771/0257-9774-2022-2.
Acesso em: 20 abr. 2023

TWEED, Thomas A. Religion: a very short introduction. Oxford: Oxford University Press,
2020.

WIEBE, D. The Western epistemic tradition and the Scientific Study of Religion.
Sheffield, Equinox, 2023.

Conflito de interesses: O autor declara nao haver conflito de interesses.
Recebido em: 04-05-2024.
Aprovado em: 07-07-2025.

Editor de sec¢ao: Flavio Senra.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478
24


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2022-2

