
              
 
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n1e201d11 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA:  
Desafios metodológicos para uma epistemologia cientificamente estabelecida 

 

THE STUDY OF RELIGION AT THE CROSSROADS: 
Methodological challenges towards a scientifically established epistemology 

 

LA CIENCIA DE LA RELIGIÓN EN LA ENCRUCIJADA: 
Desafíos metodológicos hacia una epistemología científicamente establecida 

 
 

Nestor Figueiredo∗ 
                            Universidade Federal da Paraíba. 

Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões. 
João Pessoa, PB, Brasil. 

E-mail: mgs3000@hotmail.com 
ORCID: 0000-0001-7180-299X  

 
 
RESUMO 
O objetivo deste artigo é discutir questões epistemológicas fundamentais na ciência da religião, 
identificando uma série de problemas metodológicos que surgiram entre o período da epistemologia 
clássica e das abordagens contemporâneas da disciplina. Inicialmente, destaca-se a tentativa de 
abandono da palavra religião sem uma análise adequada, resultando em mal-entendidos e críticas 
superficiais à utilização do termo de origem latina. Em seguida, o artigo questiona a falta de distinção 
entre religião e religiosidade, discutindo suas consequências. O terceiro desafio metodológico 
abordado é a dificuldade em alcançar um consenso definicional sobre o uso de religião como 
categoria central, no contexto de propostas para promover convergência nesse sentido. O artigo 
conclui defendendo a necessidade de que a ciência da religião forneça conhecimento cientificamente 
estabelecido sobre seu objeto de estudo, deixando questões além desse escopo para outras 
disciplinas. 
Palavras-chave: Ciência da Religião. Epistemologia. Metodologia. Definição. Religião. 
 

ABSTRACT 
The objective of this article is to discuss fundamental epistemological issues in the study of religion, 
identifying a series of methodological problems that emerged between the period of classical 
epistemology and contemporary approaches to the discipline. Initially, the attempt to abandon the 
word religion without adequate analysis stands out, resulting in misunderstandings and 
superficial criticism of the use of the term of Latin origin. Next, the article questions the lack of 
distinction between religion and religiosity, discussing its consequences. The third methodological 
challenge addressed is the difficulty in reaching a definitional consensus on the use of religion as a 
central category, in the context of proposals to promote convergence in this direction. The article 
concludes by defending the need for the science of religion to provide scientifically established 
knowledge about its object of study, leaving questions beyond this scope to other disciplines. 
Keywords: Study of Religion. Epistemology. Methodology. Definition. Religion. 

                                                           
∗Doutorado em Ciências das Religiões, mestrado em Letras e mestrado em Sociologia pela Universidade 

Federal da Paraíba.   

https://orcid.org/0000-0001-7180-299X


NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

 

RESUMEN 
El objetivo de este artículo es discutir cuestiones epistemológicas fundamentales en la ciencia de la 
religión, identificando una serie de problemas metodológicos que surgieron entre el período de la 
epistemología clásica y los enfoques contemporáneos de la disciplina. Inicialmente destaca el 
intento de abandonar la palabra religión sin un análisis adecuado, lo que deriva en malentendidos 
y críticas superficiales al uso del término de origen latino. A continuación, el artículo cuestiona la 
falta de distinción entre religión y religiosidad, discutiendo sus consecuencias. El tercer desafío 
metodológico abordado es la dificultad para alcanzar un consenso definicional sobre el uso de la 
religión como categoría central, en el contexto de propuestas para promover la convergencia en 
esta dirección. El artículo concluye defendiendo la necesidad de que la ciencia de la religión 
proporcione conocimientos científicamente establecidos sobre su objeto de estudio, dejando las 
cuestiones más allá de este ámbito a otras disciplinas. 
Palabras clave: Ciencia de la Religión. Epistemología. Metodología. Definición. Religión. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

  

Uma das principais questões epistemológicas na ciência da religião está relacionada 

ao problema definicional de seu objeto, cujos debates têm ocorrido desde os primórdios 

dessa disciplina. Ao longo desse período, o tema oscilou em sua relevância na discussão 

epistemológica subsequente a partir de seu surgimento em 1870. É consensual que definir 

claramente o objeto de pesquisa é fundamental para qualquer empreendimento científico. 

No entanto, até o momento, os resultados alcançados nessa área têm sido controversos e 

confusos, com diversas perspectivas externas (heteronomia) influenciando na discussão. 

Portanto, é uma responsabilidade dos cientistas da religião — aqueles que de fato praticam 

ou aspiram praticar uma ciência a partir desse objeto — abordar tal tarefa. Embora religião 

não seja uma exclusividade dessa disciplina, é essencial que, enquanto cientistas dedicados 

a esse objeto, sejamos capazes de fornecer uma definição fundamentada no rigor científico, 

exatamente em função da expertise que se espera de nós. Também devemos considerar que 

se outras áreas do conhecimento realizam discussões nessa direção, por que deveria ser 

diferente para nós? O que nos impediria? Por outro lado, negar sistematicamente essa 

possibilidade resulta no que já foi chamado de anomia definicional do objeto religião 

(Figueiredo, 2022; 2023), a qual mantém nossa disciplina em um estado de caos epistêmico 

prejudicial à progressividade científica na área, significando um desejo de morte para a 

disciplina, como aponta Brian K. Smith (1987). Devemos ainda questionar: que agenda se 

beneficia com essa indefinibilidade constante? Certamente não a da ciência da religião. 

Além disso, uma disciplina percebida como tendo baixa relevância social enfrenta um futuro 

acadêmico incerto e pouco promissor, ficando à margem ou sendo absorvida por outras 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

áreas, sem conseguir desempenhar um papel de destaque ou pelo menos protagonizar 

questões humanas relevantes. 

O principal motivo para uma tal condição anômica em parte significativa nessa 

discussão epistemológica decorre de um conjunto de argumentos equivocados (em certos 

casos performáticos), muitas vezes repetidos de forma acrítica por cientistas da religião que 

carecem de um senso de pertencimento disciplinar bem definido. Essa falta de diretrizes 

claras é em muitos sentidos resultado da assimilação excessiva de uma heteronomia 

epistemológica, isto é, de conceitos de disciplinas como teologia, sociologia, antropologia, 

etc., que emprestam muito mais do que o necessário para a construção de nossa 

metalinguagem científica. Um exemplo clássico vem da teologia, com parte de nossa 

terminologia estando impregnada de termos teológico-confessionais, o que nesse caso 

compromete seriamente (e permanentemente) a pretensão científica da disciplina. Esta é 

uma questão também suscitada pela propalada interdisciplinaridade, geralmente mal 

compreendida e mal orientada. Continuamos a usar no discurso científico de maneira 

afirmativa e acrítica termos como sagrado ou espiritualidade, que são inerentes a formas 

religiosas específicas. Até hoje a grande maioria, em última instância, define religião em 

termos de sagrado (a exemplo do direito, da mídia e do senso comum). Então, como evitar 

essa metalinguagem religiosa arraigada no discurso da ciência da religião? Trata-se, 

portanto, de outra tarefa desafiadora (decorrente da anterior) e imprescindível para o 

desenvolvimento de uma epistemologia autônoma em nossa disciplina. A falta de uma 

metalinguagem própria nos mantém reféns de questões que minam a busca por um 

conhecimento científico de fato. Portanto, será preciso um longo e árduo trabalho nessa 

direção, explorando caminhos para uma epistemologia mais robusta e independente na 

ciência da religião. Algo muito além da conhecida máxima do “quem conhece uma [religião] 

não conhece nenhuma” (Müller, 2020, p. 47), sendo esse um desafio particularmente 

relevante no contexto brasileiro. 

O objetivo central deste artigo é discutir o que aqui consideramos a questão 

epistemológica fundamental de nossa disciplina, ou seja, o problema definicional de nosso 

objeto de estudo: religião. O argumento principal é que se trata de um problema derivado 

de uma sequência de desafios metodológicos recorrentes ao longo do tempo, desde os 

estertores da epistemologia do período clássico até as abordagens contemporâneas. Na 

primeira parte do trabalho, analisamos a questão relacionada à ideia de abandono do termo 

religião, seja por substituição; seja por desconstrução, considerando a crítica que tenta 

inviabilizar o uso da palavra de origem latina. Na sequência, tratamos daquilo que 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

consideramos o principal desafio metodológico dessa questão: não fazermos uma clara 

distinção entre o que é religião e o que é religiosidade, isto é, nos termos de Max Müller 

(1870; 1878) e principalmente nos de Petrus Tiele (1897; 1899), entre a parte ontológica e a 

parte morfológica; entre aquilo que permanece ao longo do tempo e aquilo que muda nesse 

mesmo continuum. A falta dessa distinção tem levado a toda sorte de confusão e mal-

entendidos em nossa e também em outras áreas, justamente por tratar-se de um problema 

que vem alimentando tanto a anomia quanto a heteronomia definicional na ciência da 

religião. Na última seção, discutimos o terceiro aspecto metodológico na abordagem sobre 

essa questão fundamental, que tem inviabilizado um consenso em termos definicionais do 

objeto religião em nossa área. Nesse sentido, discutimos propostas metodológicas para 

promover convergência em torno da questão definicional de religião. Em conclusão, 

defendemos que o imperativo categórico de nossa disciplina é fornecer conhecimento 

cientificamente estabelecido sobre seu objeto de estudo, para que possamos, enfim, afirmar 

uma autonomia epistemológica defensável, com as questões para além do escopo 

estritamente científico devendo ser abordadas por outras disciplinas.  

 

2 UMA AGENDA SUBSTITUTIVO-DESCONSTRUCIONISTA DE ABANDONO 

DO TERMO RELIGIÃO 

  

Em vários trabalhos de nossa área já se discutiu extensivamente as diversas propostas 

de abandono do termo religião (cujo radical latino religio foi mantido em diversas línguas) 

por ideias, palavras e conceitos novos, supostamente melhores, que resolveriam o problema 

nominal da categoria, tendo em vista que o termo religião seria bastante problemático ou 

historicamente contaminado.1 Por isso, nosso interesse aqui é apenas discutir esse tipo de 

agenda ao dialogar com trabalhos mais recentes sobre mesmo tema. Em primeiro lugar, 

devemos esclarecer um aspecto central desse debate reiteradamente presente na maioria da 

literatura sobre o assunto. O pano de fundo dessa crítica é que até hoje não alcançamos 

qualquer tipo de consenso em torno desse problema e que, portanto, trata-se de um 

empreendimento destinado ao fracasso (Arnal, 2000; Fitzgerald, 1997; 2000). Mas não só 

isso, o próprio termo religião é posto em questão por ser ideologicamente enviesado 

(McCutcheon, 1997; 2001; Dubuisson, 2003). Em outras palavras, como destacam Detlef 

Pollack e Gergely Rosta (2017, p. 34): “não há uma definição de religião universalmente 

válida e amplamente aceita na ciência da religião ou nas ciências sociais relacionadas a 

                                                           
1 Para um resumo e análise desses posicionamentos, ver Figueiredo, 2022; 2023. 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

religião”. Estes mesmos autores nos apresentam três problemas apontados pelos estudiosos 

ao tentar determinar uma definição aplicável: 1) o problema do escopo, isto é, a própria 

diversidade de formas e ideias religiosas tornaria impossível concordar com uma definição 

uniforme de religião, que inevitavelmente falharia face ao material empírico disponível; 2) 

a ideia de que existem apenas religiões no plural, não no singular, portanto, falar em termos 

de religião significaria tratá-la como uma abstração que não existe na realidade histórica e 

social; 3) uma definição uniforme seria um produto relativamente tardio na Europa, com 

um forte viés cristão e ocidental (Pollack; Rosta, 2017, p. 34-35)2, além, é claro, da suposição 

do próprio uso do termo latino como inadequado. 

Em seu mais recente livro, The Western epistemic tradition and the Scientifc Study 

of Relgion, no primeiro capítulo, o canadense Donald Wiebe (2023) parece endossar essa 

crítica mais geral, principalmente em relação à ideia de religião ser um termo abstrato sem 

referência empírica, bem como a do termo latino (religio) ser problemático em função de 

seu histórico de ressignificações. Segundo este autor, até meados do século XX, estudiosos 

buscaram maior clareza ao se distinguirem dos interesses religiosos e teológicos. Contudo, 

um tal objetivo, argumentou-se muitas vezes, dependeria de uma “definição clara da 

natureza de ‘religião’, o objeto de estudo da nova disciplina” (Wiebe, 2023, p. 1). No entanto, 

essa busca definicional, que poderia fundamentar a ciência da religião como um campo 

respeitável de ensino e pesquisa no contexto da universidade moderna, teria falhado em 

atingir essa meta, com a disciplina sendo vista mais como uma empresa criptoteológica. 

Embora Wiebe continue argumentando que a ciência da religião precisa ser considerada 

uma empreitada genuinamente científica, isso só poderia ser alcançado reconhecendo seu 

objeto de estudo como “os pensamentos e práticas de indivíduos e grupos geralmente 

referidos como religiosos”, ou seja, “cujos pensamentos e práticas são legitimados por suas 

reivindicações de autoridade de agentes sobre-humanos [superhuman]” (Wiebe, 2023, p. 2, 

grifo nosso) e não mais em função de uma definição de religião. Entretanto, não é difícil ver 

aqui uma definição implícita de religião operando, como Melford Spiro já nos alertara para 

tais casos (Spiro, 2004) e Nickolas P. Roubekas confirma esse entendimento ao resenhar 

The Western epistemic tradition, tornando explícito a definição do canadense da seguinte 

forma: “religião trata de crenças e comportamentos humanos que derivam da existência 

presumida de um mundo sobrenatural [super-natural]” (Roubekas, 2024, p. 1). 

                                                           
2 A tradução de textos em língua estrangeira ainda não publicados em português, quando não indicada 

expressamente, é de nossa autoria. 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

Em geral, parte da estratégia de certa epistemologia contemporânea nesse quesito 

tem sido contornar a questão definicional exatamente pela capitulação que se dá diante de 

um problema aparentemente insolúvel, como também parece ser o caso de Wiebe, embora 

admita continuar usando termos derivados de religião como religiosidade (outro 

substantivo) religioso (adjetivo) e religiosamente (advérbio), algo próximo da sugestão de 

W. C. Smith ao defender a substituição de religião por tradição cumulativa e fé (2006). Seja 

como for, o fato é que tanto Wiebe como outros legitimamente querem evitar o termo 

religião associado a alguma realidade transcendental que supostamente teria inspirado o 

pensamento, prática e comportamento de um tipo peculiar (religioso). E como, 

obviamente, não seria possível a afirmação dessa realidade em termos científicos, a solução 

segundo Wiebe, por um lado, seria “rejeitar o uso do substantivo religião como designação 

de tal realidade transcendental”; e por outro, manter seus derivados (Wiebe, 2023, p. 8). A 

ciência da religião, portanto, deve se preocupar estritamente em “descrever, entender e 

explicar o pensamento e o comportamento daqueles que afirmam viver tanto no mundo 

natural quanto em um mundo além do natural simultaneamente”, sendo este último “um 

aspecto do mundo natural compartilhado pelos cientistas com tais devotos”. Explicitamente, 

religião “não é uma categoria empírica; não aponta para alguma realidade objetiva, isto é, 

intersubjetivamente observável, no mundo cotidiano da existência humana”. Assim, quando 

usado no singular para se referir a alguma realidade metafísica transcendente chamada de 

“religião em si”, cria-se essa realidade culturalmente produzida para além da órbita da 

investigação científica. Em todo caso, defende Wiebe, o conceito no plural, “religiões”, 

apontaria para uma variedade de realidades socialmente construídas disponíveis para 

análise, entendimento e explicação científica (Wiebe, 2023, p. 9-10).3 

Por fim, Wiebe afirma que o real problema para quem faz a ciência da religião “não 

reside na emergência do conceito de religião, ou em uma compreensão crítica de sua 

trajetória histórica ou seu uso contemporâneo” ou ainda “a possibilidade de uma realidade 

metafísica de algum tipo designada pela palavra/termo religião”, mas sim explicar o que hoje 

é considerado “um tipo peculiar de comportamento humano que pode ser razoavelmente 

descrito como religioso”, no sentido de interação culturalmente padronizada com seres 

sobre-humanos [superhuman] culturalmente postulados, como informado por Melford 

                                                           
3 Essa ideia de “realidades socialmente construídas” é muito semelhante ao projeto de uma ontologia social de 

processo do “mundo social” (em oposição a uma de substância), que foque na natureza dinâmica dos tipos 
sociais (como é o caso das formações religiosas). O argumento é que poderíamos evitar muitas das críticas à 
nossa categoria central a partir dessa perspectiva (Storm, 2024). Esse é mais um exemplo típico de tentativa 
de superação da questão definicional por abandono, que renuncia a teorias gerais de religião abraçando o 
relativismo definicional como estratégia metodológica. 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

Spiro (2004), “mas sem um compromisso epistêmico quanto à existência ontológica desses 

agentes” (Wiebe 2023, p. 10, grifo nosso). Além disso, o próprio termo religião estaria “tão 

ontologicamente contaminado que torna muito difícil estabelecer um horizonte disciplinar 

claro [como sugeriu Jonathan Z. Smith (1998)] para um tipo distintivo de disciplina 

científico-social apropriada para a moderna ‘universidade de pesquisa’”, tendo em vista que 

a controvérsia sobre os usos de religião no singular ainda não foi superada. Por outro lado, 

não poderíamos “prescindir de pelo menos uma referência oblíqua ou indireta ao conceito 

de religião, que está firmemente estabelecido na literatura do campo”, embora não deva 

haver interesse em uma “realidade metafísica chamada religião em si mesma”, com apenas 

o interesse científico para “descrever, entender e explicar o amplo espectro de pensamento 

e prática humana inspirado e influenciado por tais crenças” (Wiebe 2023, p. 10-11, grifo 

nosso). Portanto, a palavra religioso deveria ser invocada para rotular o pensamento e 

prática humanos que são moldados pela crença na existência de agentes sobrenaturais 

[supernatural], não havendo nesse sentido, a “necessidade da palavra ou conceito de 

‘religião’, que é um substantivo abstrato e, portanto, irrelevante para o estudo naturalístico 

de uma gama peculiar de comportamentos humanos empiricamente observáveis” (Wiebe 

2023, p. 22-23).   

A partir desse conjunto de alegações, fica claro que Donald Wiebe (2023) busca 

superar a questão definicional a partir de seu abandono como algo contraproducente, 

embora não tenha como escapar de definições implícitas operando sempre que o tema vem 

à tona, sendo esta uma fonte inesgotável de confusões e mal-entendidos. Nessa direção, dois 

outros autores também têm discutido a questão. Ann Taves e Egil Asprem (2025) retomam 

sua proposta de substituição do termo religião pelo conceito de visões de mundo ou 

cosmovisões ao lado do modelo explicativo dele derivado conhecido como Abordagem de 

Blocos de Construção (em língua inglesa: Building Block Approach), uma ideia substitutiva 

que lembra a proposta de Dubuisson (2003) em termos de formações cosmográficas 

(construções discursivas que ligam os indivíduos corporificados às ordens sociais, culturais 

e cósmicas). O procedimento utilizado por Taves e Asprem objetiva trocar a peça defeituosa 

(a necessidade de definir religião) por um arranjo conceitual equivalente bastante 

sofisticado em que se recruta um conjunto de definições em rede de significados variados 

baseados em práticas sociais. É importante destacar que a proposta foi primeiramente 

esboçada em 2009 (Religious experience reconsidered), com Taves e Asprem 

posteriormente sugerido explicitamente a substituição do termo religião, ao defender o uso 

de cosmovisão como “conceito analítico operativo em nossa disciplina”, com o benefício de 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

conduzir o “trabalho analítico, comparativo e explicativo” sem a preocupação em “(a) definir 

religião ou (b) se aqueles que estudamos se consideram religiosos” (Taves; Asprem, 2019, p. 

297).4 Além disso, em uma curta resposta a um artigo de Hubert Seiwert, Taves declara ser 

uma antidefinicionista, argumentando ser possível assumir essa posição sem deixar de 

permanecer vinculada à ciência da religião (Taves, 2021). 

Os autores retomam e aprofundam essa discussão no artigo A Building Block 

Approach to Complex Cultural Concepts (Taves; Asprem, 2025). Nessa proposta, a análise 

da experiência humana, usualmente expressa por meio de Conceitos Culturais Complexos 

(CCCs) e situada em formações sociais específicas, exige que os fenômenos de interesse 

sejam inicialmente redescritos em termos comportamentais, a partir de conceitos 

analiticamente mais básicos. Esses elementos funcionariam como “blocos de construção” 

que permitem decompor fenômenos complexos e, em um segundo momento, reconstruir os 

processos por meio dos quais eles emergem, identificando os mecanismos envolvidos a 

partir de uma lógica de engenharia reversa. Nesse enquadramento, religião seria tratada 

como um CCC, isto é, um substantivo abstrato cujos significados são instáveis, sobrepostos 

e variáveis entre diferentes contextos sociais. O mesmo valeria para grande parte do 

vocabulário empregado na ciência da religião, como magia, ritual ou crença, bem como para 

categorias centrais de outras áreas acadêmicas, tais como ciência, arte ou cultura. As formas 

adjetivadas desses conceitos, por sua vez, operam como qualificadores de fenômenos mais 

gerais, como experiências, práticas ou objetos, de modo que termos como religioso, 

espiritual, místico, sagrado, supersticioso ou mágico também podem ser compreendidos 

como CCCs. Duas observações importantes dos autores: 1) essa abordagem não pode 

explicar religião de forma abstrata, mas pode ajudar na explicação de muitos dos fenômenos 

que são tipicamente rotulados como religiosos; 2) o resultado de um estudo baseado nessa 

abordagem, contudo, não pode ser uma teoria ou uma explicação de religião em geral, mas 

sim de práticas específicas, que uma determinada formação (social) pode caracterizar como 

religião, mas outras podem rotular de maneira diferente. Portanto, tratando religião como 

um CCC, tal perspectiva permitiria os pesquisadores estudarem práticas cujo status religioso 

é contestado, realizando comparações que atravessam a divisão convencional entre o secular 

e o religioso. 

Além disso, embora os produtos das formações sociais sejam socialmente 

construídos, enquanto religião em abstrato é um CCC, religiões particulares são formações 

                                                           
4 A intenção explícita de evitar a questão definicional aparece de forma recorrente nessa autora como uma 

libertação da obrigação de definir religião (e também não religião), a qual abriria espaço para focarmos em 
como os indivíduos e grupos se autocaracterizam (Taves, 2023 [2018]). 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

sociais reais, isto é, “qualquer grupo social no qual um conjunto de representações, eventos 

e ações são compartilhados e os significados dos termos temporariamente estabilizados”. 

Aqui se afirma uma importante diferença entre a Abordagem de Blocos de Construção (BBA 

em inglês) e a Ciência Cognitiva da Religião (CCR): enquanto a CCR tende a focar em 

religião (um CCC), a BBA se concentra em religiões como formações sociais. A ideia de fundo 

da BBA é promover maior consiliência5 ao focar nos comportamentos de formações sociais, 

que devem ser vistas como o produto da interação entre restrições biológicas (incluindo 

cognitivas) e a história contingente de indivíduos e grupos (Taves; Asprem, 2025), numa 

perspectiva claramente biocultural (Geertz, 2010) para explicar variados fenômenos. Como 

afirmamos anteriormente, aqui também há uma tentativa para contornar o problema 

definicional de religião. Tanto Donald Wiebe, Taves e Asprem buscam legitima e 

corretamente estratégias de superação dessa questão epistemológica central. Contudo, 

diferentemente de Wiebe, estes autores não abandonam a questão definicional em si. Ao 

invés disso, trata de reposicionar o problema a partir de um intricado arranjo conceitual 

colocando o termo religião na categoria de Conceito Cultural Complexo (CCC). Em ambos 

os casos, observa-se, ao nosso ver, uma forma eufemística de afirmar a dificuldade e/ou 

impossibilidade definicional de nosso objeto (e de outros semelhantes). No entanto, como 

veremos na seção seguinte, essa agenda substitutivo-desconstrucionista de abandono do 

termo religião não parece muito produtiva por pelo menos dois motivos: 1) Não resolve o 

problema de fato, uma vez que o termo religião sobrevive alegremente explícita ou 

implicitamente no discurso dos próprios defensores de seu abandono; 2) assim como as 

diversas propostas definicionais, as propostas antidefiniconais tendem a se multiplicar, 

gerando mais confusão e falta de clareza epistemológica, com ideias cada vez mais distantes 

do objeto central da disciplina. 

 

3 A FALTA DE DISTINÇÃO ENTRE RELIGIÃO E RELIGIOSIDADE COMO 

PROBLEMA METODOLÓGICO CENTRAL 

 

Peter B. Clarke e Peter Byrne defendem que “o empreendimento de definir religião é 

importante para a teoria de religião”, sendo toda definição, em qualquer campo de 

investigação, uma tentativa de buscar a unidade na diversidade, pois a tarefa de definir 

religião parece ser uma base necessária de explicação e teoria de religião. A explicação de 

                                                           
5 Integração conciliatória vertical das humanidades e ciências (aspectos culturais e naturais) com o objetivo de 

identificar os componentes que interagem para produzir o comportamento (ações) de organismos (Taves; 
Asprem, 2025). 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

religião, portanto, precisa do apoio de uma definição “para delinear o objeto inicial da 

teorização, estabelecer seu caráter inicial e convencer-nos de que religião é uma unidade” 

(Clarke; Byrne, 1993, p. 3-4, 26, grifo nosso). Devemos frisar aqui a premissa de que, 

contrariamente ao senso comum de muitos cientistas da religião e estudiosos nessa área, 

religião não seria de forma alguma uma diversidade, mas sim uma unidade. Inicialmente, 

esta ideia pode parecer contraintuitiva. Contudo, isso só acontece em função do problema 

metodológico que queremos discutir nesta seção. O que presumimos como diversidade ao 

tratarmos de religião acontece exclusivamente nas manifestações históricas do que religião 

é. Noutros termos, trata-se propriamente das religiosidades, ou sistemas religiosos, 

enquanto religião no singular seria apenas a capacidade humana para criar tais 

religiosidades ou formas sistemáticas de manifestação de religião, não existindo mais do que 

uma capacidade para produzir tais formas históricas e culturalmente determinadas no 

tempo e no espaço. Na verdade, o que não podemos definir de forma ampla é a parte 

morfológica dessa questão, mas não sua parte ontológica, como defendiam os fundadores 

da ciência da religião no século XIX, Max Müller e Petrus Tiele. De modo que, aquilo que 

muda no tempo e no espaço, isto é, as formas de religiosidade, ou a forma manifesta de 

religião, sempre será relativa e, portanto, impossível de definir para todos os casos históricos 

e também para aqueles que um dia serão história. Mas algo totalmente diferente é definir 

religião como capacidade humana instalada ou um tipo de nato-capacidade para criar as 

diversas formas de religiosidade conhecidas (os grandes sistemas religiosos mundiais) e as 

que ainda serão criadas (novos movimentos religiosos).6 

A partir desse entendimento, podemos voltar a tratar da importância e necessidade 

de superar o problema definicional de religião, uma vez que, como afirmam Pollack e Rosta, 

“não esclarecer este conceito básico abriria as comportas para suposições implícitas e 

julgamentos de valor, dissolvendo as fronteiras da análise empírica e expondo-a a decisões 

arbitrárias”. Além disso, “a análise científica claramente exige categorias definidas; pois sem 

a sua aplicação permaneceria cega”. Definições não apenas determinam o conteúdo do 

objeto a ser examinado para distingui-lo de outros objetos, mas também serve para detectar 

mudanças no campo de estudo. Por exemplo, só é possível responder adequadamente à 

                                                           
6 Algo semelhante pode ser encontrado na sociologia da religião em Georg Simmel, que estabelece a distinção 

entre uma parte histórica contingencial (sistemas religiosos) e outra que seria a priori ou universal (humor, 
atitude), que criaria os diversos sistemas religiosos (Motak, 2012). Segundo Phillip E. Hammond (1997), a 
ideia de religião de Simmel é uma sensibilidade ou capacidade para religião, entendida enquanto formações 
religiosas. Desta forma, Simmel nomeia religião a parte contingencial e religiosidade a parte a priori, razão 
pela qual ele afirma que “a religião não cria a religiosidade, mas a religiosidade cria a religião” (Simmel, 1906, 
p. 17). Embora com sinais trocados, trata-se da mesma ideia aqui discutida e, mais importante, do mesmo 
procedimento metodológico. 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

pergunta tão relevante para a sociologia da religião “sobre a mudança na importância de 

religião na sociedade e a mudança em suas funções sociais quando fica claro o que se entende 

por religião”; caso contrário, “corremos o risco de fazer comparações temporais de coisas de 

tamanhos desiguais e de comparar coisas que, na verdade, não são comparáveis”. Portanto, 

“reconhecer a variação significa usar uma régua uniforme” (Pollack; Rosta, 2017, p. 35-36). 

Além disso, a condição dessa unidade é que haja algo nas formas religiosas que as conecte 

com o não-religioso (por exemplo, arte, filosofia ou literatura) (genus proximum/ gênero 

próximo), mas que também possam ser distinguíveis do não-religioso (differentia specifica/ 

diferença específica). Portanto, se a especificidade de religião não puder ser identificada nem 

dando um gênero próximo nem designando uma diferença específica, “então temos que 

abandonar o conceito de religião e falar em termos de algo diferente - cultura, por exemplo, 

ou ideologia, autotranscedência, comunidade ou culto”. No entanto, se quisermos evitar a 

dissolução do objeto de estudo da ciência da religião (e também da sociologia da religião), 

então precisamos investigar se existem características comuns em todas formas religiosas 

que podem ser usadas para distingui-las de outros fenômenos (Pollack; Rosta, 2017, p. 36). 

Fica claro a partir desse e de outros exemplos que parte da discussão epistemológica 

na ciência da religião e também na sociologia da religião não desistiu da questão definicional 

(cf. Figueiredo, 2022). No entanto, mesmo para aqueles que defendem sua continuidade, é 

preciso observar a distinção entre religião e religiosidade/s, isto é, entre a parte ontológica 

e a morfológica de nosso objeto de estudo; entre uma parte que mantém a unidade e outra 

que é modificada historicamente. Devemos lembrar que essa ideia já estava em Max Müller 

(1870; 1878), sobretudo em Petrus Tiele (1897; 1899). Vejamos o que nos diz o primeiro 

deles. Em 1870, este autor apresenta essa divisão considerando a parte morfológica 

(religiosidade) como corpo de doutrinas a ser seguido por alguém (tanto quanto uma língua 

a ser aprendida); e religião como faculdade ou capacidade para perceber o infinito. 

Enquanto estrutura mental, uma tal capacidade (religião) estaria na raiz de todas as formas 

religiosas. Portanto, “assim como existe uma faculdade de fala, independentemente de todas 

as formas históricas de linguagem”, haveria uma faculdade (capacidade) para perceber o 

infinito, também independente de todas as formas religiosas históricas, isto é, uma 

“faculdade ou disposição mental” que permitiria ao ser humano perceber esse infinito sob 

nomes diferentes e sob diversos ‘disfarces’ (Müller, 1870, p. 444). Oito anos mais tarde, ele 

voltou a tratar dessa distinção reconhecendo que, em relação à parte morfológica 

(religiosidade), por sua própria natureza, seria impossível uma definição aplicável “a tudo o 

que já foi chamado de religião, ou por algum nome semelhante” (Müller, 1878, p. 21), 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

antecipando as discussões que muitos anomistas (Figueiredo, 2022; 2023) empreenderiam 

mais de um século depois sobre a impossibilidade histórica de prover uma definição 

universal. Contudo, para Müller isto não ocorreria com a parte ontológica, uma vez que a 

capacidade mental para perceber o infinito distinguia “[...] os objetos de consciência 

religiosa de todos os outros objetos, e que, simultaneamente, distingue nossa consciência 

direcionada a objetos religiosos de nossa consciência direcionada a outros objetos 

fornecidos a ela pelos sentidos e pela razão” (Müller, 1878, p. 22).  

Cornelis Petrus Tiele defendia a legitimidade da parte ontológica [religião] como algo 

“universal na humanidade” (Tiele, 1877, p. 4), ideia próxima do que a antropologia 

contemporânea chamaria de constante antropológica universal (Geertz, 2004; Rappaport, 

1999). No verbete Religions da Enciclopédia Britânica (1886), o autor apresenta as religiões 

históricas estabelecidas [a parte morfológica] como formas de culto divino próprios de 

diferentes tribos, nações ou comunidades. Religião no singular, contudo, seria um dos 

“motores mais poderosos da história da humanidade”, responsável “tanto pela formação 

como destruição de nações” (Tiele, 1886, p. 358, grifo nosso). Anos depois, o autor 

observaria essa parte ontológica como um estado mental que se adapta à relação 

humano/sobre-humano [superhuman], sendo essa a essência de religião no próprio 

homem, isto é, uma estrutura mental onde todos os vários elementos morfológicos teriam 

origem (Tiele, 1899). Ao manter a mente como tópico central em uma abordagem 

definicional, Tiele retomava Max Müller, reconhecendo que sua investigação alinhava-se à 

tese de seu colega, posto que, em sua condição humana, o homem teria “um impulso interior 

que o constrange a ultrapassar os limites do finito e se esforçar por uma perfeição infinita, 

embora saiba que é inatingível para ele como um ser terreno”. Assim, o “Infinito, o Absoluto, 

o próprio Ser, em oposição ao contínuo devir e perecer – ou chame-o como quiser – é o 

princípio que lhe dá inquietação constante, porque mora dentro dele” (Tiele, 1899, p. 228). 

Além disso, esse infinito não seria percebido propriamente pelo homem como algo que lhe 

seria externo, mas como algo que estaria dentro dele, antes mesmo de que fosse capaz de ter 

a consciência disso, reconhecendo ou não. Em todo caso, qualquer que seja o nome que lhe 

dermos, “instinto, uma forma de pensamento inata, original e inconsciente, ou forma de 

concepção” [todos significando religião], trata-se de um elemento especificamente humano 

no homem, sendo “a ideia que o domina” e o faz manifestá-la de diversas formas ao longo 

de sua história. Se o produto disso seria ilusório ou verdadeiro, não era essa uma questão 

pertencente de forma estrita ao escopo da disciplina (Tiele, 1899, p. 228-230). 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

Duas observações. Em primeiro lugar, apenas a operação metodológica desses 

autores nos interessa aqui. Não está em causa o mérito de suas alegações, especialmente se 

consideramos o contexto religioso da época em que viviam, mas tão somente o procedimento 

deles para a questão definicional ao distinguir uma parte ontológica e outra morfológica. Em 

segundo lugar, o uso frequente de religiosidade/s tomado como religião no singular, ou 

inversamente, religião no singular sendo assumida como religiosidade/s nos parece o 

principal problema metodológico em nossa área quando se trata da questão definicional de 

nosso objeto. Portanto, não fazer essa distinção entre a parte ontológica e a morfológica, 

como fizeram os clássicos de nossa disciplina, induz ao erro de exigir de expressões religiosas 

fundamentalmente contingenciais algum tipo de unidade observada desde sempre. Isso 

nunca será alcançado para fins de uma definição universal em função dessa perspectiva 

equivocada. Nesse caso, qualquer contraexemplo definicional tende a prosperar a partir 

desse problema metodológico. Em sua condição contingencial, religiosidade pede por um 

tratamento diferente de religião no singular. Esta, contrariamente, em diversas definições 

de religião analisadas por Figueiredo (2022) e também na própria CCR, seria antes uma 

condição ontológica em termos de capacidade. A confusão entre religião e religiosidade do 

ponto de vista de uma abordagem definicional é uma consequência direta da falta de clareza 

epistemológica sobre o tema, trazendo enormes prejuízos sob a perspectiva científica. Por 

outro lado, quando religião é definida conceitualmente como algo ontologicamente 

dependente, isto é, como algo enraizado em nossa biologia, a questão da impossibilidade é 

dissolvida, restando apenas determinar de que capacidade estamos falando quando 

tratamos de religião nesse sentido, posto que teríamos uma capacidade x (religião a ser 

definida) encontrada em todo ser humano (portanto uma constante antropológica 

universal), podendo ser utilizada por n formas culturais (religiosidades). 

Portanto, quando teorizamos sobre a parte culturalmente dependente (religiosidade), 

não podemos usar os mesmos parâmetros próprios da parte ontologicamente dada 

(religião), posto que esbarraremos em toda sorte de problemas anteriormente apontados. 

Estabelecer essa distinção é imprescindível, pois, quando falhamos, qualquer coisa poderá 

ser dita sobre religião, inclusive que não precisamos defini-la conceitualmente. Em suma, a 

confusa sinonímia entre religião e religiosidade, que ocorre em muitos trabalhos sobre 

religião e na ciência da religião, parte da premissa que toma implicitamente religião por 

formas religiosas ou religiosidades, embora afirmando na superfície textual o termo no 

singular. Considerando tal constatação, a questão epistemológica central sobre nosso objeto 

deve ser repensada. Não podemos de fato pretender uma definição geral de religiosidade, 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

principalmente quando tomada indistintamente por religião no singular. Por outro lado, não 

só podemos como devemos definir religião enquanto capacidade instalada para a criação de 

formações religiosas e seus postulados culturalmente determinados. Assim, enquanto a 

parte morfológica é situada, culturalmente dependente, a parte ontológica é biologicamente 

dada como estrutura mental, aproximando esse entendimento daquela ideia de consiliência, 

sobretudo considerando a tese biocultural (Geertz, 2010). Portanto, se formos capazes de 

produzir uma definição de religião enquanto tal, suficientemente resistente a 

contraexemplos, então teremos uma solução minimamente satisfatória. Também será 

possível refutar todas as propostas anomistas que não consideram esse problema 

metodológico. Por fim, podemos agora enquadrar nessa perspectiva as propostas recentes 

de Wiebe, Taves e Asprem. A intenção não é tentar criticá-las em tudo, mas apenas 

evidenciar esse problema metodológico ao abordarem especificamente a questão 

epistemológica central de nossa disciplina. 

Para Donald Wiebe, o real objeto de nossa disciplina seria os pensamentos (crenças) 

e comportamento (práticas) legitimados pelas próprias reivindicações de autoridade em 

relação a agentes sobre-humanos. Wiebe quer negar a possibilidade de religião no singular 

porque desse ponto de vista, além de ser uma abstração isso estaria irremediavelmente 

associado a entidades transcendentes postuladas pelos crentes, e que, portanto, 

corretamente apontado, um empreendimento estritamente científico nada teria a dizer 

nessa direção. A solução seria banir a ameaça (religião definida emicamente) e investigar 

apenas os pensamentos e comportamentos com base nesses postulados. É claro que tomado 

dessa forma religião passa a ser uma abstração, uma vez que representaria apenas o objeto 

de várias crenças e não base para uma disciplina científica. Por outro lado, o autor vê em 

religiões no plural o real objeto de nossas preocupações científicas, que nos permitiria a 

análise, entendimento e explicação. Em nossos termos, o que ele deseja investigar são 

formas religiosas expressas na parte morfológica de nosso objeto, mas não a capacidade 

humana para produzi-las, a qual pede por uma definição como ponto de partida 

metodológico necessário. Taves e Asprem também evitam o conceito apenas por não 

fazerem essa distinção. Segundo eles, religião seria um CCC. Contudo, é a religiosidade que 

é um CCC, dada a sua contingencia sociocultural evidente. Aqui também o foco está na parte 

morfológica de nosso objeto, ou seja, em suas formações sociais, razão pela qual a BBA, 

admitidamente, nem explica nem teoriza sobre religião no singular, que passa a ser uma 

abstração apenas quando tomada pelo ponto de vista dos crentes e seus objetos. Entretanto, 

na perspectiva metodológica que defendemos aqui, trata-se antes de uma capacidade 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

própria do ser humano e, portanto, real e igualmente disponível para a investigação 

científica. Como estes autores colocam, enquanto a CCR continua focando na parte 

ontológica (religião) [como focou anteriormente a ciência da religião clássica], a BBA foca 

na parte morfológica de nosso objeto de estudo, ou suas formas sociais (religiosidades). Não 

podemos definir esta última de uma forma geral, mas certamente podemos e devemos 

definir a primeira.  

 

4 O IMPERATIVO METODOLÓGICO: A BUSCA DE CONSENSO EM TORNO DA 
QUESTÃO DEFINICIONAL 
 

Em seu livro Philosophy of religion: the basic, Samuel Lebens (2023) trata daquilo 

que seria o principal entrave para uma definição de religião consensualmente aceita, 

lembrando que a história da ciência da religião “está repleta de definições fracassadas de 

‘religião’”, tendo em vista que uma definição bem-sucedida teria que isolar aquele fator x 

que faz de algo uma forma religiosa. A questão é que tão logo tenhamos uma definição 

candidata em jogo, “os filósofos normalmente tentarão encontrar um contraexemplo – ou 

seja, algo que tenha esse fator x”, mas que claramente não seja uma tal formação. Ou 

inversamente: encontrar algo que seja claramente uma forma religiosa, mas que não tenha 

o fator x sugerido. Isso, segundo o autor, seria uma das maneiras pelas quais a filosofia se 

desenvolve:  enquanto filósofos sugerem uma definição de algum conceito central, outros 

tentam encontrar contraexemplos, forçando-nos a definições cada vez mais sofisticadas. 

Lebens ainda afirma que “todas as tentativas conhecidas de definir religião desmoronaram 

sob a pressão de contraexemplos” (Lebens, 2023, p. 10). Figueiredo (2022) também discutiu 

esse ponto ao colocar a tese do contraexemplo como um dos critérios objetivos para avaliar 

a consistência de uma definição de religião, ao lado de sua utilidade e fecundidade teórica 

(Stark; Bainbridge, 2008). Um exemplo bastante comum é que a existência de formas 

religiosas ateístas, como certas expressões de hinduísmos, budismos e daoísmos, tendem a 

descartar uma definição de religião em termos teológicos (Lebens, 2023), sendo esta uma 

das razões para as definições evoluírem em termos de agência sobre-humana e 

contraintuitiva, conceitos mais amplos que torna contingente a ideia de divindades como 

algo necessário a sistemas religiosos. Mas enquanto parecem resolver o problema do escopo 

de uma definição, não superam a questão de continuarmos definindo nosso objeto de estudo 

em termos do objeto dos crentes (agentes sobre-humanos). Nesse sentido, a crítica de 

Wiebe, Taves e Asprem é correta, na medida em que não podemos definir religião em termos 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

de uma abstração para além da limitação científica. Não é sem razão que eles propõem 

estudar comportamentos (ações) e formações sociais. 

Outro problema bastante comum para uma definição, além do escopo e do objeto dos 

sistemas religiosos (agentes sobre-humanos), seria o próprio termo utilizado. Muitos alegam 

que religião é inadequado enquanto categoria geral por ser uma invenção totalmente 

moderna e que hoje, supostamente, nada tem a ver com o termo latino, além de carregar 

uma série de conotações negativas ao longo de sua história. Em grande parte dos trabalhos 

que abordam a questão definicional de maneira lateral ou superficial, observa-se essa crítica 

terminológica. Além disso, também é dito que o termo não é linguisticamente universal, 

sendo uma violência semântica aplicá-lo a culturas que desconheciam essa designação. Uma 

contra crítica nesse sentido é feita por Figueiredo (2019; 2022; 2023) ao demonstrar que 

todos esses e outros argumentos são rebatidos por especialistas em história greco-romana, 

filologia, filosofia, etc. Religião é um termo pré-cristão e já em sua origem, e mesmo antes 

da modernidade, foi usado como uma categoria analítica geral (Casadio, 2010; 2016; Alimi, 

2023),7 cujo referente é universal (Riesebrodt, 2010; Turner, 2022). Como nos lembra Steve 

Bruce, as origens e o desenvolvimento de um conceito não têm relação necessária com a 

realidade que pretendem compreender, “porque descoberta não é a mesma coisa que 

invenção”, trazendo o exemplo da descoberta da gravidade de Newton, que era um “produto 

histórico de processos discursivos”, embora antes de sua descoberta as pessoas não tivessem 

problema algum “para aderir à superfície da Terra” (Bruce, 2011, p. 107). Portanto, a questão 

do termo religião e seus equivalentes em qualquer cultura humana não deve ser um 

impeditivo em si para uma definição de nosso objeto. Além disso, o termo latino hoje está 

globalizado e largamente utilizado. Do ponto de vista etimológico, a palavra não possuía 

relação com o cristianismo. Somente depois é que o termo passaria por um processo de 

decantação ideológica. Assim, é possível afirmar que o termo em sua gênese, isto é, religio 

como derivação de relegere (e não de religare) estava livre da carga ideológica a que foi 

submetido depois, sendo lícito usá-lo a partir desse entendimento original.  

Devemos agora considerar algumas propostas metodológicas de superação da 

questão definicional em nossa e em outras disciplinas. A grande maioria daqueles que 

continuam defendendo a necessidade de definirmos religião apresenta uma determinada 

                                                           
7 Segundo Toni Alimi (2023), na teoria de religião de Lactâncio (séc. IV) já estava presente muitas das 

características que os críticos do termo religio atribuem apenas ao período moderno. Também religio era 
para Lactâncio (como para Cícero), uma categoria analítica universal, e a ênfase excessiva na 
intradutibilidade de religio poderia levar à negligência das continuidades entre alguns usos antigos de religio 
e alguns usos modernos de religião.  



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

solução (Stausberg; Gardiner, 2016; Tweed, 2020; Turner, 2022). No entanto, vamos 

considerar aqui apenas as ideias de Pollack e Rosta (2017) e de Figueiredo (2022; 2023). Os 

dois primeiros propõem uma metodologia que combina a perspectiva funcionalista e 

substantiva, nomeando tanto o problema para o qual religião oferece soluções (sobretudo o 

problema da contingência/ incerteza da existência), quanto a compreensão e especificidade 

da forma como essas soluções são fornecidas. Assim, enquanto adotam a abordagem 

funcional para identificar o problema que religião aborda, assumem uma forma de análise 

substantiva para determinar a maneira como ela lida com o problema. Também apresentam 

a contingência/ incerteza da existência, que a experiência e a ação religiosas abordam, como 

sendo de relevância universal. Contudo, os autores reconhecem que isso não seria uma 

questão religiosa em si. Assim, ideias e práticas religiosas seriam apenas “uma [entre outras] 

maneira[s] de lidar com os problemas de contingência”. Então, indagam os autores, “o que 

distingue as formas religiosas de lidar com o problema da contingência e do significado de 

outras formas?”. Para eles, “apenas uma definição substantiva do conceito de religião pode 

responder a essa pergunta” (Pollack; Rosta, 2017, p. 45). A hipótese dos autores é que todas 

as formas religiosas de significado trabalham com a distinção entre imanência e 

transcendência, e se relacionam com o transcendente: “enquanto tudo o que é imanente é 

acessível, verificável intersubjetivamente e, portanto, também sujeito a questionamentos e 

críticas, o transcendente fornece, por meio de sua inacessibilidade, tanto irrefutabilidade 

quanto segurança”. Além disso, ao distinguir entre imanência e transcendência, as formas 

religiosas fecham os horizontes do mundo e transformam “o que é indeterminável no mundo 

em algo determinável”, tornando a contingência tolerável e aumentando a suportabilidade 

da incerteza (Pollack; Rosta, 2017, p. 45).  

Algo interessante nessa proposta é que ela deixa em aberto o que o transcendente 

compreende em cada caso (seja um deus supremo, uma multidão de deuses, espíritos, seres 

ancestrais, anjos, elfos, demônios ou uma vaga energia superior), sugerindo uma solução 

para o problema do escopo empírico das formas religiosas. Ou seja, “o que funciona como 

transcendente sempre depende das pressuposições predominantes de normalidade, que 

variam historicamente, culturalmente e individualmente” (Pollack; Rosta, 2017, p. 45). 

Portanto, ao definirem religião de acordo com a distinção entre imanência e transcendência, 

explicita-se o fato de que as formas religiosas excedem a área empiricamente compreensível 

de maneiras diferentemente definidas. Mas além de excederem a imanência, elas também 

tornam o transcendente acessível, aberto à experiência e comunicável, por meio da 

reintrodução da distinção entre imanência e transcendência na imanência, “garantindo 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

assim a acessibilidade do transcendente dentro da imanência”. Por meio dessa forma de 

reentrada se faz a mediação entre humanos e sobre-humanos, entre o acessível e o 

inacessível, o determinável e o indeterminável (Pollack; Rosta, 2017, p. 46). Portanto, se a 

reivindicação de transcendência confere às formas religiosas um status irrefutável, “então 

sua posição dentro da imanência permite que sejam compreensíveis” (Pollack; Rosta, 2017, 

p. 46). Também o que distingue as formas religiosas das especulações filosóficas é que “elas 

não apenas se referem ao transcendental e sobrenatural [supernatural], mas também os 

simbolizam, esclarecem e os tornam concretos” (Pollack; Rosta, 2017, p. 46). Por fim, seria 

inadequado confiar exclusivamente em condições contextuais para explicar os processos de 

mudança religiosa, tendo em vista que as dinâmicas internas das formas religiosas também 

precisam ser consideradas. Nesse sentido, a metodologia para o conceito de religião sugerida 

por estes autores permitiria identificar as fontes dessas dinâmicas, as quais residiriam 

primeiro “na relação recíproca modal entre o problema da contingência e a prática de 

superação da contingência, e, segundo, na dialética inevitável entre a disponibilidade e a 

indisponibilidade do transcendental” (Pollack; Rosta, 2017, p. 46). 

Em resumo, a proposta desses autores está centrada na ideia de que a distinção entre 

imanência e transcendência e a simbolização da transcendência na imanência constituem o 

núcleo indispensável da definição, sendo a referência à função uma adição possível, embora 

não necessária para afirmar que estamos lidando com religião e não com outra coisa. A 

estratégia de conectar uma abordagem funcionalista a uma abordagem substantiva, também 

parece combinar uma definição precisa de religião com uma visão do objeto de estudo 

suficientemente ampla, provendo uma solução ao problema do escopo empírico das formas 

religiosas. Essa proposta metodológica dialoga diretamente com o modelo hipertextual 

defendido por Figueiredo (2022; 2023), a partir do qual as definições alcançam um consenso 

mínimo, suficientemente estável para os propósitos do empreendimento científico. A seguir, 

faremos um breve resumo e análise dessa opção metodológica. Segundo o autor, o hipertexto 

(um conceito nativo da área computacional) significa fundamentalmente uma escrita não-

sequencial composta por uma série de blocos textuais conectados por links. Nele, enfatiza-

se a ideia de “instância pondo em evidência não só um sistema de organização de dados, 

como também um modo de pensar”, sendo este modo de pensar de fundamental relevância 

para essa proposta (Figueiredo, 2022, p. 244, grifo original). Além disso, o modelo trabalha 

com um estoque de significados gerados pelo texto de cada definição em particular. Assim, 

ao analisar cerca de 80 definições de religião, considerando um escopo cronológico amplo, 

engenharia tipológica variada e uma significativa representatividade por áreas do 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

conhecimento, o autor encontrou dois resultados: 1) quando esse tecido textual é tomado 

isoladamente, ou monoteticamente de um ponto de vista metodológico, as definições 

apresentam um dissenso na superfície do texto; 2) quando consideradas em conjunto no 

hipertexto, ou politeticamente, e de maneira mais específica, por agrupamento intertextual, 

a quase maioria das definições apresenta consenso (Figueiredo, 2022). 

O argumento é que tal característica nas várias definições de religião seria resultante 

da pressuposta dicotomia básica entre dois níveis de existência, seguindo a sugestão de 

Hultkrantz (1983, p. 231): “[...] um ordinário ou ‘natural’, outro extraordinário ou 

‘sobrenatural’”, que condicionaria “a cognição religiosa do homem”. Esses conceitos 

operariam em um dos polos necessários para essa “dicotomia básica” ou na relação 

necessária entre dois níveis de existência, nomeada às vezes de relação entre uma parte 

empírica (humana) e outra metaempírica (sobre-humana/contraintuitiva), estando em 

jogo, sobretudo, a noção de “modos existenciais” (Figueiredo, 2023, p. 17). No entanto, a 

ideia de consenso mínimo ocorre apenas no tecido hipertextual, pois é nesse ambiente 

virtualizado onde aparece a convergência em torno de uma realidade sobre-

humana/contraintuitiva postulada pelo polo humano nessa relação. Isto é, no cerne do 

hipertexto virtualizado reside necessariamente algo enraizado no ser humano que busca na 

dimensão sobre-humana/contraintuitiva a solução para o problema da finitude existencial. 

Essa questão relacional de modos existenciais em função de uma questão enraizada de 

superação existencial (própria do ser humano) está presente no hipertexto definicional. 

Também a questão relacional é tanto um produto quanto um postulado contraintuitivo da 

questão enraizada, que por meio dessa estratégia, busca solução para um problema nativo 

no ser humano. Além disso, mostra-se que o objeto de religião enquanto tal não é a agência 

sobre-humana/contraintuitiva em si (sendo esta antes objeto de formas religiosas), mas a 

solução para um problema da realidade empírica. O apelo a estes agentes é apenas um 

método pelo qual se busca transcender um problema humanamente sem solução. É nessa 

“linha de comando”, código ou script biológico, identificado no hipertexto como religião, 

que está pressuposta a ideia de continuidade existencial. A agência sobre-

humana/contraintuitiva de qualquer tipo, como tal, é estratégia culturalmente construída 

nessa direção (Figueiredo, 2022, p.  242-249). Em suma: toda engenharia do divino é um 

elemento contingencial para as formas religiosas. Não é necessário haver deuses para 

existirem tais formações. 

A partir desse modelo de análise hipertextual, as definições convergem para a ideia 

de religião como algo ontologicamente dado na biologia humana; como uma capacidade, 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

disposição, faculdade, impulso ou até mesmo instinto, cuja linha de comando recorrente é 

encontrar solução para o problema da finitude existencial, considerando aquela pressuposta 

dicotomia básica entre dois níveis de existência, isto é, de um lado, o ser humano, e do outro, 

o sobre-humano ou contraintuitivo. Portanto, o que devemos e podemos definir é essa 

dimensão ontológica de nosso objeto. As expressões culturalmente diversificadas nas 

relações que as formas religiosas procuram manter com esse tipo de agência ou qualquer 

outra coisa equivalente, por meio de discursos (mitos) e ações (ritos), culturalmente 

postulados, não são definíveis universalmente pela própria natureza contingencial, embora 

sejam todas determinadas por religião enquanto capacidade de produzir esse tipo de 

solução. Uma questão, contudo, ainda permanece: qual seria a natureza dessa capacidade, 

disposição, faculdade, impulso ou até mesmo instinto chamado religião? Devemos 

considerar que uma definição estabelecida metodologicamente com base nesse hipertexto 

se qualificaria como uma proposta consistente. Obviamente, o consenso hipertextual em 

nada ajudará se não conseguirmos trazê-lo para o nível textual. É preciso explicitar aquela 

relação necessária entre modos existenciais. Isso significa prover uma arquitetura 

redacional eficaz, do ponto de vista dessa virtualização no hipertexto, que incorpore a 

questão relacional, em que religião é definidora, ao invés de priorizarmos expressões 

culturalmente determinadas (Figueiredo, 2023). Como é possível observar, há uma 

sugestiva convergência entre a proposta de Pollack e Rosta e a abordagem metodológica de 

Figueiredo, especialmente na ênfase dada à função das formas religiosas em lidar com 

questões fundamentais da existência humana (contingência/incerteza/finitude). 

Concordamos com eles que por meio de uma definição da parte ontológica de nosso objeto 

de estudo (substantiva para Pollack e Rosta) podemos estabelecer uma distinção clara entre 

o que é e o que não é uma formação religiosa que dela se deriva. Mas somente depois de 

considerarmos essa questão primeira, numa agenda nada desprezível, poderemos investigar 

com propriedade, especialmente a partir de uma perspectiva cognitivo-evolucionária e 

biocultural: por que isso seria natural em nós; se seria uma adaptação evolutiva; um 

subproduto da evolução; ou mesmo algo que sempre esteve conosco.  

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

No mérito, concordamos tanto com Wiebe quanto com Taves e Asprem, isto é, de que 

a ciência da religião para se estabelecer e ser reconhecida como um empreendimento 

científico acadêmico e também socialmente relevante (que desde o início teria habitado 



A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

tanto o mundo natural quanto o cultural (Müller, 1889), não pode partir do objeto de 

interesse dos crentes, isto é, postulados culturalmente determinados por meio de conceitos 

êmicos (deuses, sagrado, espiritualidades). No entanto, discordamos no método para 

chegarmos a tal status. Enquanto eles focam nas formações sociais apenas consideradas 

religiosas pelo evidente caráter empírico, nosso foco continua em religião, isto é, na parte 

ontológica passível de definição. Importa-nos primeiro definir aquilo que determina o 

interesse dessas formas religiosas na agência sobre-humana/ contraintuitiva, para somente 

depois investigá-las deste ponto de partida. Por outro lado, tomar pré-teoricamente formas 

(consideradas) religiosas como esse ponto de partida tende a enfraquecer nossa disciplina, 

na medida em que a ciência da religião passe a investigar os mesmos objetos de estudos 

culturais compartilhados por diversos outros empreendimentos acadêmicos, a exemplo da 

teologia e das ciências sociais.  Nesse lugar, a ciência da religião pode ser posta em causa 

como redundante, irrelevante ou mesmo desnecessária, por não ter um objeto de estudo 

claro, na melhor das hipóteses; ou do ponto de vista científico, na pior, por ser uma 

criptoteologia, servindo apenas para abrigar agendas afirmativas de variados sistemas de 

crenças e práticas. Obviamente, podemos e devemos compartilhar com qualquer 

investigação os ricos resultados de estudos voltados para a parte morfológica de nosso 

objeto, como aliás, já estava previsto em nossos clássicos. Portanto, a partir do instante em 

que tenhamos uma definição estável da parte ontológica, da capacidade para produzir 

pensamentos, crenças, comportamentos, ações, formações sociais, etc., certamente 

poderemos avançar na pesquisa cientifica de forma mais progressiva, cumulativa e 

relevante. Até lá, devemos insistir na busca por uma convergência mínima em termos 

definicionais. As propostas metodológicas aqui consideradas nos ajudam a enfrentar tal 

desafio ao apontarem caminhos possíveis. Resta-nos, então, ousar mais nessa direção. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALIMI, T. Lactantius’s “modern” conception of religio. Journal of Religious History, 
v. 47, n. 3, p. 1-23, 2023.  

ARNAL, W. E. Definition. In: BRAUN, W; MCCUTCHEON, R. T. (orgs.). Guide to the 
Study of Religion. London; New York: Cassell, 2000. p. 21-34.  

BRUCE, S. Defining religion: a practical response. International Review of Sociology, 
v. 21, n. 1, p. 107-120, 2011. Disponível em: 
https://doi.org/10.1080/03906701.2011.544190. Acesso em: 20 04. 2023. 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

CASADIO, G. ‘Religio versus Religion.’ In: DIJKSTRA, J. et al. Myths, martyrs, and 
modernity. Studies in the History of Religions in honour of Jan Bremmer. Leiden: Brill, 
2010. p. 301-326. 

CASADIO, G. Historicizing and translating religion. In: STAUSBERG, M.; ENGLER, S. 
(orgs.). The Oxford handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University 
Press, 2016. p. 33-51. 

CLARKE, P. B.; BYRNE, P. Religion defined and explained. New York: St. Martin’s 
Press, 1993. 

DUBUISSON, D. The Western construction of religion. Baltimore: J. Hopkins 
University Press, 2003. 

FIGUEIREDO, N. Religião como objeto científico a partir de uma abordagem definicional. 
Reflexão, v. 48, e238607, 2023. Disponível em: https://doi.org/10.24220/2447-
6803v48e2023a8607 Acesso em 20 abr. 2023. 

FIGUEIREDO, N. Religião como objeto de ciência. 2022. Tese (Doutorado em Ciências 
das Religiões). Universidade Federal da Paraíba, João Pessoa, 2022. Disponível em: 
https://repositorio.ufpb.br/jspui/handle/123456789/25212. Acesso em: 20 abr. 2023. 

FIGUEIREDO, N. Sobre a definição de religião: historiografia, críticas e possibilidades. 
Rever, v. 19, n. 2, p. 271-295, 2019. Disponível em: https://doi.org/10.23925/1677-
1222.2019vol19i2a15. Acesso em: 20 abr 2023. 

FITZGERALD, T. A critique of “religion” as a cross-cultural category. Method & Theory 
in the Study of Religion, v. 9, n. 2, p. 91-110, 1997. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/23549638. Acesso em: 20 abr. 2023. 

FITZGERALD, T. The ideology of religious studies. New York; Oxford, Oxford 
University Press, 2000. 

GEERTZ, A. W. Brain, body and culture: a biocultural theory of religion. Method & Theory 
in the Study of Religion, v. 22, n. 4, p. 304-321, 2010. Disponível em: 
https://doi.org/10.1163/157006810X531094. Acesso em 20 abr. 2023. 

GEERTZ, C. Religion as a cultural system. In: BANTON, M. (org.). Anthropological 
approaches to the study of religion. New York: Routledge, 2004. p. 1-46. 

HAMMOND, E. P. Foreword. In: SIMMEL, G. Essays on religion. Edited and translated 
by Horst Jurgen Helle in collaboration with Ludwig Nieder. New Haven; London: Yale 
University Press, 1997. 

HULTKRANTZ, A. The concept of the supernatural in primal religion. History of 
Religions, v. 22, n. 3, p. 231-253, 1983. Disponível em: https://doi.org/10.1086/462923. 
Acesso em: 20 abr. 2023. 

LEBENS, S. Philosophy of Religion: the basics. New York: Routledge, 2023. 

MCCUTCHEON, R. T. Critics not caretakers. New York: State University of New York 
Press, 2001. 

MCCUTCHEON, R. T. Manufacturing religion. Oxford: Oxford University Press, 1997. 

MOTAK, D. Georg Simmel's concept of religio and religiosity. Studia Religiologica, v. 42, 
n. 2, p. 109-115, 2012. Disponível em: 
https://www.yumpu.com/en/document/view/37770817/georg-simmels-concept-of-
religion-and-religiosity. Acesso em 20 abr. 2023. 

MÜLLER, F. M. Introdução à ciência da religião. Belo Horizonte: Senso, 2020. 

https://doi.org/10.1163/157006810X531094


A CIÊNCIA DA RELIGIÃO NA ENCRUZILHADA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
23 

MÜLLER, F. M. Lectures on the origin and growth of religion as illustrated by the 
religions of India. London: Longmans, 1878. 

MÜLLER, F. M. Lectures on the Science of Religion. First lecture. In: Froude, J. A. (ed.). 
Fraser’s Magazine. New Series. V. I. January to June 1870. London: Longmans, 1870. p. 
444-455. 

MÜLLER, F. M. Natural religion. London; New York: Longmans, Green, and Co, 1889. 

POLLACK; D.; ROSTA, G. Religion and Modernity: an international comparison. 
Oxford: Oxford University Press, 2017. 

RAPPAPORT, R. Ritual and religion in the making of humanity. Cambridge: 
Cambridge university press, 1999. 

RIESEBRODT, M. The promise of salvation. Chicago: University of Chicago Press, 2010. 

ROUBEKAS, N. P. The Western epistemic tradition and the Scientific Study of Religion: by 
Donald Wiebe, Sheffield, Equinox, 2023. Religion, p. 1-3, 2024. Disponível em: 
https://doi.org/10.1080/0048721X.2024.2346692. Acesso em: 03 abr. 2025. 

SIMMEL, G. Die religion. Frankfurt: Literarischen Anstalt Rätten & Loening, 1906.  

SMITH, B. K. Exorcising the transcendent: strategies for defining hinduism and religion. 
History of Religions, v. 27, n. 1, p. 32-55, 1987. Disponível em: 
https://doi.org/10.1086/463098. Acesso em 20 abr. 2023. 

SMITH, J. Z. Religion, Religions, Religious. In: TAYLOR, M. C. (org.). Critical terms for 
Religious Studies. Chicago: University of Chicago Press, 1998. p. 269-284. 

SMITH, W. C. O sentido e o fim da religião. São. Leopoldo: Sinodal, 2006. 

SPIRO, M. E. Religion: problems of definition and explanation. In: BANTON, M (org.). 
Anthropological approaches to the Study of Religion. London; New York: 
Routledge, 2004, p. 85-126. 

STARK, R.; BAINBRIDGE, W. S. Uma teoria da religião. São Paulo: Paulinas, 2008. 

STAUSBERG, M.; GARDINER, M. Q.. Definition. In: STAUSBERG, M.; ENGLER, S. (org.). 
The Oxford handbook of the Study of Religion. Oxford: Oxford University Press, 
2016. p. 09-32. 

STORM, J. A. J. The End of Theory of “Religion”? Religious Studies Review, v. 50, n. 1, 
p. 61-67, 2024. Acesso em: https://doi.org/10.1111/rsr.17083. Acesso em: 05 maio. 2025. 

TAVES, A. O que é não religião? Sobre as virtudes de uma estrutura de sistemas de 
significado para estudar cosmovisões religiosas e não religiosas no contexto da vida 
cotidiana. Rever, v. 23, n. 2, p. 267-276, 2023. Disponível em: 
https://doi.org/10.23925/1677-1222.2023vol23i2a16. Acesso em: 20 abr. 2024. 

TAVES, A. Religion, religious: can anti-definitionalists stay tethered to the Study of 
Religion? Zeitschrift für Religionswissenschaft, v. 29, n. 2, p. 285-289, 2021. 
Disponível em: https://www.multiple-secularities.de/media/10.1515_zfr-2021-0025.pdf. 
Acesso em: 23 abr. 2024. 

TAVES, A. Religious experience reconsidered: a Building-Block Approach to the Study 
of Religion and other special things. Princeton, N.J: Princeton University Press, 2009. 

TAVES, A.; ASPREM, E. A Building Block Approach to Complex Cultural Concepts. In: 
Oxford Research Encyclopedia of Religion. Oxford: Oxford University Press, 2025. 
Disponível em: 



NESTOR PINTO DE FIGUEIREDO JÚNIOR 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d11, p. 01-24, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
24 

https://oxfordre.com/religion/display/10.1093/acrefore/9780199340378.001.0001/acref
ore-9780199340378-e-115. Acesso em: 07 jul. 2025. 

TAVES, A.; ASPREM, E. Scientific Worldview Studies: a programmatic proposal. In: 
PETERSEN, A. K. et al. Evolution, cognition, and the History of Religion: a new 
synthesis. Festschrift in honour of Armin W. Geertz. Boston: Brill, 2019. p. 297-308. 

TIELE, C. P. Elements of the Science of Religion. Part 2. Ontological. Edinburgh; 
London: William Blackwood and Sons, 1899. 

TIELE, C. P. Elements of the Science of Religion. Part I. Morphological. Edinburgh; 
London: William Blackwood and Sons, 1897. 

TIELE, C. P. Outlines of the history of religion to the spread of the universal 
religions. London: Trübner & Co., Ludgate Hill, 1877. 

TIELE, C. P. Religions. Encyclopedia Britannica. A Dictionary of Arts, Sciences, and 
General Literature. V. XX. 9. Ed. Edinburgh: Adam and Charles Black, 1886. p. 358-371. 

TURNER, J. W. Controversies revisited. A defense of the concept of religion. Anthropos, 
v. 117, n. 2, p. 323-343, 2022. Disponível em: https://doi.org/10.5771/0257-9774-2022-2. 
Acesso em: 20 abr. 2023 

TWEED, Thomas A. Religion: a very short introduction. Oxford: Oxford University Press, 
2020. 

WIEBE, D. The Western epistemic tradition and the Scientific Study of Religion. 
Sheffield, Equinox, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conflito de interesses: O autor declara não haver conflito de interesses.  

Recebido em: 04-05-2024. 

Aprovado em: 07-07-2025. 

Editor de seção: Flávio Senra. 

 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2022-2

