
              
 
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n1e201d08 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO  
APLICADA BRASILEIRA 

 

CHARACTERISTICS OF THE BRAZILIAN APPLIED STUDY OF RELIGIONS 
 

CARACTERÍSTICAS DE LA CIENCIA DE LA RELIGIÓN APLICADA BRASILEÑA  
 

 

Fábio Stern ∗ 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 

Programa de estudos Pós-graduados em Ciência da Religião 
São Paulo, SP, Brasil 

E-mail: flstern@pucsp.br 
ORCID: 0000-0001-5642-0299 

 
Gustavo Sanches Duarte∗ 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo 
Programa de estudos Pós-graduados em Ciência da Religião 

São Paulo, SP, Brasil 
E-mail: gustavo.sanches@live.com 

ORCID: 0009-0004-2754-5737 
 
 
RESUMO 
Este artigo explora o modelo singular de ciência da religião aplicada presente no Brasil, 
contrastando-o com a perspectiva internacional predominantemente fenomenológica. As críticas 
enfrentadas pelas propostas internacionais foram brevemente discutidas, evidenciando suas raízes 
religiosas, colonialistas e as inclinações políticas de seus pensadores. Além disso, foi ressaltada a 
influência do cenário latino-americano, no geral, e de Frank Usarski, especificamente, na formação 
de uma abordagem própria brasileira. Ao considerar o entendimento brasileiro sobre ciência da 
religião aplicada, foram delineadas algumas ideias mais comuns, incluindo a rejeição à 
fenomenologia, a distinção entre ciência da religião e teologia prática, a defesa do agnosticismo 
metodológico e o foco na empregabilidade dos formados na área. 
Palavras-chave: Ciência da religião. Ciência aplicada. Fenomenologia da religião. Agnosticismo 
metodológico. 

 

ABSTRACT 

This paper explores the unique model of the applied study of religions in Brazil, contrasting it with 
the predominantly phenomenological international perspective. The criticisms faced by 
international proposals were briefly discussed, highlighting their religious and colonialist roots 
and the political inclinations of their thinkers. Additionally, the influence of the Latin American 
context overall, and specifically of Frank Usarski, was emphasized in shaping a distinct Brazilian 
                                                           
∗Doutorado em Ciência da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 
∗Mestrado em Ciência da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo.  

https://orcid.org/0000-0001-5642-0299
https://orcid.org/0009-0004-2754-5737


FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

approach. Regarding the Brazilian understanding of the applied study of religions, some common 
ideas were outlined, including the rejection of phenomenology, the distinction between religious 
studies and practical theology, the defense of methodological agnosticism, and the focus on the 
employability of graduates in the field. 
Keywords: Religious studies. Applied science. Fenomenology of religion. Methodological 
agnosticism. 

 

RESUMEN 
Este artículo explora el modelo singular de ciencia de la religión aplicada presente en Brasil, 
contrastándolo con la perspectiva internacional predominantemente fenomenológica. Se 
discutieron brevemente las críticas enfrentadas por las propuestas internacionales, destacando sus 
raíces religiosas, colonialistas y las inclinaciones políticas de sus pensadores. Además, se destacó 
la influencia del contexto latinoamericano en general, y de Frank Usarski específicamente, en la 
formación de un enfoque próprio brasileño. Al considerar la comprensión brasileña de la ciencia 
de la religión aplicada, se delinearon algunas ideas más comunes, como el rechazo a la 
fenomenología, la distinción entre ciencia de la religión y teologia práctica, la defensa del 
agnosticismo metodológico y el enfoque en la empleabilidad de los graduados en el campo. 
Palabras Clave: Ciencia de la religión. Ciencia aplicada. Fenomenología de la religión. 
Agnosticismo metodológico. 
 

1 INTRODUÇÃO 

 

Na filosofia da ciência, um debate comum sobre as humanidades é apresentado por 

Wilhelm Dilthey (1999), quem argumenta que enquanto as ciências exatas explicam como 

os fenômenos acontecem, as ciências humanas buscam entender o porquê através da 

interpretação dos significados atribuídos pelos seres humanos. Assim, desde o seu 

nascimento, as humanidades enfatizam o contexto e a subjetividade, reconhecendo que os 

fenômenos humanos são moldados por variáveis históricas e culturais complexas, em 

oposição às ciências exatas, que se baseiam em replicação e tendem a desconsiderar a 

variável humana. A essência de uma ciência humana não jaz em tentar imitar as ciências 

naturais, mas em capturar a riqueza da experiência humana, algo que até alguns positivistas 

vieram a concordar. 

Destacando Karl Popper (2004) como um exemplo de positivista que chegou à 

conclusão semelhante, embora defendesse a falseabilidade como o critério fundamental 

tanto para as ciências exatas quanto para as ciências sociais, ele reconhecia que as 

humanidades, por conta da complexidade das interações humanas, são afetadas em sua 

capacidade de prever comportamentos sociais com a mesma precisão que as ciências exatas 

preveem os fenômenos naturais. Assim, as ações humanas estariam sujeitas a uma 

racionalidade situacional, ou seja, seriam mais bem entendidas quando analisadas dentro 

do contexto das situações enfrentadas pelos indivíduos, adaptando, assim, o método 

científico para lidar com tal complexidade. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

Isso fez com que a tradição intelectual das humanidades as constituísse 

simultaneamente como descritivas e normativas. Mesmo que busquem por objetividade, é 

muito porosa a distância entre o que é investigado e o que é desejável em uma humanidade 

(Japiassu, 1975). Ainda assim, por muito tempo houve uma negação desses aspectos 

normativos por seus próprios cientistas. Conforme mais e mais ciências humanas foram se 

institucionalizando ao longo do século XIX, algumas tentaram se apresentar fortemente 

como apenas descritivas, como foi o caso da história e da sociologia, enquanto outras foram 

mais abertas a assumir seus aspectos normativos, como a ciência política, a antropologia e a 

economia. 

No caso da ciência da religião, até por querer se distanciar da filosofia e da teologia, 

o que foi observado historicamente foi essa tentativa de colocá-la como uma ciência apenas 

descritiva. 

 

Desde o início seus fundadores se preocupavam em distinguir o seu trabalho em relação a 
posturas normativas, normalmente representadas através de visões teológicas ou 
apologéticas. Nesse sentido, por cerca de um século noções como “neutralidade” e 
“imparcialidade” eram usadas como fundamento de diferenciação do fazer científico em 
relação a práticas acadêmicas confessionais – logo, excluídas da Ciência da Religião. Foi 
somente a partir dos anos 1970 que surgiram conceitos mais refinados, que, sem negar a 
objetividade do fazer científico, não caem no simplismo de falar em pesquisador “neutro”, 
“imparcial” ou “isento” de influências (Costa, 2019, p. 32). 

 

Essa tentativa de difundir uma ciência da religião neutra e imparcial foi um dos 

motivos da demora no desenvolvimento de uma ciência da religião aplicada. Ainda que 

Sharpe (1986, p. 252) destaque que os fundadores da ciência da religião viam potencial para 

que a disciplina ajudasse a combater a intolerância religiosa e promovesse o diálogo entre 

diferentes religiões, defendendo até que seus achados pudessem ser usados pelas missões 

cristãs (Müller, 1882; Tiele, 1897), já nos primeiros congressos importantes da área, como 

os de Estocolmo em 1897 e Paris em 1900, a ciência da religião começou a ser defendida 

como uma ciência histórica pura. Assim, foram justamente os acadêmicos mais inclinados à 

teologia quem historicamente desenvolveram algo mais prático na ciência da religião. 

Isso levou àquilo que Sharpe descreveu como a controvérsia pura versus aplicada, um 

conflito interno na ciência da religião existente desde o século XIX, que dividiu o campo em 

dois grupos: (1) o dos cientistas da religião que viam a disciplina como uma ciência base, 

secular, puramente acadêmica, contra a aplicação – o que na época significava se opor a 

misturar ciência com teologia –, e (2) aqueles que defendiam uma dimensão prática na 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

disciplina, aplicável fora do ambiente acadêmico, religionista, visando diálogos íntimos com 

a teologia prática e a cooptação da ciência para motivos religiosos (Sharpe, 1986, p. 252). 

Sobre os membros do grupo pró-aplicação: 

 

[...] muitos tinham comportamentos religiosos que se misturavam de maneira direta ou 
sutil com sua prática acadêmica/profissional. […] Em casos mais evidentes, como por R. 
Otto, F. Jevons, ou N. Söderblom, que também eram teólogos liberais, questões apologéticas 
se misturaram com suas práticas como cientistas das religiões, […] [com] declarações 
explícitas no sentido de que viam o cristianismo como “a” religião superior às outras (Costa, 
2019, p. 33). 

 

Segundo Costa (2019, p. 36), a controvérsia persistiu por muitas décadas devido a 

duas razões principais. Primeiramente, os próprios cientistas da religião acreditam 

simultaneamente nos princípios de ambos os grupos, mantendo o conflito vivo. Em outras 

palavras, ainda que defendam que a ciência da religião é secular, acadêmica e que não deve 

se subjugar a interesses religiosos nem instrumentalizada pelo clero, ao mesmo tempo eles 

são religiosos, entram na ciência da religião por crerem em algo e quererem pesquisar sobre 

o que acreditam, vendo ganhos para suas tradições em utilizar os frutos de suas pesquisas 

para fortificar a própria fé. Em segundo lugar, as descobertas das ciências cognitivas 

sugerem que as pessoas tendem a rejeitar ideias que contrariam profundamente suas 

crenças religiosas, devido à tendência do cérebro humano à causalidade do agente, ou seja, 

uma inclinação neural, adquirida pela evolução biológica do cérebro, de se atribuir a causa 

de um acontecimento à presença de algum ser, mesmo quando não há nenhum a se observar. 

Assim, alcançar uma ciência da religião que seja completamente livre de influências 

confessionais pode ser mais um ideal do que uma possibilidade real. 

Entretanto, por especificidades do campo universitário brasileiro, a disciplina no 

Brasil passou a desenvolver uma forma muito própria de ciência da religião aplicada. Assim, 

enquanto no exterior os maiores defensores da aplicabilidade continuam sendo, em maior 

ou menor grau, aqueles mais inclinados à fenomenologia da religião e quem não se 

incomodam em borrar as fronteiras entre confissão religiosa e ciência, no Brasil é 

justamente o grupo oposto, o dos cientistas da religião que defendem uma separação mais 

estrita entre teologia e ciência da religião e que se opõem à fenomenologia da religião, os que 

mais escrevem sobre ciência da religião aplicada. 

No presente artigo, discutiremos essa idiossincrasia brasileira. Será apresentado que 

internacionalmente aquilo que se entende como ciência da religião aplicada corresponde, 

consideravelmente, à fenomenologia clássica da religião. Será notado que tivemos que 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

utilizar citações de citação em alguns casos, por causa da barreira linguística. Alguns dos 

mentores da ciência da religião aplicada produziam textos em língua alemã, aos quais não 

tivemos acesso. Como a fenomenologia da religião enfrenta críticas substanciais, em especial 

por seu caráter colonialista, sua fundamentação teológica/religionista e a presença influente 

de pensadores com inclinações fascistas, muitos cientistas da religião se afastaram de 

possíveis abordagens práticas na história da disciplina, com maiores discussões sobre os 

principais motivos apresentados na segunda seção. Dado esse contexto, o artigo discutirá 

como o Brasil, com suas especificidades, acabou desenvolvendo um modelo distinto de 

ciência da religião aplicada em relação à Europa. Por fim, apresentamos o que se entende 

por ciência da religião aplicada no país. 

 

2 CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA INTERNACIONAL 
 

Em âmbito internacional, ainda que autores clássicos como Max Müller (1882), 

Cornelis Tiele (1897) e Frank Byron Jevons (1908) defendessem uma utilidade para os 

próprios religiosos das pesquisas empíricas da ciência da religião, o que veio a ser chamado 

de ciência da religião aplicada é, em grande medida, sinônimo de fenomenologia clássica da 

religião, um modo não empírico de se estudar as religiões. Os nomes destacados como 

mentores do assunto, tanto pelo alemão Tworuscha (2018) quanto pelo brasileiro Costa 

(2019), são todos alinhados ao paradigma fenomenológico. Tworuschka (2018, p. 33) 

apresenta quatro pessoas como expoentes internacionais: Gustav Mensching, Mircea Eliade, 

Wilfred Cantwell Smith e Ninian Smart. Já Costa (2019, p. 33) cita os mesmos autores 

listados por Tworuschka, acrescentando um quinto nome: Friedrich Heiler. 

Dos cinco nomes, Eliade e Smart são cientistas da religião, enquanto Mensching, 

Smith e Heiler são teólogos. Aqui já se observa uma grande diferença entre a perspectiva 

internacional da ciência da religião aplicada e o modelo brasileiro, conforme ficará mais 

claro na última seção desse artigo. Mais da metade dos mentores não é composta por 

cientistas, mas religiosos buscando resolver problemas da própria religião cristã. E o 

religionismo fica claro em todas as cinco propostas. 

A ideia de Mensching (1962 apud Tworuschka, 2018) sobre ciência da religião 

aplicada girava em torno de promover uma universidade mundial, um ambiente que 

ultrapassasse as fronteiras nacionais e disciplinares, mediado pela religião. A universidade 

mundial deveria ser acessível a todas as pessoas, independentemente de sua origem, 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

enfatizando a inclusão e a diversidade tanto de estudantes quanto de professores. O 

currículo deveria se concentrar em problemas de interesse global em vez de se limitar a 

questões próprias das disciplinas específicas, buscando grandes sínteses e soluções 

cooperativas, o que sugere uma abordagem multidisciplinar. O teólogo defendia que parte 

do currículo deveria incluir o diálogo inter-religioso, enfatizando a importância de entender 

e respeitar as diversas tradições1 para promover a paz e a compreensão mundial. Ademais, 

Mensching (1962 apud Tworuschka, 2018) queria que os professores e estudantes da 

universidade mundial fossem escolhidos não apenas por sua competência acadêmica, mas 

também por sua disposição para colaborar pacificamente e construir pontes entre diferentes 

perspectivas e culturas. 

De acordo com Costa (2019, p. 29), Eliade se destacava por argumentar que ignorar 

o potencial normativo da ciência da religião era um desperdício, defendendo que 

conhecimentos produzidos na disciplina deveriam ser aplicados além dos limites 

acadêmicos, contribuindo para a formação de uma cultura universal, em diálogo próximo 

com o movimento da nova era. Para Eliade (1989, p. 87), o objetivo profissional de um 

cientista da religião seria auxiliar os seres humanos a se tornarem culturalmente mais 

criativos. Segundo Tworuschka (2018, p. 34), “Eliade queria ‘despertar’ seus leitores e dar-

lhes um ‘choque espiritual’, abrindo e mudando, assim, seus horizontes de compreensão”. 

Eliade argumentava que cientistas da religião só poderão revitalizar a disciplina se 

reconhecessem a necessidade de expandir a consciência dos povos modernos. Ele via o 

período pós-1965 – ou seja, das contraculturas ocidentais – como crucial para fomentar essa 

cultura universal, alertando que sem acompanhar a evolução proposta pelo movimento da 

nova era, a ciência da religião ficaria para trás. 

Smith (1976) defendia que a ciência da religião deveria progredir da observação 

impessoal para um diálogo recíproco e envolvente com os religiosos. Desde os pais 

fundadores, a disciplina preconizava um tratamento distanciado das religiões, mas com a 

fenomenologia da religião, essa visão evoluiu para a personalização das formas religiosas, 

que passaram a ser como um outro reconhecido por sua humanidade. O passo seguinte, o 

da ciência da religião aplicada, envolveria o cientista da religião se tornando um participante 

ativo na religião, mudando a perspectiva de falar sobre o outro para falar diretamente com 

você. O ideal, segundo Smith, seria um diálogo verdadeiramente recíproco, onde ambos – 

acadêmicos e religiosos – engajam-se, culminando em uma discussão inclusiva sobre nós, 

                                                           
1 Apesar do discurso bonito de Mensching, Hofstee (2008) demonstra que, na prática, ele interferia para 

restringir a leitura a judeus nas universidades alemãs, solicitando pela supressão de citações a suas obras. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

refletindo uma troca completa e respeitosa de perspectivas entre todas as partes envolvidas. 

Essa abordagem propõe uma ciência da religião que não apenas estuda, mas que também se 

engaja profundamente com as tradições religiosas. 

A ideia de Smart (1990) dizia respeito à fundação de uma Academia Internacional da 

Religião, um lugar extra-acadêmico para que cientistas e religiosos pudessem se reunir e 

compartilhar pontos de vista sobre assuntos relacionados às religiões. Ele via isso como uma 

forma de superar os preconceitos ocidentais na ciência da religião – a separação entre 

observador/ético e objeto/êmico – e incorporar perspectivas mais diversificadas. Smart 

acreditava que a religião deveria ser estudada em todas as suas dimensões, inclusive 

enquanto praticante, para se ter uma compreensão plena de suas funções e influências. A 

criação de uma Academia Internacional da Religião seria um passo para alcançar esse 

objetivo, promovendo um entendimento mais profundo e respeitoso das diversas práticas 

religiosas globalmente. 

Por fim, Heiler (1960 apud Sharpe, 1986) queria promover a unidade de todas as 

religiões buscando o conhecimento puro da verdade religiosa. Segundo Costa (2019, p. 33), 

o viés praxeológico da ciência da religião heileriana jaz na busca pelo diálogo inter-religioso 

somado ao combate à intolerância religiosa. Ainda que Heiler (1960 apud Sharpe, 1986) 

argumentasse que o foco da ciência da religião era teórico e desinteressado, ele reconhecia 

que os resultados da pesquisa podem ter impactos profundos e benéficos aos religiosos. 

Assim, ele sugeria que os frutos do trabalho de cientistas da religião poderiam 

inadvertidamente produzir frutos gloriosos que melhoram o entendimento e as relações 

entre diferentes religiões, facilitando a coexistência pacífica. 

Para além dos cinco autores supramencionados, outros autores contemporâneos são, 

por vezes, também destacados em âmbito internacional como expoentes da ciência da 

religião aplicada. Alguns nomes mencionados por Tworuschka (2018) são Richard Friedli, 

Wolfgang Gantke, Wolfram Reiss, Frans Wijsen e Clemens Cavallin. Costa (2019, p. 97) 

observa que “com exceção de Cavallin, todos […] têm formação também ou exclusivamente 

em Teologia, e atuam mais especificamente numa ‘teologia prática’, conforme se observa em 

seus currículos e produções disponíveis na web”. 

 

3 PROBLEMAS DA ABORDAGEM INTERNACIONAL 
 

A abordagem internacional da ciência da religião aplicada encontra obstáculos 

substanciais por três motivos principais: (1) Ela é extensivamente pautada na própria 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

religião, com seus expoentes sendo teólogos ao invés de cientistas da religião. Como tal, 

carece de método claro que não seja apenas discurso pela paz. (2) Ela é pautada na 

fenomenologia da religião, uma forma colonialista de lidar com o objeto religioso. E (3) ela 

tem como mentores pessoas que foram objetivamente ligadas ao fascismo, o que coloca em 

xeque sua suposta busca por diálogo e cultura de paz. 

Sobre o primeiro ponto, apesar de bem-intencionados em seu desejo de usar a ciência 

da religião como uma ferramenta pela paz mundial, todos os autores precisam de uma 

estruturação científica mais robusta e clara em termos de métodos de aplicação. A ciência 

da religião, para manter sua integridade acadêmica, requer um equilíbrio entre a empatia e 

a análise objetiva, garantindo que suas conclusões sejam baseadas em evidências e análises 

rigorosas (Platvoet, 1982, p. 4), e não apenas no idealismo ou na retórica. Nem tudo o que é 

aplicado é científico. Para que algo seja considerado ciência aplicada, a aplicação precisa 

estar baseada em conhecimentos produzidos através da metodologia científica. 

As propostas discutidas contêm uma ênfase significativa na religião, utilizando-a no 

lugar da ciência como o veículo para tal diálogo inter-religioso e promoção da paz. 

Primeiramente, a ideia de uma universidade mundial proposta por Mensching (1962 apud 

Tworuschka, 2018), apesar de visar à inclusão e a diversidade, sugere uma grave contradição 

ao excluir, na prática, os judeus. Além disso, a centralidade no diálogo inter-religioso, algo 

também defendido por Heiler (1960 apud Sharpe, 1986), embora louvável em seu propósito, 

pode facilmente se desviar, correndo o risco de se tornar uma mera celebração das tradições 

religiosas em vez de algo científico. 

Desde o século XIX, as igrejas cristãs têm demonstrado uma crescente abertura ao 

diálogo inter-religioso, um processo que se intensificou com o Concílio Vaticano II, marcado 

pela declaração Nostra aetate (Vaticano, 1965). Esse documento reconhece valores em 

outras religiões e promove a cooperação e o respeito mútuo. Como reflexo, o diálogo inter-

religioso se tornou parte essencial da catequese, visando educar os fiéis sobre como entender 

e interagir respeitosamente com diferentes formas religiosas, postura reforçada pelos papas 

Igreja Católica (1990) e Igreja Católica (2013; 2020). Em suma, o diálogo inter-religioso 

nasce de dentro das próprias tradições religiosas, refletindo uma busca por entendimento e 

cooperação que, embora valiosa, está mais enraizada na teologia do que na ciência. 

No que tange a Eliade (1989), sua visão de aplicar a ciência da religião para inspirar 

uma cultura universal ressoa mais com a ideologia e a visão religiosa do autor do que com 

práticas científicas. O desejo de provocar um choque espiritual e despertar seus leitores 

pode ser visto mais como uma missão messiânica que, embora poética, carece de clareza 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

metodológica dentro dos rigores científicos. A falta de delimitação clara entre o objetivo 

científico e a aspiração espiritual pode resultar em uma ambiguidade que não satisfaz os 

padrões da investigação acadêmica. Nesse sentido, concordamos com Geertz (1993, p. 369) 

de que Eliade não estava preocupado com seus pares acadêmicos. Embora Eliade tenha sido 

crucial na popularização da ciência da religião nas Américas, seu público alvo era leigo. 

Eliade não queria produzir artigos científicos. Ele queria produzir livros que se tornariam 

best-sellers entre as massas. 

Smith (1976), ao promover a ideia de uma transição da observação para o 

envolvimento religioso, propõe uma mudança radical que, embora enriqueça o 

entendimento mútuo entre acadêmicos e praticantes, pode comprometer a objetividade 

acadêmica, ferindo um dos pressupostos básicos da ciência da religião: o agnosticismo 

metodológico. Curiosamente, outro dos mentores da ciência da religião aplicada, Smart 

(1973, p. 111), é justamente quem defendia que o agnosticismo metodológico é uma condição 

inalienável (sine qua non) para que a ciência da religião seja ciência. E é justamente por isso 

que a proposta de Smart (1990) da criação de uma Academia Internacional da Religião é 

incompatível com a própria concepção dele sobre a ciência da religião. Essa iniciativa foi 

duramente criticada pelos cientistas da religião Martin e Wiebe (1993), que classificaram o 

projeto como uma mistura inadmissível entre religião e ciência. Em outras palavras, algo 

que fere esse pilar. 

Sobre o segundo ponto, todos os autores que ganharam destaque internacional 

defendendo a ciência da religião aplicada estão dentro do paradigma da fenomenologia da 

religião, ao ponto de Tworuschka (2018) defender que essa é a forma ideal de ciência da 

religião que visa à prática. O problema é que a fenomenologia da religião mantém muitas 

posturas colonialistas, por se pautar extensivamente na filosofia da religião de Hegel. A 

centralidade do pensamento hegeliano na fenomenologia da religião é tamanha que o 

próprio pai da fenomenologia da religião, Chantepie De La Saussaye (1940, p. 13), declara 

que Hegel é o verdadeiro pai da ciência da religião, ao invés de Max Müller e Cornelis Tiele. 

É importante esclarecer que a associação entre a fenomenologia da religião e o 

colonialismo não se resume a uma mera filiação a Hegel, mas diz respeito à internalização 

dos pressupostos filosóficos que estruturam sua filosofia. Como apontado por Murphy 

(2018), a centralidade hegeliana reside na concepção de religião como manifestação 

progressiva do Espírito (Geist), que hierarquiza tradições religiosas em estágios de 

desenvolvimento, do primitivo ao universal. Essa teleologia, ao associar racionalidade e 

transcendência ao cristianismo europeu — conforme Hegel ([1821] 1995) defende em 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

Vorlesungen über die Philosophie der Religion —, naturaliza uma epistemologia que 

deslegitima cosmovisões não ocidentais como incompletas ou preliminares. Embora 

autores como Tworuschka (2018) atualizem a fenomenologia da religião para contextos 

aplicados, a ausência de uma ruptura crítica com a matriz hegeliana mantém a abordagem 

vinculada a uma ontologia colonial. Não se trata, portanto, de reduzir a fenomenologia da 

religião a Hegel, mas de reconhecer que sua arquitetura teórica, mesmo quando adaptada, 

preserva dualismos como primitivo/civilizado que servem a projetos de dominação 

epistemológica. 

Segundo Murphy (2018), categorias a priori como a do Sagrado, central para a 

fenomenologia da religião, podem parecer politicamente corretas, que promovem igualdade 

e inclusão universal, mas mascaram um regime de poderes que coloca a Europa em situação 

de superioridade. Otto (2007), quem foi professor de Mensching, descrevia o Sagrado como 

a essência de todas as religiões, o núcleo vital sem o qual elas não seriam religiões. No 

entanto, ele tratava o Sagrado como um elemento puro do Espírito (Geist), levando a uma 

progressão histórica que reflete a emancipação do Espírito da natureza (Natur), seguindo 

uma linha semelhante à de Hegel, em que a Europa possui um Sagrado mais puro e próximo 

do Espírito do que as religiões primitivas, que são naturais e sensoriais, portanto inferiores 

e mais próximas da natureza. Mesmo no caso dos monoteísmos, onde se esperaria que todos 

fossem afinados ao Espírito, Otto (2007) objetivamente declara uma inferioridade ao 

judaísmo e ao islã sem motivo racional aparente, o que Murphy (2018) classifica como sendo 

apenas por colonialismo e xenofobia europeia. 

Mesmo o paradigma colonialista tendo sido observado em muitas outras ciências 

humanas, no caso da fenomenologia da religião, Murphy (2018) declara que ele nunca foi 

superado. Ao invés de respeitar a diversidade das formas religiosas e entender que há 

religiões politeístas ou não teístas nas quais a figura de um Sagrado sequer faz sentido, o 

paradigma fenomenológico continua, em grande medida, reproduzindo os preconceitos 

hegelianos, tomando religião europeia como sinônimo de religião e, assim, buscando 

encontrar esse Sagrado em tudo o que pode ser classificado como religioso. Essa visão 

coloca as religiões ocidentais, especialmente o cristianismo, em um patamar superior em 

comparação a todas as outras religiões. Assim, a fenomenologia da religião, apesar de seus 

esforços para se apresentar como inclusiva e universalista, acaba reforçando uma hierarquia 

que privilegia as concepções cristãs, refletindo e perpetuando uma estrutura ideológica e de 

poder que é intrinsecamente colonialista. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

Quando entendemos isso e relemos os cinco autores apontados como mentores da 

ciência da religião aplicada internacional, isso nos leva a vários questionamentos de suas 

propostas por uma consciência global (Eliade, 1989), para uma universidade mundial 

(Mensching, 1962 apud Tworuschka, 2018) ou pela promoção de uma unidade de todas as 

religiões (Heiler, 1960 apud Sharpe, 1986). Todas essas propostas, embora não usem o 

termo Sagrado, estão evocando as ideias colonialistas de Otto. Logo, a suposta 

universalidade delineada é permeada por uma visão orientalista que, conforme Murphy 

(2018), não promove a emancipação das outras formas religiosas. Ao contrário, relega-as a 

uma condição de subalternidade em relação ao cristianismo, que é posicionado como a 

autêntica força civilizatória entre as religiões, lócus ao qual toda religião que se pretenda 

evoluída deverá chegar um dia. 

Por fim, o último ponto de crítica à abordagem internacional é sobre as filiações 

políticas de seus autores. Se o objetivo internacional de uma ciência da religião aplicada é 

promover uma forma de crítica da religião visando o diálogo inter-religioso e uma cultura 

de paz, tal como proposto tanto por Cavallin (2021) quanto por Tworuschka (2018), a 

primeira coisa que os céticos questionam é quem estaria apto a dizer o que é uma forma 

religiosa adequada e o que é uma forma religiosa problemática, que justificaria a 

intervenção. 

A perspectiva de Cavallin (2021) tenta apresentar quatro modelos para resolver esse 

problema: (1) um estritamente secular, pautado na legislação (uma forma religiosa 

problemática é aquela que desrespeita as leis), (2) um modelo para dar voz às minorias, (3) 

um modelo utilitário e (4) um pautado nos direitos humanos e no direito natural. O 

problema jaz, em especial, no último modelo. O direito natural, alegando direitos inerentes 

derivados da natureza ou da razão, foi historicamente usado pela Europa para justificar 

intervenções sob a bandeira de se estabelecer uma ordem natural e justa, mascarando seus 

interesses econômicos. Durante o colonialismo, essa retórica apoiava a subjugação e 

exploração sob o pretexto falso de uma missão civilizatória (Padgen, 1995). Já os direitos 

humanos são manipulados como ferramentas de política externa para interesses 

imperialistas. Violações de direitos humanos são frequentemente evocadas como pretexto 

por potências que querem intervir em países mais fracos, ignorando sua soberania e 

contextos culturais específicos (Moyn, 2010; Mutua, 2002). Adicionalmente, a inclusão do 

direito à propriedade privada nos direitos humanos coloca qualquer país que passe por uma 

revolução socialista na mira do Ocidente. Diante disso, é bastante compreensível a 

resistência frente a uma ciência da religião aplicada caso seja baseada nesses dois pontos. 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

Já Tworuschka (2018), além de elencar em primeiro lugar Mensching e Eliade como 

mentores da ciência da religião aplicada, diz que o objetivo da prática de cientistas da 

religião é a construção da paz e de um mundo melhor. Para além dessa ideia ser criticada 

por Koch (2010) como uma visão ingênua sobre o funcionamento das ciências humanas, 

debatendo também suas implicações para a própria ciência da religião, Tworuschka elenca 

dois autores abertamente fascistas como os mentores de como atingir o mundo melhor. 

Sobre Eliade, Ţurcanu (2003) apresenta uma análise detalhada dos laços dele com o 

ultranacionalismo e o antissemitismo, destacando sua adesão ao fascismo desde os anos 

1930. Eliade apoiou formalmente os regimes de Antonescu (Romênia) e Salazar (Portugal), 

foi membro da Guarda de Ferro e escreveu para jornais fascistas, mantendo suas convicções 

políticas mesmo após a prisão entre 1940 e 1941. Com o fim do nazismo, ele fugiu para os 

Estados Unidos para não ser preso novamente na França, mantendo-se fascista até a morte, 

embora vivendo uma vida mais discreta na América (Ţurcanu, 2003; Idel, 2014). Ideais 

fascistas, porém, estão refletidos na ciência da religião eliadiana, seja na idealização das 

religiões arcaicas, seja na exaltação dos mitos de morte heroica e do autossacrifício (Idel, 

2014, p. 105, 256-257). 

Já Mensching, conforme demonstrado por Stausberg (2007), Hofstee (2008) e 

Vollmer (2008), era oficialmente associado ao nazismo. Em 1934, em menos de um ano após 

a ascensão de Hitler ao poder, ele se filiou ao Partido Nazista Alemão (Nationalsozialistische 

Deutsche Arbeiterpartei) (Stausberg, 2007). Ex-aluno de Otto, ele buscou alinhar a ciência 

da religião com as premissas ideológicas fascistas, conforme destacado por Stausberg 

(2007). Sua lealdade a Hitler era tanta que ele foi premiado pelo regime com a administração 

de um Volksbildungswerk2, ainda que sua postura pró-tolerância religiosa o colocou em 

conflito com a Gestapo algumas vezes (Vollmer, 2008). Em 1939, inclusive, “Mensching 

chegou a pedir a van der Leeuw que considerasse omitir os nomes de autores judeus, no 

caso, Lévy-Bruhl e Cassirer, em uma tradução alemã planejada de uma de suas principais 

obras” (Hofstee, 2008, p. 546, tradução nossa3). 

Logo, é razoável indagar se a prática que Tworuschka descreve, apontando essas duas 

pessoas como mentores, estaria realmente voltada para a paz mundial e o diálogo por um 

mundo melhor. Curiosamente, entre os nomes mencionados por Costa (2019) e Tworuschka 

                                                           
2 Volksbildungswerké uma instituição dedicada à educação popular, para promover conhecimento e cultura 

na população geral. Durante o regime nazista, os Volksbildungswerke foram transformados em instrumentos 
de propaganda e controle ideológico, com seus administradores sendo cuidadosamente selecionados para 
assegurar a conformidade popular com a doutrina oficial. 

3 Mensching had asked Van der Leeuw to consider leaving out the names of Jewish authors, in this case Lévy-
Bruhl and Cassirer, in a planned German translation of one of his major works. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

(2018), apenas Costa cita Heiler como um expoente da ciência da religião aplicada 

internacional. Não podemos afirmar que Tworuschka omitiu esse autor de propósito, mas é 

interessante observar que ele menciona primeiramente os autores abertamente fascistas, 

enquanto deixou de lado o professor que sofreu perseguição do regime nazista ao elencar os 

mentores da sua ideia de ciência da religião aplicada. 

 

4 ESPECIFICIDADES BRASILEIRAS 
 

Na América Latina, a noção de neutralidade total das ciências é bem mais criticada 

que no contexto ocidental4, constituindo uma característica das universidades do 

continente. Pensadores latino-americanos como Enrique Dussel e Hilton Japiassu se 

inserem num contexto mais amplo de questionamento das bases metodológicas puramente 

iluministas que foram, tradicionalmente, adotadas pelas universidades europeias, 

argumentando que a ciência, longe de ser uma prática neutra e objetiva, está profundamente 

imbricada em contextos sociais, econômicos, culturais e políticos. 

Dussel (1977) é um dos principais expoentes da chamada filosofia da libertação, a qual 

desafia a centralidade da epistemologia eurocêntrica e propõe uma reflexão crítica sobre as 

condições de produção do conhecimento. O argentino argumenta que a ciência europeia, ao 

se apresentar como universal e neutra, ignora e marginaliza outras formas de saber, 

especialmente aquelas oriundas dos países colonizados. Essa pretensa neutralidade acaba 

por servir aos interesses de dominação imperialista-capitalista, perpetuando estruturas de 

poder e exclusão. 

Já o filósofo brasileiro Japiassu (1975), em sua crítica à neutralidade científica, 

aponta como a ciência está enraizada em valores e interesses particulares, refutando a visão 

de que o conhecimento científico é gerado em um vácuo cultural. Para Japiassu, entender a 

ciência como neutra ignora que ela é afetada por fatores extra-acadêmicos, como a política, 

a economia, a religião e as ideologias predominantes. Não apenas isso, ele declara 

objetivamente que é muito difícil a um pesquisador separar o que deseja obter como 

resultado daquilo que os dados de sua pesquisa, de fato, falam. 

O desafio proposto às universidades latino-americanas é o de reimaginar a ciência de 

modo que ela reconheça sua própria historicidade e localidade, abrindo espaço para uma 

                                                           
4 Ocidente é uma invenção discursiva para colocar o centro do capitalismo em superioridade quando 

comparado ao resto do mundo, o Oriente. Nesse sentido, a divisão Ocidente-Oriente não é geográfica, mas 
ideológica. América Latina, Israel e até Leste da Europa são, no máximo, vizinhos do Ocidente, e não partes 
dele (Nemo, 2005). 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

prática científica que seja verdadeiramente inclusiva a saberes produzidos em contextos não 

ocidentais. Além disso, os dois autores propõem uma ideia de ciência que não apenas 

reconheça seus próprios vieses e limitações, mas que também se comprometa ativamente 

com a justiça social e a liberação dos povos e saberes historicamente oprimidos (Dussel, 

1977; Japiassu, 1975). 

Aqui, a noção de ciência transmoderna de Dussel (2000; 2016), muito aplicável à 

realidade acadêmica latino-americana, deve ser destacada. Segundo o filósofo argentino, a 

ciência transmoderna vê o conhecimento científico como uma ferramenta para a 

transformação social. Isso significa que ciência na América Latina não é apenas um exercício 

acadêmico, mas também tem implicações práticas para melhorar a sociedade, especialmente 

àqueles que são marginalizados ou oprimidos. Além disso, a prática na ciência transmoderna 

enfatiza a importância de abordar problemas concretos. Diferente do isolamento das torres 

de marfim, típico do mito europeu da imparcialidade iluminista, a ciência na América Latina 

deve ser um meio para encontrar soluções eficazes para tais problemas. Ademais, o autor 

reconhece a importância dos saberes locais e tradicionais, dizendo que a ciência 

transmoderna valoriza a prática e a experiência acumulada em diferentes culturas, uma 

dimensão ignorada pela ciência europeia. Isso automaticamente provoca uma abordagem 

mais holística, em oposição à visão atomista e reducionista da ciência europeia, combinando 

o conhecimento científico com a sabedoria prática e experiencial. Por fim, a ciência 

transmoderna também implica uma forte responsabilidade, algo historicamente 

negligenciado na ciência ocidental. Os cientistas latino-americanos são encorajados a 

considerar as consequências sociais, econômicas e éticas de seu trabalho, garantindo que a 

ciência seja usada para o bem comum. A ciência transmoderna promove a participação ativa 

das comunidades e dos cidadãos no processo científico. Isso significa que a ciência deve ser 

acessível e compreensível também ao público geral, e as comunidades devem ter voz ativa 

na definição das agendas de pesquisa e na aplicação do conhecimento científico. 

Todavia, as universidades latino-americanas também enfrentaram, em toda a sua 

história, um forte embate com uma elite ignorante e anticiência – chamada por Souza (2019) 

de elite do atraso –, que tem como característica central o vira-latismo (tudo o que é 

estrangeiro é automaticamente melhor) e via o ensino universitário como uma relíquia de 

um passado medieval. Essa elite latino-americana defende que ao invés de formar 

pensadores, a educação nacional deve se focar em formar mão de obra, com ensino técnico 

ao invés de universitário (Costa, 2019, p. 49). Como explica Teixeira (1989, p. 85), essa 

ambiguidade marcou a formação da cultura brasileira de ensino superior, estagnando nossa 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

criatividade intelectual, enviesando a academia nacional para apenas importar cultura 

científica de outros países, pois quem produz conhecimento real é o pesquisador 

estrangeiro, não nós. 

Cada país da América Latina encontrou sua própria maneira de lidar com as 

demandas dessa elite do atraso. No Brasil, a ideia de que a universidade serve 

principalmente para a formação profissional ajudou a resolver parcialmente esse conflito, 

influenciando a forma como as ciências são organizadas politicamente no país. A associação 

entre pertença profissional e aplicação prática das ciências – conforme sugerido pela ideia 

de ciência transmoderna de Dussel (2016) – é evidente no nível da graduação brasileira. Por 

outro lado, a formação de pensadores e pesquisadores é principalmente associada aos cursos 

de pós-graduação, uma distinção que não é tão evidente nas universidades europeias. Nas 

políticas educacionais brasileiras, as graduações se focam em ciências aplicadas, enquanto 

mestrados e doutorados tendem a se concentrar em ciências bases. Isso significa que um 

estudante espera reconhecimento profissional pelo seu diploma de graduação (p. ex., um 

bacharel em medicina com pós-graduação em enfermagem será visto como um médico, e 

um bacharel em enfermagem com pós-graduação em medicina será visto como um 

enfermeiro). 

Atualmente, com o número de cursos de graduação em ciência da religião sendo 

quatro vezes maior que os de pós-graduação (Brasil, s.d.; 2019)5, o Brasil se tornou um 

ambiente propício para a ciência da religião aplicada, devido à demanda por inserção social 

dos graduados, uma necessidade reforçada pela própria estrutura política da educação no 

Brasil. Esse dado não é pequeno quando comparamos com o ambiente internacional. Em 

seu livro sobre os cursos universitários em ciência da religião no mundo, Alles (2008) nos 

apresenta um cenário em que quase não existem cursos de graduação em ciência da religião 

para além do Brasil. E quando existem, eles dificilmente estão na Europa, possuindo uma 

estrutura curricular análoga à de um curso de teologia.6Assim, a prevalência numérica de 

                                                           
5 Em pesquisa efetuada em 25 abr. 2024 no site do e-MEC (Brasil, s.d.), o Ministério listava cursos de 

graduação em ciência da religião em 42 IES brasileiras. Segundo o documento da Área de Avaliação de 
Ciências da Religião e Teologia da CAPES (Brasil, 2019), há mestrados e doutorados em ciência da religião 
em 11 IES. 

6 Citando alguns casos mencionados no livro, os cursos de graduação da Universidade Hassan II e da 
Universidade da Jordânia ensinam apenas islã, as graduações em ciência da religião da Austrália são quase 
exclusivamente focadas em fenomenologia da religião, e as graduações das universidades japonesas mesclam 
teologia budista com teologia cristã. As exceções se encontram nos cursos do leste asiático, especialmente 
onde há histórico de revoluções socialistas, onde se ensina sobre várias religiões desde o nível da graduação. 
Destacam-se, nesse último caso, as graduações em ciência da religião da Universidade do Camboja e de várias 
universidades chinesas (Alles, 2008). 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

graduações em ciência da religião sobre as pós-graduações no Brasil torna nosso país 

bastante distinto mundialmente. 

Similar a outros lugares do mundo, a ciência da religião brasileira foi inicialmente 

desenvolvida por pessoas religiosas, principalmente teólogos que buscavam trabalhar 

independentemente de suas autoridades religiosas (p. ex. teólogos da libertação) e leigos 

interessados em estudar a própria religião, os quais não encontravam espaço nos cursos 

tradicionais de teologia (Costa, 2019, p. 52-53). As coisas começam a mudar quando 

educadores brasileiros sem vínculo com a ciência da religião passam a questionar o ensino 

religioso nas escolas públicas. O ensino religioso foi historicamente dominado pelo 

catolicismo no Brasil, que o utiliza como uma forma de catequizar com os recursos do 

sistema público de educação. Desde a década de 1970, porém, educadores brasileiros 

começaram a desafiar isso propondo métodos laicos de ensinar sobre religiões nas escolas 

públicas. A partir da década de 1990, em vista da então recém-inaugurada Lei de Diretrizes 

e Bases da Educação, que instituiu, em seu Art. 62, que “a formação de docentes para atuar 

na educação básica far-se-á em nível superior, em curso de licenciatura plena, admitida, 

como formação mínima para o exercício do magistério na educação infantil” (Brasil, 2017, 

Art. 7, grifo nosso), professores do sul do Brasil passam a defender que houvesse uma 

graduação específica para professores de ensino religioso escolar. Com isso, cursos de 

licenciatura em ciência da religião começam a ser abertos, inicialmente em Santa Catarina, 

posteriormente em todo o território nacional, que passam a ser entendidos como o 

treinamento específico desses profissionais (Costa, 2019, p. 63-64). 

A chegada ao Brasil, em 1998, do alemão Frank Usarski, doutor em 

Religionswissenschaft pela Universidade de Hanover, também teve um impacto 

significativo no coletivo de pensamento brasileiro. Usarski é um crítico da fenomenologia da 

religião, com textos onde a classifica como religionista/teológica (Usarski, 2004; 2006; 

2022). Além disso, ele é um forte defensor de que a ciência da religião e a teologia são áreas 

totalmente diferentes, além de fomentar um debate de que a ciência da religião é uma 

disciplina autônoma, e não um campo multidisciplinar (Usarski, 2006; 2023). Se um 

cientista da religião não é o mesmo que um antropólogo da religião, um sociólogo da religião, 

um psicólogo da religião ou um teólogo, então o que exatamente faz um cientista da religião? 

No Brasil, essa pergunta surge derivada do discurso de Usarski, permitindo uma maneira 

única de se pensar sobre a aplicação da ciência da religião. A abordagem brasileira se 

distingue das práticas internacionais, afastando-se claramente da fenomenologia da religião 

– criticada por Usarski – e, consequentemente, da teologia prática. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

Além de Usarski, outros acadêmicos que também se destacaram no Brasil por 

pensamentos similares, em maior ou menor grau, são: Matheus O. Costa (UNIFESP), 

Rodrigo Oliveira dos Santos (ACREPA), Waldney de Souza Rodrigues Costa (UERN), Nestor 

Figueiredo (UFPB), Fabiano V. Campos (PUC Minas), Flávio Senra (PUC Minas), e Fábio L. 

Stern (PUC-SP), para citar alguns. Nem todos eles, porém, produzem material sobre ciência 

da religião aplicada. Sobre o assunto específico, os três que se destacam são Costa, dos 

Santos e Stern, com algumas contribuições pontuais de Usarski, conforme apresentaremos 

na próxima sessão. 

 

5 CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 
 

A ciência da religião aplicada brasileira não é uma invenção nacional. Ela bebe de 

fontes internacionais, tanto da ciência da religião quanto de epistemólogos e filósofos da 

ciência de modo mais geral. Quatro pesquisadores exerceram influência significativa em 

semear o início da construção de um pensamento nacional sobre o tema: (1) Udo 

Tworuschka, (2) Clemens Cavallin, (3) Tim Jensen e (4) Wanda Alberts. Por muitos anos, 

Tworuschka e Jensen foram os únicos autores internacionais cujo trabalho sobre ciência da 

religião aplicada havia sido traduzido para o português, com trabalhos de Cavallin e Alberts 

tendo sido traduzidos mais recentemente. Em grande medida, a barreira linguística foi o 

principal motivo desses quatro autores terem sido elencados pelos cientistas brasileiros 

como base para o início de uma discussão sobre aplicação.  

Tworuschka, professor emérito do Departamento de Ciência da Religião da 

Universidade de Jena, na Alemanha, é particularmente notável no país por ter sido o 

primeiro a ser traduzido, já no início da década de 2010. Sua teoria sobre ciência da religião 

aplicada foi elaborada em detalhes em um artigo que foi traduzido por Usarski e publicado 

como um capítulo no Compendio de Ciência da Religião (Tworuschka, 2013). 

No entanto, a posição de Tworuschka tem sido alvo de críticas no Brasil, inclusive 

pelo próprio Usarski (2018). Durante a segunda edição do Seminário de Ciência da Religião 

Aplicada (SEMCREA), Usarski concentrou seus esforços em realizar críticas a Tworuschka 

(Costa, 2019, p. 96), levantando questões sobre a falta de delimitação de alguns conceitos 

utilizados pelo colega alemão, como a fronteira entre crença e fundamentalismo, além de 

criticar a justificativa apresentada para a intervenção de um cientista da religião, o que 

Tworuschka chama de erros sociais da religião. Por fim, Usarski (2018) condenava o 

envolvimento proposto por Tworuschka, o qual, segundo Usarski, desconsidera 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

fundamentos essenciais relacionados à pesquisa científica no campo da religião, como o 

agnosticismo metodológico e a distinção êmico-ético. 

A apresentação de Usarski no 2º SEMCREA fomentou um entendimento entre 

cientistas da religião brasileiros que se interessam pela aplicação de que Tworuschka e o 

paradigma fenomenológico estavam errados. Entretanto, ao contrário do que houve no 

cenário internacional, que a aplicação da ciência da religião foi em grande medida rejeitada, 

os brasileiros não questionaram a relevância da disciplina enquanto uma ciência prática, 

mas sim a mistura de ciência da religião aplicada com teologia aplicada. O posicionamento 

que se estabeleceu fica bastante claro na opinião a seguir sobre Tworuschka, que traduz o 

consenso brasileiro posterior ao 2º SEMCREA: 

 

A nosso ver, quem se utiliza da Teologia prática para realizar uma ação está fazendo uma 
ação teológica. Se fosse assim, o que distinguiria cientistas das religiões de teólogos/as? 
Nada. Essa relação demasiadamente próxima com a Teologia ultrapassou os limites 
disciplinares da sua área (agnosticismo metodológico e discurso ético), abusando da ideia 
de “interdisciplinaridade” e afins para justificar opção pelo discurso confessional/teológico. 
Isso comprometeu todo o seu texto, de forma que o que parece é que a sua Ciência da 
Religião Prática formaria cientistas das religiões para interferirem diretamente nas regras 
do campo religioso, algo que os tornariam interventores de religiões, como “sacerdotes 
universais” (Costa, 2019, p. 112). 

 

Mas sem o paradigma fenomenológico, que é a base de quase tudo o que existe fora 

do Brasil sobre aplicação da ciência da religião, os brasileiros se encontraram sem uma 

perspectiva da disciplina para seguir. Em um artigo que surgiu derivado também de uma 

apresentação em outra edição do SEMCREA, Stern (2020) destacou a escassez de autores 

próprios da ciência da religião que abordam métodos de aplicação para a disciplina. Como 

tal, brasileiros que desejavam pensar uma ciência da religião aplicada precisaram dar um 

passo atrás, dialogando com filósofos da ciência que debatiam sobre o que significa uma 

ciência aplicada e métodos de aplicação mais gerais, para então pensar como isso poderia 

ser transplantado para o campo da ciência da religião. 

O fruto disso foi uma teoria brasileira sobre aplicação da ciência da religião, proposta 

na tese de doutoramento de Costa (2019). Sobrepondo a filosofia de ciência de Peirce (1997) 

com a taxonomia da ciência da religião de Wach (2018), ele propôs que um terceiro ramo 

para a árvore de conhecimento da ciência da religião fosse criado, acrescentando a ciência 

da religião aplicada ao lado dos estudos empíricos da religião e do estudo sistemático da 

religião (Costa, 2019). 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

O motivo de Costa (2019) defender que a aplicação seja um novo ramo da disciplina 

se dá porque ela difere totalmente dos objetivos dos dois outros ramos já existentes na 

taxonomia de Wach (2018), que só preveem fins teóricos. Costa (2019) considerou que em 

vez de questões históricas ou comparativas entre religiões, a ciência da religião aplicada 

aborda questões práticas, profissionais e cotidianas, como a intolerância, a violência 

religiosa, as questões de gênero e a discriminação. No entanto, diferente da proposta 

internacional, que borra as fronteiras entre religioso e cientista, o cientista da religião 

mineiro considerava, baseado em Peirce (1997), que para algo em ciência da religião ser 

considerado ciência aplicada ao invés de teologia prática, as intervenções devem 

fundamentadar-se no trabalho dos ramos clássicos. 

Em texto posterior, Costa (2022) desenvolve mais adequadamente o método de 

aplicação, defendendo que a ciência da religião, em seu ramo prático, deve ser voltada à 

atuação profissional. Com isso, uma ciência da religião aplicada somente poderia ser 

realizada por (1) pessoas formadas na área, ou seja, por cientistas da religião, e (2) se for 

baseada na pesquisa básica em ciência da religião, tanto teórica quanto empírica, ainda que 

certamente possa ter empréstimos de outras ciências. 

 

Alguém pode questionar: “então é necessário ser formado em CR para ser cientista das 
religiões”? Digo que sim, e é propriamente o campo das atuações profissionais que pode 
mostrar isso: algumas profissões exigem títulos formais, como a profissão de professor, que 
no Brasil exige a formação em licenciatura na área de conhecimento própria do cargo 
exigido, conforme pode ser notado na quase totalidade dos editais de concursos públicos e 
seleções de vagas para docentes na educação básica. Dessa forma, idealmente, somente os 
formados institucionalmente nas licenciaturas em CR sabem como lecionar fundamentados 
no saber proposicional da CR – ainda que, quando estes faltam, outros profissionais de 
áreas afins assumam as vagas, por necessidade prática e urgente de preenchimento do posto 
(Costa, 2022, p. 21, grifo do autor). 

 

Essa virada teórica na ciência da religião aplicada brasileira fez com que, 

paulatinamente, ciência da religião aplicada começasse a ser entendida também como 

defesa por empregabilidade de cientistas da religião. Visto que a graduação é o nível de 

pertença profissional no Brasil e considerando que pessoas graduadas em ciência da religião 

se encontram majoritariamente em um limbo de desemprego, as discussões do SEMCREA 

têm englobado cada vez mais não apenas propostas de aplicação, mas também defesas de 

que tais aplicações sejam exclusivas de pessoas formadas apenas em ciência da religião, indo 

ao encontro do método proposto por Costa. 

Por fim, apesar da ciência da religião ter sido reconhecida como base teórica para o 

ensino religioso escolar no documento da Base Nacional Comum Curricular (BNCC), em 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

grande medida há poucas pessoas discutindo no Brasil o que significa transpor os 

conhecimentos de cientistas da religião – e não de qualquer coisa que fala sobre religião – 

para a sala de aula. Na ciência da religião aplicada brasileira, quem se debruça sobre o 

assunto é Santos (2019), defendendo que o ensino religioso secular é uma forma de ciência 

da religião aplicada, inclusive criticando reducionismos no campo, como que ensino 

religioso seria sinônimo de ensinar cidadania e valores, visto que isso é objetivo de toda a 

educação básica, e não apenas de uma unidade escolar. Em outras palavras, se o diferencial 

do ensino religioso é esse, isso seria o mesmo que assumir que essa unidade escolar não tem 

qualquer diferencial. 

A compreensão de Santos integra ciência da religião, formação de professores e 

aplicação no ensino, tomando como parâmetro o cenário paraense, onde há ampla 

empregabilidade de licenciados em ciência da religião, algo muito diferente do resto do 

Brasil (Bahia; Santos, 2018). Tal diferença no estado do Pará se dá pela fundação de uma 

associação profissional que defende apenas os interesses profissionais de licenciados em 

ciência da religião, separando-os dos bacharéis de teologia, algo que, segundo Bahia e Santos 

(2018), foi essencial para a mudança do cenário estadual. A existência da associação 

permitiu que os cientistas da religião entrassem judicialmente contra concursos públicos 

que consideravam ferir os interesses de seus associados, permitindo a revisão de editais para 

que se passasse a exigir exclusivamente licenciados em ciência da religião para os cargos de 

ensino religioso. Assim, o método para ensino religioso defendido por Santos mescla tanto 

militância política visando defesa de uma categoria profissional quanto atividade científica-

pedagógica, indo ao encontro daquilo que foi preconizado por Costa (2022) como 

metodologia mínima de aplicação da ciência da religião. 

 

6 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Esse artigo teve como objetivo discutir o modelo distinto de ciência da religião 

aplicada existente no Brasil. Na primeira sessão, foi apresentada a perspectiva internacional 

sobre ciência da religião aplicada, destacando sua sinergia com a fenomenologia da religião, 

destacando que a maioria dos nomes elencados possui formação específica em teologia ao 

invés de ciência da religião. 

O artigo seguiu com as críticas que tais propostas enfrentam no cenário internacional, 

destacando três delas: (1) que elas são mais pautadas em religião do que em ciências, (2) que 

elas são colonialistas, e (3) que seus pensadores são fascistas. Cada um dos três pontos foi 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

brevemente debatido, demonstrando algumas contradições dentro das propostas mais 

comuns internacionais. 

O texto seguiu-se com uma sessão, então, discutindo especificidades da universidade 

brasileira, como o cenário latino-americano possui certas características que permitem 

outra abordagem de ciência da religião aplicada, e a influência de Frank Usarski, um crítico 

da fenomenologia da religião, em fomentar outro estilo de pensamento no Brasil. 

Por fim, o que os brasileiros têm entendido por ciência da religião aplicada foi 

explorado. Como se trata de área ainda em construção, é possível perceber que há ainda uma 

dependência excessiva de poucos autores no Brasil. Isso se dá porque, em grande medida, a 

ciência da religião aplicada ainda não é um campo de grande interesse do coletivo de 

pensamento da ciência da religião do Brasil, com programas inteiros sequer discutindo isso 

em seus cursos. Por isso, foram elencadas algumas ideias mais gerais, que tendem a ser mais 

comuns nas discussões brasileiras. Destacam-se, nesse caso, a rejeição à fenomenologia da 

religião, o entendimento que ciência da religião aplicada não é teologia prática, a 

necessidade de respeitar o agnosticismo metodológico e a defesa por empregabilidade de 

pessoas formadas em ciência da religião. 

 

REFERÊNCIAS 
 

ALLES, Gregory D. (Eds.). Religious studies: a global view. London; New York: 
Routledge, 2008. 

BAHIA, Suellen de Fátima Pereira; SANTOS, Rodrigo Oliveira dos. As conquistas da 
ACREPA na efetiva empregabilidade de cientistas das religiões no Pará. In: STERN, Fábio; 
COSTA, Matheus Oliva da (orgs.). Ciência da religião aplicada: ensaios pela 
autonomia e aplicação profissional. Porto Alegre: Fi, 2018, p. 183-196. 

BRASIL. Cadastro Nacional de Cursos e Instituições de Educação Superior. Cadastro e-
MEC. Brasília, s.d. Disponível em: https://emec.mec.gov.br/. Acesso em: 25 abr. 2024. 

BRASIL. Lei N. 13.415, de 16 de fevereiro de 2017. Diário Oficial da União, Sessão 1, p. 
1-3, 17 fev. 2017. 

BRASIL. Ministério da Educação. Documento de área. Área 44: Ciências da Religião e 
Teologia. Brasília: MEC, 2019. Disponível em: <https://www.gov.br/capes/pt-br/centrais-
de-conteudo/ciencia-religiao-teologia-pdf >. Acesso em: 13 ago. 2024. 

CAVALLIN, Paul Clemens. Ciência da religião aplicada: quatro tipos ideais. Rever, São 
Paulo, v. 21, n. 1, p. 171-189, 2021. Disponível em: <https://doi.org/10.23925/1677-
1222.2021vol21i1a11>. Acesso em: 13 ago. 2024. 

COSTA, Matheus O. Ciência da religião aplicada como o terceiro ramo da 
Religionswissenschaft: história, análises e propostas de atuação profissional. São 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

Paulo, 2019, 253 f. Tese (Doutorado em Ciência da Religião) – Faculdade de Ciências 
Sociais, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. 

DILTHEY, Wilhelm. O surgimento da hermenêutica. Numen, Juiz de Fora, v. 2, n. 1, p. 11-
32, 1999. Disponível em: 
<https://periodicos.ufjf.br/index.php/numen/article/view/21747>. Acesso em: 13 ago. 
2024. 

DUSSEL, Enrique. Ética da libertação: na idade da globalização e da exclusão. 
Petrópolis: Vozes, 2000. 

DUSSEL, Enrique. Filosofia da libertação na América Latina. São Paulo: Loyola, 
1977. 

DUSSEL, Enrique. Transmodernidade e interculturalidade: interpretação a partir da 
filosofia da libertação. Sociedade e estado, Brasília, v. 31, n. 1, p. 51-73, 2016. Disponível 
em: <https://periodicos.unb.br/index.php/sociedade/article/view/6079>. Acesso em: 13 
ago. 2024. 

ELIADE, Mircea. Origens: história e sentido na religião. Lisboa: 70, 1989. 

GEERTZ, Armin. Archaic ontology and white shamanism. Religion, London, v. 23, p. 
369-372, 1993. Disponível em: <https://doi.org/10.1006/reli.1993.1030>. Acesso em: 13 
ago. 2024. 

HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich. Vorlesungen über die Philosophie der Religion. 
Mainer: Philosophische Bibliothek, 1995. 

HOFSTEE, Willem. The essence of concrete individuality: Gerardus van der Leew, Jan de 
Vries, and National Socialism. In: JUNGINGER, Horst (org.). The study of religion 
under the impact of fascism. Leiden: Brill, 2008, p. 543-552. 

IDEL, Moshe. Mircea Eliade: from magic to myth. Lausanne: Peter Lang, 2014. 

IGREJA CATÓLICA. Papa 2013- : Francisco). Evangelii gaudium: exortação apostólica. 
Civitas Vaticana: Libreria Editrice Vaticana, 2013. 

IGREJA CATÓLICA. Papa 2013- :Francisco. Fratelli tutti. Civitas Vaticana: Libreria 
Editrice Vaticana, 2020. 

IGREJA CATÓLICA. Papa 1978-2005: João Paulo II. Redemptoris Missio: encíclica. 
Civitas Vaticana: Libreria Editrice Vaticana, 1990. 

JAPIASSU, Hilton. O mito da neutralidade científica. Rio de Janeiro: Imago, 1975. 

JEVONS, Frank Byron. Introduction to the study of comparative religion. New 
York: MacMillian, 1908. 

KOCH, Anne. Book review: Praktische Religionswissenschaft: Ein Handbuch für Studium 
und Beruf. Religion, London, v. 40, n. 4, p. 352-353, 2010. Disponível em: 
<https://doi.org/10.1016/j.religion.2010.02.003>. Acesso em: 13 ago. 2024. 

MARTIN, Luther H.; WIEBE, Donald. On declaring war: A critical comment. Method 
and Theory in the Study of Religion, v. 5, n. 1, p. 47-52, 1993. 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
23 

MOYN, Samuel. The last utopia: Human Rights in history. Cambridge: Harvard 
University Press, 2010. 

MÜLLER, Friedrich Max. Introduction to the science of religion. London: 
Longmans, Green & Co., 1882. 

MURPHY, Timothy M. Ciência da religião como discurso colonialista: o caso de Rudolf 
Otto. Rever, São Paulo, v. 18, n. 1, p. 329-349, 2018. Disponível em: 
<https://doi.org/10.23925/1677-1222.2018vol18i1a15>. Acesso em: 13 ago. 2024. 

MUTUA, Makau. Human Rights: A political and cultural critique. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press, 2002. 

NEMO, Philippe. O que é ocidente? São Paulo: Martins Fontes, 2005. 

OTTO, Rudolf. O Sagrado: os aspectos irracionais na noção do divino e sua relação com o 
racional. São Leopoldo: EST; Sinodal; Petrópolis: Vozes, 2007. 

PADGEN, Anthony. Lords of all the world: Ideologies of Empire in Spain, Britain and 
France c.1500-c.1800. New Haven: Yale University Press, 1995. 

PEIRCE, Charles Sanders. Escritos filosóficos. Zamora: El Colegio de Michoacán, 1997. 

PLATVOET, Johannes Gerhardus. Comparing religions: a limitative approach. Den 
Haag: Mouton, 1982. 

POPPER, Karl Raymund. Lógica das ciências sociais. 3. ed. Rio de Janeiro: Tempo 
Brasileiro, 2004. 

SANTOS, Rodrigo Oliveira dos. Ciência da religião e ciência da religião aplicada à 
educação: formação de professores e ensino religioso. Revista Eletrônica de 
Educação, Brasília, n. 158, p. 87-104, 2019. Disponível em: <https://anec.org.br/wp-
content/uploads/2021/02/Revista-Educacao-158.pdf>. Acesso em: 13 ago. 2024. 

SAUSSAYE, Pierre Daniël Chantepie de la. História das religiões. 2. ed. Lisboa: 
Inquérito, 1940. 

SHARPE, Eric. Comparative religion: a history. 2. ed. London: Duckworth, 1986. 

SMART, Roderick Ninian. Concluding reflections: Religious studies in global perspective. 
In: KING, Ursula (org.). Turning points in religious studies. Edinburgh: T & T, 1990, 
p. 299-306. 

SMART, Roderick Ninian. The science of religion and the sociology of knowledge: 
some methodological questions. Princeton: Princeton University Press, 1973. 

SMITH, Wilfred Cantwell. Comparative religion: Whither and why? In: SMITH, Wilfred 
Cantwell. Religious diversity. New York: Harper & Row, 1976, p. 138-157. 

SOUZA, Jessé. A elite do atraso: da escravidão a Bolsonaro. Rio de Janeiro: Estação 
Brasil, 2019. 

STAUSBERG, Michael. The study of religion(s) in Western Europe: prehistory and history 
until World War II. Religions, Amsterdã, v. 37, p. 294-318, 2007. Disponível em: 
<http://dx.doi.org/10.1016/j.religion.2007.10.001>. Acesso em: 13 ago. 2024 



FÁBIO STERN 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
24 

STERN, Fábio. The applied scientific study of religion in Brazil. International Journal 
of Latin American Religions, Berlim, v. 4, n. 1, p. 148-162, 2020. Disponível em: 
<https://link.springer.com/article/10.1007/s41603-020-00100-8>. Acesso em: 13 ago. 
2024. 

STERN, Fábio; COSTA, Matheus O. (orgs.). Ciência da religião aplicada: ensaios pela 
autonomia e aplicação profissional. Porto Alegre: Fi, 2018. 

TEIXEIRA, Anísio. Ensino superior no brasil: Análise e interpretação se sua evolução 
até 1969. Rio de Janeiro: Editora da Fundação Getúlio Vargas, 1989. 

TIELE, Cornelius Petrus. Elements of the science of religion. Edinburgh: Charles 
Scribner’s Sons, 1897. 

ŢURCANU, Florin. Mircea Eliade: le prisonnier de l’histoire. Paris: Découverte, 2003. 

TWORUSCHKA, Udo. Ciência prática da religião: Considerações teóricas e metodológicas. 
In: PASSOS, João Decio; USARSKI, Frank (orgs.). Compêndio de Ciência da Religião. 
São Paulo: Paulinas: Paulus, 2013, p. 577-588. 

TWORUSCHKA, Udo. Considerações sobre a ciência prática da religião. In: STERN, Fábio; 
COSTA, Matheus O. (orgs.). Ciência da religião aplicada: ensaios pela autonomia e 
aplicação profissional. Porto Alegre: Fi, 2018, p. 31-61. 

USARSKI, Frank. A identidade da ciência da religião. São Paulo: 70, 2023. 

USARSKI, Frank. Constituintes da ciência da religião: cinco ensaios em prol de uma 
disciplina autônoma. São Paulo: Paulinas, 2006. 

USARSKI, Frank. Fenomenologia da religião. In: USARSKI, Frank; TEIXEIRA, Alfredo; 
PASSOS, João Décio (orgs.). Dicionário de ciência da religião. São Paulo: Paulus: 
Paulinas: Loyola, 2022, p. 406-410. 

USARSKI, Frank. O pesquisador como benfeitor? Reflexões sobre os equívocos da ciência 
prática da religião e sua alternativa. In: STERN, Fábio; COSTA, Matheus O. (orgs.). 
Ciência da religião aplicada: ensaios pela autonomia e aplicação profissional. Porto 
Alegre: Fi, 2018, p. 63-77. 

USARSKI, Frank. Os enganos sobre o Sagrado: Uma síntese da crítica do ramo “clássico” 
da fenomenologia da religião e seus conceitos-chave. Rever. São Paulo, v. 4, n. 4, p. 73-95, 
2004. Disponível em: <https://www.pucsp.br/rever/rv4_2004/t_usarski.htm>. Acesso 
em: 13 ago. 2024. 

VATICANO. Nostra Aetate. Civitas Vaticana: Libreria Editrice Vaticana, 1965. 

VOLLMER, Ulrich. Friedrich Andres: Ein theologischer Religionswissenschaft ler an der 
Universität Bonn. In: JUNGINGER, Horst (org.). The study of religion under the 
impact of fascism. Leiden: Brill, 2008, p. 443-465. 

WACH, Joachim. Os ramos da Ciência da Religião. Rever, São Paulo, v. 18, n. 2, p. 233-
253, 2018. Disponível em: <https://doi.org/10.23925/1677-1222.2018vol18i2a15>. Acesso 
em: 13 ago. 2024. 

 

 



CARACTERÍSTICAS DA CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201d08, p. 01-25, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
25 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: FS, GSD. Coleta, 
análise e interpretação dos dados: FS, GSD. Elaboração ou revisão do manuscrito: FS, 
GSD. Aprovação da versão final: FS, GSD. Responsabilidade pública pelo conteúdo do 
artigo: FS. 

Conflito de interesses: Os autores declaram não haver conflito de interesses 

Recebido em: 06-05-2024. 

Aprovado em: 07-07-2025 

Editor de seção: Flávio Senra 

 


	2 CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA INTERNACIONAL
	3 PROBLEMAS DA ABORDAGEM INTERNACIONAL
	4 ESPECIFICIDADES BRASILEIRAS
	5 CIÊNCIA DA RELIGIÃO APLICADA BRASILEIRA
	6 CONSIDERAÇÕES FINAIS
	REFERÊNCIAS

