
              
 
 
 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202a02 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

O SAGRADO NA NATUREZA: 
fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

THE SACRED IN NATURE: 
common grounds between religious cultures and the land ethics 

 

LO SAGRADO DE LA NATURALEZA: 
puntos en común entre las culturas religiosas y la ética de la tierra 

 
 

Valeria dos Santos Moraes-Ornellas ∗ 
Universidade Federal do Pará.  

Faculdade de Etnodiversidade. 
Altamira, PA, Brasil. 

E-mail: vsmornellas@ufpa.br 
ORCID: 0000-0002-8169-1266 

 

RESUMO 
Algumas ideologias da (pós) modernidade sugerem a necessidade de haver maior sintonia do ser 
humano com o meio, o que é a base da ética da terra. Mas, faltam conclusões sobre como desenvolver 
uma ecopedagogia que possa contribuir para melhorar tal sintonia. Por outro lado, existem 
descrições de experiências religiosas e de ecoespiritualidade que contribuem com o equilíbrio da 
relação humano-natureza. Por esse motivo, realizou-se uma investigação em torno dos dados 
anotados, entre os anos de 2018 e 2024, a partir de vivências em círculos de seguidores do ethos da 
Nova Era no Brasil e do Hinduísmo na Índia. Foi feita uma análise de conteúdo, por construção de 
nuvens de palavras, buscando elementos da linguagem religiosa que pudessem ser aplicados na 
elaboração teórica, epistemológica e prática de uma Pedagogia da Natureza. Perceberam-se alguns 
princípios importantes, entre os quais, foram mais proeminentes: o pensamento de unidade com a 
natureza e a vivência interior do sagrado. Palavras-chave enfatizadas estão relacionadas a um estado 
de harmonia com os outros seres vivos, o planeta e a humanidade. Tais princípios e palavras 
compõem a ética da terra, apontando fundamentos comuns entre Nova Era e Hinduísmo, para os 
quais, se definiram finalidades ecopedagógicas e possíveis aplicações.  
Palavras-chave: Ecoespiritualidade; Cultura religiosa; Ecologia e Sistemas Simbólicos; Pedagogia 
da Natureza. 
 

ABSTRACT 
Some (post)modern ideologies suggest the need for greater harmony between human beings and 
the environment, which is the basis of the land ethic. However, there is a lack of conclusions on how 
to develop an ecopedagogy that can help improve this harmony. On the other hand, there are many 
descriptions of religious and ecospiritual experiences that contribute to balancing the human-
nature relationship. For this reason, an investigation was carried out into the data recorded 
between 2018 and 2024 from experiences in circles of New Age ethos followers in Brazil and of 
Hinduism in India. A content analysis was performed, using word clouds, to find elements of 
religious language that could be applied to the theoretical, epistemological and practical 
development of a Pedagogy of Nature. Some important principles emerged, the most prominent of 
which were the thought of unity with nature and the inner experience of the sacred. Emphasized 
                                                           
∗Doutorado em Meio Ambiente e Desenvolvimento pela Universidade Federal do Pará.  

https://orcid.org/0000-0002-8169-1266


VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

keywords are related to a state of harmony with other living beings, the planet and humanity. 
These principles and words are part of the land ethic, highlighting common grounds between New 
Age and Hinduism, for which ecopedagogical purposes and possible applications have been 
defined.  
Keywords: Ecospirituality; Religious culture; Ecology and Symbolic Systems; NaturePedagogy. 
 

RESUMEN 
Algunas ideologías (post)modernas sugieren la necesidad de mayor armonía entre los seres 
humanos y su entorno, que es la base de la ética de la tierra. Sin embargo, faltan conclusiones sobre 
cómo desarrollar una ecopedagogía que ayude a mejorar esta armonía. Por otro lado, existen 
descripciones de experiencias religiosas y de ecoespiritualidad que contribuyen a equilibrar la 
relación hombre-naturaleza. Por esta razón, se realizó una investigación de los datos registrados 
entre 2018 y 2024 de experiencias en círculos de seguidores del ethos de la Nueva Era en Brasil y 
del Hinduismo en la India. Se realizó un análisis de contenido, utilizando nubes de palabras, en 
busca de elementos del lenguaje religioso que pudieran aplicarse al desarrollo teórico, 
epistemológico y práctico de una Pedagogía de la Naturaleza. Se constataron principios 
importantes, entre los que destacan: el pensamiento de unidad con la naturaleza y la experiencia 
interior de lo sagrado. Las palabras clave destacadas están relacionadas común estado de armonía 
con los demás seres vivos, el planeta y la humanidad. Estos principios y palabras conforman la 
ética de la tierra, señalando fundamentos comunes entre la Nueva Era y el Hinduismo, para los 
que se han definido propósitos ecopedagógicos y posibles aplicaciones.  
PalabrasClave:Ecoespiritualidad; Cultura religiosa; Ecología y Sistemas Simbólicos; 
Pedagogía de la Naturaleza. 
 

 

1 INTRODUÇÃO  
 

Mediante um suposto estado de crise da percepção da humanidade, sugere-se a 

necessidade de um refinamento dos sentidos e da ampliação da percepção de si mesmo do 

ser humano (Capra, 2012; Pigozzo; Lima; Nascimento, 2019). Ideologias, como as da 

ecologia profunda e do ecofeminismo, desprezando o realismo científico e a tecnocracia, 

propõem uma moralidade natural e intuitiva (Marangudakis, 1998), a interconexão 

autopercebida do indivíduo com os outros e com o ambiente (Klemmer; McNamara, 2019) 

e maior afinidade entre ecologia e espiritualidade (Dhungana; Neupane, 2021; Rajbongshi, 

2023). Afinal, se o uso da percepção científico-analítica enfatiza apenas duas dimensões 

constitutivas humanas– a corporal (ou somática) e a psicológica–, sem dar expressão à 

dimensão espiritual (noética), o ser humano não exercita a reflexão sobre os sentidos da 

vida, não se abrindo ao transcendente, tenha ele um formato religioso ou não (Bernardes, 

2022). Nesse caso, aprofunda-se a lacuna que separa as duas modalidades de experiência – 

a sagrada e a profana.  

A lacuna existe para a pessoa humana moderna a-religiosa, cuja consciência é apenas 

um ato fisiológico, um fenômeno orgânico, envolvido por certo número de tabus. Para a 

religiosa, por sua vez, qualquer ato fisiológico pode tornar-se um sacramento (uma 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

comunhão com o sagrado). A atitude do segundo tipo, para Mircea Eliade, existe no ser 

humano na forma de uma pré-disposição natural para perceber as hierofanias e vivenciar o 

sagrado (Souza, 2023). Predisposição essa que alguns consideram que foi desencorajada na 

modernidade, taxada de irracional, na medida em que o sagrado foi sendo colonizado, 

tornando-se “restrito ao domínio das hierarquias da religião institucionalizada, sobretudo 

as de compleição eurocêntrica” (Amaro, 2023, p. 8). No entanto, a promoção do 

distanciamento entre natureza e cultura tem sido severamente criticada, porque a 

experiência humana é rica de significados simbólicos (Cavalcante, 2005; Moraes-Ornellas, 

2023). 

Isso fica muito claro ao se observar a associação entre natureza e religião, ao longo de 

ciclos anuais, que está na origem de calendários ecológicos tradicionais, baseados em 

indicadores sazonais locais e informações sobre configurações celestes, que indicam 

momentos propícios para a realização de eventos sagrados (Lokho; Franco; Narasimhan, 

2022). Convergências ecológicas culturais entre povos indígenas geograficamente distantes 

corroboram com uma visão não antagônica entre natureza e cultura e com a ausência de 

demarcação entre natureza e religião (Moraes-Ornellas, 2023). O rompimento de barreiras 

entre o sagrado e o profano, através de uma ruptura simbólica-cultural com o dualismo entre 

ser humano e natureza, e entre ser humano e os outros seres vivos é muitas vezes sugerido 

(Schussler, 2020; Rajbongshi, 2023). Mesmo assim, ainda faltam esforços em torno de tal 

rompimento, que separa o ser humano da natureza, a natureza do sagrado e a ciência da 

religião, separações essas que podem ser compreendidas como resultantes de uma mesma 

crise da percepção. 

Em torno da origem dessa crise, a visão mais aceita é a da “racionalização da vida 

gerada pela predominância da dimensão econômica”, na qual a humanidade se vê como 

dominadora do meio natural e não parte dele (Ubaldo et al., 2018, p. 387). Tornou-se 

necessário “que fossem estabelecidas estruturas que fundamentassem o saber-poder sobre 

a natureza”, de modo que o ser humano se destacasse “dos demais seres, dominando-os e 

sobre eles exercendo o seu poder” (Barbosa, 2022, p. 106). Tal postura vem predominando, 

em um período da história da Terra em que a ação humana, além da perda da biodiversidade, 

desagrega as “relações situadas entre seres humanos, não-humanos e mais-que-humanos” 

– sendo que este último termo se refere às entidades espirituais e divindades (Amadeo; 

Solórzano, 2022, p. 99). Portanto, a dessacralização da natureza é associada à racionalização 

da vida e à dominação do meio natural com finalidade predominantemente econômica, 

sendo necessário superá-la.  



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

Desde a perspectiva das novas espiritualidades, propõe-se uma visão holística da 

relação entre a humanidade e o planeta, dentro da qual, o crescimento espiritual é visto 

como sinônimo de salvação, enquanto o planeta é concebido como a casa comum de todos 

os seres existentes (Pessoa; Andrade, 2020). Como parte da relação, o cultivo de si mesmo 

incorpora um conjunto de práticas auto-educativas, que visam o aperfeiçoamento pessoal; e 

o cultivo do ambiente se refere à preocupação ecológica com o consumo sustentável dos 

recursos naturais, a educação ambiental e a sobrevivência do planeta (Carvalho; Steil, 

2008). A palavra ecoespiritualidade passa então a ser empregada com frequência, 

associando religiosidade às atividades humanas na natureza e/ou enquanto componente 

autoconsciente dela (Kundlatsch et al., 2017; Silveira, 2019; Silveira; Silveira, 2019). 

Partindo de tal perspectiva, pretendeu-se fazer uma aproximação entre uma epistemologia 

acadêmica, acumulada ao longo de anos de pesquisas na área da ecologia, e compreensões 

adquiridas em vivências das novas espiritualidades, com a intenção de contribuir com a 

ruptura para com o distanciamento entre natureza e cultura e quiçá entre ciência e religião. 

As vivências se deram entre círculos de seguidores do ethos da Nova Era e do 

Hinduísmo, a partir das quais, o presente trabalho faz um inventário de fundamentos que 

possam gerar aproximações entre humano/natureza e ecologia/espiritualidade. Ele tem 

origem de uma tentativa de organizar anotações obtidas ao longo de extensa sequência 

temporal, através do uso da análise de conteúdos por nuvem de palavras. Acredita-se ser 

possível obter subsídios para o ensino de ética da terra, dentro de uma pedagogia da 

natureza, que vem sendo estabelecida a partir de experiências prévias, as quais envolvem: 

ecologia, educação ambiental, filosofia intercultural e religiosidade. Pretende-se dar 

orientação a um referencial teórico e epistemológico e a estratégias ecopedagógicas para o 

ensino e a extensão na área da ecologia cultural e simbólica, de Pedagogia da Natureza; e em 

torno da relação entre culturas religiosas, ecologia e sistemas simbólicos e da ética da terra. 

 

2 MATERIAIS E MÉTODOS 

 

As observações nos círculos de seguidores do ethos da Nova Era se deram entre os 

anos de 2004 e 2018. Aqui parte-se da compreensão de Nova Era como um movimento, com 

origens nos anos 1960, identificado à “expectativa de um novo tempo de desenvolvimento 

humano e crescimento espiritual”, como parte do campo das novas espiritualidades 

(Guerriero et al., 2020, p. 109). Ele se caracteriza por uma nova linguagem, articulando 

elementos culturais diversos, sobressaindo-se a compreensão de uma energia holística que 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

tudo permeia (Divindade imanente e transcendente), sendo o indivíduo uma expressão dela, 

sujeito a um processo de evolução espiritual natural, que o conduz à perfeição (Guerriero et 

al., 2016). Tendo por base tal conceito, as redes de buscadores, nas quais se realizou 

observação participante compreendem grupos autônomos não vinculados a nenhuma 

religião ou movimento de maior abrangência em particular, o que é característica do 

buscador novaerista (Guerriero et al., 2016). Sete delas são situadas no estado do Rio de 

Janeiro (Brasil) e uma está localizada em Pisac (Perú), fora do país brasileiro1. Elas foram 

frequentadas sem periodicidade definida, exceto pela Escola Iniciática da Ordem de 

Zadkiel2, onde se esteve presente semanalmente, com a autora ocupando uma condição de 

insider. Isso significa dizer que se viveu a realidade religiosa, sem que houvesse preocupação 

com o cultivo de uma distância social e epistemológica, que “possibilitasse desenvolver 

olhares críticos sobre si” (Pessoa, Andrade, 2020, p. 3). 

Essas observações produziram uma epistemologia ecoespiritual, que veio a 

influenciar a pesquisa subsequente, a qual foi analisada a partir de anotações diárias, feitas 

em um caderno de campo, entre os dias 8 de abril de 2018 e 11 de maio de 2024. Essa parte 

da pesquisa se deu em torno do Hinduísmo, por observação participante, realizada em 

cidades de peregrinação na Índia3 e em um templo NeoBhagavata4 no Rio de Janeiro. Ou 

seja, tratou-se de “uma prática de observação de grupos religiosos, comunidades ou 

atividades”, procurando entender “o que as pessoas fazem, quando, onde, como e porque”, 

                                                           
1 São elas: Centro Cultural Saint Germain, Centro de Revitalização e Expansão da Consciência, Ordem 

Esotérica do Sétimo Raio, Comunidade Unindo Corações, Saint Germain Espaço Holístico, Fraternidade 
Casa Branca, Escola Iniciática da Ordem de Zadkiel (OZD)– no Rio de Janeiro (Brasil); e Sacred Valley Tribe 
(Perú). 

2A Escola Iniciática da Ordem de Zadkiel pertenceu a uma organização religiosa, que esteve em funcionamento 
entre os anos de 2012 e 2019, na cidade do Rio de Janeiro. Suas principais atividades se baseavam na 
canalização de entidades espirituais, o que, como sugerido por Bove e Machado (2020), se constitui de um 
tipo de evento relacional, entre humanos e não-humanos, que se dá por via fenomenológica, envolvendo 
expressões corporais e o uso de habilidades mentais do canalizador. A OZD propagava ensinamentos através 
de uma coleção de livros, palestras e cursos, além de oferecer sessões de terapias holísticas complementares. 
Seus frequentadores se ajustavam bem ao que Guerriero et al. (2020, p. 108) descrevem, quando mencionam 
indivíduos que são capazes “de transitar tranquilamente entre as terapias holísticas da Nova Era, ir ao médico 
e ao curandeiro, e a uma igreja que promete a cura milagrosa, sem qualquer crise pessoal de inteligibilidade 
e coerência”. 

3 As observações na Índia se deram em torno de recantos sagrados, templos e rotas de peregrinação das 
vertentes: Vaishnavas (Shri, Rudra, Brahma e Kumara sampradayas), Shaivas (Pratyabhigya, Shiva 
Vishishtadvaita, Virashaiva, Matsyendranatha e Siddhanta), além de eventuais círculos Shaktas, 
Ganapatyas e outras linhas de devoção alternativas (não aderentes às sampradayas tradicionais). 

4 O templo NeoBhagavata é uma expressão novaerista brasileira de um Hinduísmo eclético, que se acomoda 
bem ao que é descrito por Guerriero et al. (2016), quando eles sugerem a Nova Era marcada por um processo 
de ressignificações de antigas tradições. No caso deste templo, ele articula elementos culturais diversos, 
enfatizando, no entanto, as cosmologias e o processo de autorrealização hinduístas. Busca-se por uma 
iluminação transcendentalista, que tem origens asiáticas, mas se difundiu entre os seguidores da Nova Era 
(Jacobs, 2020). No entanto, práticas rituais e ensinamentos predominantes têm origens védicas. 

 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

com o pesquisador se tornando “indistinguível dos outros participantes” (Harvey, 2011, p. 

218-219). Novamente, a autora ocupou uma posição de insider, a partir da qual também 

foram feitas leituras de textos da internet, de escrituras da religião Hindú5 e de artigos 

acadêmicos. Elas tiveram função elucidativa de questões básicas e/ou de interpretações 

acadêmicas em torno de referenciais hinduístas e das diferentes vertentes do Hinduísmo. 

Entre os anos de 2022 e 2024, construíram-se calendários de eventos, segundo um 

panchangam diário, disponível online (DrikPanchang, 2024), buscando-se compreender 

seus significados na prática cotidiana. 

As idas à Índia, por sua vez, aconteceram entre os anos de 2013 e 2023, totalizando 

nove viagens ao país e 843 dias de permanência. Uttar Pradesh foi o estado mais visitado, 

no entanto, também houve estadias em outros quatro estados – Uttarakand, Maharashtra, 

Kerala e Gujarat. Mais de 90% do total das observações participantes se deu nas cidades de 

Vrindavan, Mathura e Varanasi, consideradas sagradas para os hindus. As anotações diárias 

do período, feitas em caderno de campo, foram analisadas através de nuvens de palavras. 

Essa parte contém 1.093 páginas digitadas em word, mas, o corpus textual analisado se 

compõe das sete sínteses dos anos de 2018 a 2024. Fez-se uso do aplicativo Word Art, a fim 

de construir tais representações gráficas. Esse tipo de representação tem sido usado para 

comparar respostas de grupos de sujeitos diferentes a temas das ciências da religião, com 

variadas aplicações, de acordo com o número de vezes que palavras ou expressões aparecem 

nas respostas dos participantes (Oliveira, 2021; Hopid et al., 2023). Trata-se de uma 

mineração de dados textuais, empregada com a finalidade de extrair informações úteis de 

um conjunto de textos (Reis; Pedrosa, 2022). No presente estudo, as informações pelas quais 

se buscou apontam fundamentos que afloram das interfaces entre o Hinduísmo, conforme 

ele pode ser vivenciado, e o recorte do ethos da Nova Era, com o qual se teve contato nos 

círculos de seguidores já mencionados. 

 

3 RESULTADOS E DISCUSSÃO 

 

Quando se analisa a representação gráfica resultante da síntese dos primeiros 12 

meses de observação participante, percebe-se que a palavra evento se sobressai. Ela pode ter 

muitos significados, mas, no intercruzamento com as demais palavras que aparecem em 

mais evidência, percebe-se a mistura de Hinduísmo com Nova Era (Figura 1). Chama-gêmea 

                                                           
5 As escrituras estudadas foram: Isha Upanishad, Bhagavata Purana, Vishnu Purana, Shiva Purana, Devi 

Bhagavata, Yoga Sutra (de Patanjali), Ramayana e Guru Gita. 
 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

e Krishna6 estão entre elas, da mesma forma que consciência e unidade. Chama-gêmea 

aparece nos discursos de Platão, como fonte de unidade e amor, já que Zeus teria dividido a 

alma humana em duas contrapartes, as quais se buscam, a fim de atingir sua completude 

(Stokke, 2021). Esse mito é reafirmado dentro do ethos da Nova Era, que dá ênfase ao 

princípio filosófico do holismo, interligando organicamente todos os elementos do cosmos 

(Guerriero et al, 2016). No Hinduísmo, tal princípio está no sat-cit-ananda da unificação 

com a realidade transcendental, quando a unidade na diversidade se torna consciente 

(Wells; Fergusson; Bonshek, 2021; Roy; Subramanya, 2024). 

 
Figura 1 – Nuvem de palavras da síntese dos doze primeiros meses de 

observação (2018-2019). 
 

 
Fonte: Autora (2024) 

 

 

De fato, o sentimento de unidade com as múltiplas dimensões da vida vem sendo 

considerado fundamental para que haja a superação de uma crise que tem dimensões 

biológicas, psicológicas, políticas e espirituais (Michaud, 2020). Também se considera que 

a compreensão de que todos os seres viventes existem em um complexo único de vida 

promova a percepção do sagrado na natureza (Schussler, 2020), de modo que,“o cosmos, na 

sua totalidade, pode tornar-se uma hierofania” (Eliade, 1992, p. 13). Acredita-se que tal 

percepção possa fundamentar um sentimento de unidade com a Terra e/ou com os demais 

seres vivos não humanos. De maneira análoga, aética da terra, proposta por Aldo Leopold, 

                                                           
6 Devido ao fato de a autora do trabalho ocupar condição de insider no Hinduísmo, Krishna não é 

compreendido como um deus, que representa forças e poderes. Ele é vivenciado, a partir da percepção 
Vaishnava, como o Deus Supremo. 

 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

se baseia em uma consciência ecológica derivada do alargamento da percepção humana 

sobre as paisagens e os seres vivos, o que não pode existir sem amor, respeito e admiração 

(Ferreiro, 2009; Iglesias; Brando, 2022). Essa ética expande a definição de comunidade, a 

fim de incluir não apenas os humanos, mas todas as outras partes do planeta – solos, águas, 

plantas e animais (Aldo Leopold Foundation, 2023). 

A transformação para que se possa alcançar uma percepção ecoespiritual da natureza 

tem sido associada ao desenvolvimento do intelecto, até que o indivíduo se torne responsivo 

para com o ambiente, a sociedade e para com ele mesmo (Dhungana; Neupane, 2021). Uma 

referência a tal responsividade por meio do amadurecimento está aparentemente no 

próximo momento das observações, quando as anotações indicam outra palavra que, em 

certo sentido, se aproxima de evento da figura 1. A palavra é experiência, a qual, na figura 2, 

aparece circundada por termos que denotam a limpeza (limpamos) do terreno para uma 

semeadura. Ainda, vivenciar, impulso, causação são elementos da Nova Era que merecem 

ser aproximados de outra palavra-chave, que está em um plano de menor evidência na 

representação, ou seja, crístico-divina. Também em menor ênfase, há outro nome de 

Krishna, que é Madhava. Vivenciou-se a intenção de semear o novo, a partir do que não irá 

contribuir possivelmente com o espírito de unidade que essa consciência pretende 

experimentar. O estado desejado foi considerado o mesmo do conceito de iluminação da 

Nova Era, considerada a meta do desenvolvimento espiritual (Jacobs, 2020), como uma das 

marcas da mistura entre esotericismo ocidental e Hinduísmo, que aparecem em 

interpretações de yoga e tantra na Europa (Strube, 2020). 

 

Figura 2 – Nuvem de palavras da síntese dos meses de observação situados 
entre 2019 e 2020. 

 

Fonte: Autora (2024) 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

 

A mistura, aliás, é também filosófica. Embora seguidores de diferentes religiões ou 

escolas dentro de religiões asiáticas costumem negar que seguidores de outras religiões ou 

escolas possam alcançar a liberação final, a aproximação da Nova Era em torno disso é 

geralmente concordante e sincrética (Jacobs, 2020). De maneira análoga, entre as anotações 

dos anos 2020 a 2022, a ênfase em ele pode ser correlacionada ao aparecimento de Krishna, 

em um plano também enfático (Figura 3). Em planos menos predominantes, aparecem 

Madhavarudra e Krishnashiva, os quais são referências a uma forma mesclada de Krishna 

e Shiva7, portanto, a uma forma que pretende unificar as vertentes Vaishnava e Shaiva do 

Hinduísmo.  No entanto, mesmo em torno de Shiva, em uma única região da Índia, pode-se 

encontrar diferentes doutrinas filosóficas. Em Kashmir, desenvolveu-se a doutrina 

TrikaShastra e uma coleção de diferentes ramificações – Shastra Agâmico, ShastraSpanda, 

PratyabhijnaDarshan, Krama e outras (Singh, 2021). Em um âmbito mais amplo, do país 

indiano, o Shaivismo se dividiu em várias ramificações, além dessa vertente de Kashmir, 

sendo proeminentes, as escolas Pashupata, Kapalika, Kalamukh, VeeraShaiva (Mishra, 

2023). O Vaishnavismo também tem suas ramificações8, no entanto, na compreensão da 

Nova Era vivenciada, Krishna e Shiva são unos. 

 
Figura 3 – Nuvens de palavras das sínteses dos meses de observação situados 

entre 2020-2021 (esquerda) e 2021-2022 (direita). 

Fonte: Autora (2024) 
 

                                                           
7De forma semelhante ao comentado acerca da percepção de Krishna, Shiva é também compreendido pela 

autora, a partir de um ângulo de percepção de insider do Hinduísmo Shaiva, como Deus Supremo. 
8São reconhecidas quatro sampradayas vaishnavas: Shri, Brahma, Rudra e Kumara. Seus fundadores são, 

respectivamente, Ramanuja Acharya, Madhvacharya, Vallabhacharya e Nimbaditya. Outras escolas menores 
são geralmente incluídas em alguma delas, tendo como seguidores: Ramanandis, Kabirpanthis, 
Dadupanthis, Mirabai-bhaktas, Vithal-bhaktas, entre outros (Bezbaroa, 2022). 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

Também muito enfatizada nesse ethos, a palavra amor se mostra bastante relevante 

dentre as representações simbólicas da figura 3, assim como, embora menos frequentes, 

porém, muito representativas, fluindo, sabedoria, função cocriativa e percepção. 

Evidencia-se a intenção de construir algo que supere a fragmentação da compreensão 

humana, partindo de habilidades que são (re) descobertas e/ou (re) adquiridas a partir da 

vivência de unidade, a qual está no conceito de chama-gêmea e na forma mesclada de 

Krishna e Shiva. Sugere-se a conexão de tal vivência da unidade com paz interior, 

fortalecimento, espiritualidade, sabedoria e harmonização. Esses termos encontram-se em 

diferentes planos da nuvem de palavras, circundando um grande Krishna, sendo todos 

condizentes com a maneira como o indivíduo é compreendido em tal visão de mundo. Ele é 

percebido como “um ser de corpo, mente e espírito, e que deve procurar um caminho de 

elevação da consciência em busca da perfeição” (Guerriero et al., 2020, p. 110). Para tanto, 

nas observações analisadas, percebe-se uma tentativa de mesclar aspectos das novas 

espiritualidades e de tradições religiosas asiáticas, o que é característico da Nova Era 

(Jacobs, 2020). 

Isso fica mais evidente quando, na mesma figura 3, se visualizam termos como: 

árvore-sagrada-da-vida, mundo interno e religiões indianas. Muitas hierofanias de 

diferentes religiões contemplam uma árvore-sagrada-da-vida, havendo inclusive nas 

escrituras do Hinduísmo referências a ela (Eliade, 1991). Tal árvore, cuja conformação é 

compreendida de múltiplas maneiras (Amadeo; Solórzano, 2022), pode ser associada à 

unidade entre todos os seres vivos, a Terra e a transcendência. No Bhagavad-Gita (2014, p. 

222), vê-se Krishna se referindo a ela: “Diz-se que há uma árvore Asvattha imperecível que 

tem suas raízes para cima e seus ramos para baixo. Suas folhas são os hinos Védicos. Aquele 

que conhece esta árvore é um conhecedor dos Vedas”. 

Mircea Eliade, procurando mostrar que existem hierofanias análogas em diferentes 

religiões, menciona a Asvattha (Ficus religiosa) como uma árvore que só é sagrada para os 

hindus, mas que representa um simbolismo primordial presente em outras manifestações 

religiosas. Ele a denomina Árvore Cósmica, a qual faz uma comunicação entre o Inferno, a 

Terra e o Céu (Eliade, 1991). A espécie F. religiosa é uma figueira epífita, com crescimento 

consideravelmente influenciado por habitats humanos que, devido à penetração das raízes 

em estruturas, causa risco potencial de destruição de edificações, mas, no subcontinente 

Indiano, devido a seu significado religioso, poucos desejam cortá-la (Sitaramam; Jog; Tetali, 

2009). No Budismo é dito que Gautama atingiu o nirvana sob uma delas (árvore bodhi ou 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

pipal), motivo pelo qual, a espécie é também venerada pelos budistas (Fowler-Smith, 2018; 

Amadeo; Solórzano, 2022). 

Correlações de aspectos do Hinduísmo com a ecologia aparecem ainda entre as 

palavras mais enfatizadas por outras sínteses das observações (Figura 4). Krishna, Índia, 

ecologia e experiência dão conformação à representação que envolve mais termos religiosos 

e de espiritualidade da Nova Era. Templo, esperança, sabedoria, consciência e 

transcendentais estão entre as que têm um significado que, ao ser associado, às palavras 

mais centrais da figura, indicam atitudes cotidianas mais favoráveis para o equilíbrio da 

relação humano/natureza. Tal busca por aprimoramento aparece em diferentes associações 

entre ecologia e espiritualidade da Nova Era, apontando para “um deslocamento do ‘eu’ em 

busca do ‘outro’, constituindo um percurso interior, de cunho místico e ascético” (Toniol; 

Steil, 2010 p. 2); e na meditação em meio à natureza, através da qual se chega mais perto do 

sagrado, encontrando-o dentro de si, na sacralidade intrínseca ao ser humano (Steil; 

Sonemann, 2013; Kris, 2023). 

 
Figura 4 – Nuvem de palavras da síntese dos meses de observação situados 

entre 2022 e 2023. 
 

Fonte: Autora (2024) 
 

A figura 5 abunda de simbolismos desse mesmo tipo, onde se percebem, em primeiro 

plano, divina, precipitação e aqui-agora. Sendo importante mencionar, em uma ênfase 

apenas levemente secundária, que nova consciência, sétuplos, impulso e ciclo formam um 

conjunto de palavras que se relacionam à reformulação cíclica para uma Nova Era. Nas redes 

de buscadores frequentadas, o número sete foi associado à transmutação e finalização de 

ciclos. Os sétuplos são considerados conjuntos de sete períodos, com duração variável, 

dentro dos quais se processam as aquisições de conhecimento, com consequentes (re) 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

orientações, aprofundamentos, (re) direcionamentos e mesclagens. O simbolismo do 

número sete pode ser relacionado a duas tríades conectadas por uma centralidade, 

representando o mais elevado desenvolvimento do espírito (Golovnev; Kan, 1994). A 

associação dos sétuplos a tal representação simbólica pode ser de fato vivenciada ao longo 

das experiências aqui analisadas. As duas tríades teriam relação com criação-sustentação-

destruição, o que se refere aos atributos da trindade, presente em diferentes sistemas de 

crença religiosa (Edwardes, 2023). Na tradição cristã, a “ideia de Santíssima Trindade serve 

para afirmar que, em sua profunda identidade, Deus é uma relação, uma comunhão 

(Andrade, 2021, p. 36). No Hinduísmo, ela está na Trimurti, formada pelas divindades 

Brahma, Vishnu e Shiva, as quais, segundo a cosmologia da religião, criam os universos, 

dando sustentação e ciclicamente os destruindo, para de novo criar (Kavakebi, 2016; 

Andrade, 2021; Klostermaier, 2022). 

Os ciclos de criação e destruição existem em diferentes tradições, com a mesma ideia 

central de um retorno ao caos, seguido de nova criação, sempre celebrados em associação 

aos ciclos da natureza (Eliade, 1959). Nesse mesmo âmbito, os adeptos da Nova Era, com os 

quais se conviveu, demonstraram acreditar no poder do impulso para mudança, por meio 

de amor e sabedoria, o que pode ou não ser associado à religião. As palavras entre aspas 

compõem a mensagem que se pode perceber na nuvem de palavras do período de 

observações de 2024 (Figura 5). Ali também aparecem referências a fases importantes do 

calendário e aspectos da filosofia hindus. É o caso de Kartika, Margashirsha, Vraja e 

madhurya-rasa-lila. Kartika e Margashirsha são meses considerados favoráveis para a 

prática de alimentação leve e facilmente digerível (Shalini; Shreevathsa, 2020), quando 

votos e penitências são praticados. Vraja é uma região sagrada, localizada no estado de Uttar 

Pradesh, norte da Índia (Kapoor; Sehgal; Mathur, 2022). Madhurya-rasa-lila é o nome que 

se dá ao passatempo divino de Krishna com Radha e as demais gopis (vaqueirinhas) da 

região de Vraja. São todos elementos da linguagem religiosa hindu, os quais estimulam o 

impulso para mudança, através da religião. 

 

 

 

 

 

 

 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

Figura 5 – Nuvem de palavras da síntese dos meses de observação situados 
entre 2023 e 2024. 

Fonte: Autora (2024) 
 

Ao sistematizar os fundamentos encontrados, observam-se possíveis finalidades 

ecopedagógicas e aplicações dos cinco principais fundamentos (Quadro 1). Entre eles, o 

sentimento de unidade e de amor, que deve haver entre as partes de um todo, aparece 

associado ao princípio filosófico do holismo. Tal princípio, ao ser empregado com finalidade 

ecopedagógica, talvez possa promover a percepção do sagrado na natureza, o que é um dos 

alicerces da ética da terra. Outros dois fundamentos se mostram bem adequados para 

propagar a aceitação da diversidade de crenças e culturas humanas. Além do que, algumas 

compreensões das relações que podem existir entre ecologia, dinâmica evolutiva e 

religiosidades e/ou espiritualidades mais favoráveis à adaptação da sociedade ao meio 

podem contribuir com o estabelecimento de interações mais equilibradas com a natureza. 

 

Quadro 1 – Finalidades e aplicações dos principais fundamentos comuns 
encontrados entre o ethos da Nova Era e o Hinduísmo. 

 
Fundamentos Finalidade ecopedagógica Possíveis aplicações 

Unidade e amor entre as 
partes de um todo 

Ensino do princípio 
filosófico do holismo 

Promover a percepção do 
sagrado na natureza e de um 
sentimento de unidade com a 
Terra e os outros seres vivos 
 

Semear o novo, a fim de 
transpor as dualidades 

Propagação de aceitação da 
diversidade de crenças 

Entender a unidade na 
diversidade da sociedade 
humana 
 

Paz interior, sabedoria e 
harmonização dos 
simbolismos 

Visão a partir de arquétipos 
mais abrangentes 

Encontrar significados 
espirituais na natureza em 
diferentes culturas 
 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

Relações entre ecologia e 
religiosidades e/ou 
espiritualidades 
 

Estabelecimento de atitudes 
cotidianas mais favoráveis 
para o equilíbrio do planeta 
 

Desenvolver técnicas de 
deslocamento do eu em contato 
com a natureza 
 

Finalização de um ciclo com 
transmutação, (re)orientação 
e/ou (re)direcionamento 

Percepção da evolução 
humana em movimento com 
a evolução dos demais seres 
vivos 

Causar aproximações entre 
distintas metodologias 
científicas e pedagógicas em 
torno de um fim comum 
 

Fonte: Autora (2024) 

 

Dentre o que se vivenciou, o estímulo ao impulso e à mudança estão sempre 

associados ao ethos da Nova Era. Seu círculo de seguidores em geral defende a evolução da 

consciência para uma condição holística, a qual se manifesta a partir da realização do 

potencial humano, por meio do encontro da divindade dentro de cada um (Guerriero et al., 

2016). A fim de realizar tal potencial, modelos de iluminação transmitidos por diferentes 

escolas filosóficas e religiões asiáticas são adotados, mas sem a ortodoxia que é típica dos 

seus defensores originais (Jacobs, 2020). O que se quer é a superação do atual estado de 

fragmentação do pensamento humano e das consequências da falta de aprofundamento em 

sentimentos de amor pelo planeta causada pelo mesmo estado. Muitas aproximações vêm 

sendo feitas entre o sagrado e a natureza, do que resultam tentativas de propagar outras 

pedagogias (Dhungana; Neupane, 2021) e metodologias científicas voltadas a uma ética da 

terra (Ferreiro, 2009; Iglesias; Brando, 2022). 

 

4 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Inquietações da autora, surgidas durante uma pesquisa sobre concepções de natureza 

da (pós) modernidade, deram origem às observações participantes do presente trabalho. 

Aquelas concepções estavam fortemente marcadas por uma percepção de crise da 

atualidade, cuja origem era reconhecida como a fragmentação do conhecimento, que 

culmina com a reavaliação do fazer ciência preconizada por muitos teóricos de renome. 

Tendo por base uma compreensão fenomenológica de um suposto sistema consciência-

natureza, que é o próprio ser humano e como ele consegue se perceber na natureza, 

compreendeu-se que um observador influencia o que descobre, segundo os critérios que 

escolhe enfatizar. Uma possível evolução da capacidade de alto raciocínio conduziria o 

indivíduo através de buscas gradualmente mais profundas sobre si mesmo, a humanidade e 

a natureza. Afinal, o ser humano, em tal concepção, é identificado como uma teia de relações 

de significados e conjeturas, que dialoga com os supostos mistérios do mundo. Dentro de tal 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

teia, a consciência da natureza é compreendida como um processo de aprendizagem que, 

conforme os referenciais espaço-temporais adotados, se modifica constantemente. 

Sendo assim, se acreditou que haveria como encontrar caminhos de busca que se 

destinam a tentar refazer a ligação da espécie humana com a natureza. Por conta disso, 

optou-se por explorar duas frentes de espiritualidade – uma com origens asiáticas e outra 

com origens ocidentais. A asiática é a religião hinduísta em sua complexidade e diversidade, 

ou seja, abarcando diversas correntes filosóficas e escolas. A frente de espiritualidade 

ocidental, que ainda está em processo de constituição, é o ethos da Nova Era. O que chamou 

atenção em ambas foi exatamente a percepção do ser humano como parte da natureza. 

Então, realizou-se a imersão que foi parcialmente descrita no presente trabalho, misturando 

influências não só de ambas as espiritualidades, mas, também da ecologia, já que a autora 

tem sua formação acadêmica fortemente associada a ela. 

Alguns resultados das observações se sobressaem em meio ao que se pode 

compreender. O mais importante parece ser a vontade de vivenciar um estado de unidade 

da alma humana com ela mesma, ou seja, com uma parte de si da qual o ser humano se vê 

distanciado. Daí o porquê da presença da chama-gêmea, como arquétipo de unidade e amor, 

na esfera do pensamento dos que defendem essa nova espiritualidade – da Nova Era. Como 

complemento a isso, há uma busca, através de diferentes caminhos, por um estado de 

iluminação, que é descrito e cultivado de maneiras distintas por religiões asiáticas. Mas, 

mesmo essas diferenças filosóficas e práticas das religiosidades do Oriente não são levadas 

em conta pelos que pretendem fazer parte de um complexo único da vida, vivenciando o 

sagrado da natureza em tudo e em si mesmo. O que importa parece ser que tal sentimento 

de unidade com a Terra é algo que favorece a paisagem, os seres vivos e a própria 

humanidade. 

Vem se sugerindo então uma transformação da percepção, com limpeza do campo da 

experiência cotidiana, de modo a abrir-se espaço para uma nova semeadura. Antigos 

simbolismos religiosos continuam a fazer sentido nesse novo ethos, como a árvore-sagrada-

da-vida (ou Árvore Cósmica, para Mircea Eliade) e a tríade que cria, sustenta e destrói, que 

está no Trimurti (do Hinduísmo) e na Santíssima Trindade (do Cristianismo). Por sua vez, 

outros simbolismos nascentes começam a ganhar espaço, como o que dá significados 

mágicos ao número sete, em meio a tantas palavras-chave, como: sabedoria, amor, 

harmonização, paz interior, aqui-agora, crístico-divino, causação, dentre outras. O velho e o 

novo se misturam em um complexo de ideias, práticas, princípios e valores. A humanidade 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

procura por outros rumos ou ao menos uma parte dela, já que os efeitos deletérios do 

capitalismo continuam predominando sobre a vida na Terra.  

De qualquer forma, o que aqui se apresentou é apenas uma breve fração de algo muito 

extenso e complexo, que resulta do próprio sistema consciência-natureza, que o ser humano 

é, se refazendo. De tudo o que se analisou até aqui é nítido que existe a mistura do sagrado 

com o profano se tornando evidente, assim como também há a vontade de transpor 

fronteiras que delimitam religiões e/ou vertentes dentro de religiões. Em ambos os casos, o 

que se pretende é que haja uma humanidade mais engajada com sua própria natureza, que 

é parte da natureza estudada pela ecologia. Isso faz com que a ciência da religião e a ciência 

ecológica também possam se aproximar mais uma da outra, visando estabelecer um suporte 

para a mudança de paradigma que a Terra demonstra ser necessário haver por parte da 

humanidade. Tal mudança se refere à relação do ser humano com o ecossistema maior, que 

o planeta é. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ALDO LEOPOLD FOUNDATION. The land ethic – uniting ecology and ethics by living 
in community with the land. Baraboo - WI: Aldo Leopold Foundation, 2023. Disponível 
em: https://www.aldoleopold.org/about/the-land-ethic. Acesso em: 21 jun. 2024. 
 
AMADEO, Thomaz da La Rocque; SOLÓRZANO, Alexandro. Ecologias espirituais: relação 
entre espiritualidade e conservação da sociobiodiversidade. Fronteiras: Journal of 
Social, Technological and Environmental Science. Goiânia, v. 11, n. 3, p. 98-117, 
2022. Disponível em: 
https://periodicos.unievangelica.edu.br/index.php/fronteiras/article/view/6521/4568. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
AMARO, Flávia. Ribeiro. O sagrado sentido da religião: cosmovisão e sentimento religioso. 
Reflexão. Campinas, v. 48, p.1-14, 2023. Disponível em: https://periodicos.puc-
campinas.edu.br/reflexao/article/view/7068/6135. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
ANDRADE, Joachim. A mística na construção da realidade última: Tríade Hindu e 
Santíssima Trindade. Revista Relicário. Uberlândia, v. 8, n. 15, p.32-44, 2021. 
Disponível em: 
https://museudeartesacrauberlandia.com.br/index.php/relicario/article/view/183/166. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
BHAGAVAD GITA. Vrindavan: Jiva Institute, 2014. 
 
BARBOSA, Cláudia. Silva. Inquietações sobre a natureza: entre utopias e distopias 
antrópicas. Revista Caminhos de Geografia. Uberlândia, v. 23, n. 86, p. 104-118, 
2022. Disponível em: 
https://seer.ufu.br/index.php/caminhosdegeografia/article/view/58328/33656. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

BERNARDES, Rogéria Guimarães Alves. Há espaço para o sagrado no horizontal 
conceitual e experiencial do homem contemporâneo? Revista de Filosofia Agon. Porto 
Alegre, v. 2, n. 4, 2022. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/agon/article/view/135818/90265. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
 
BEZBAROA, Lakshminath. History of Vaishnavism in India. Johannesburg: Shree 
Lakshmi Narayan Mandir, 2022. Disponível em: https://lakshminarayanlenasia.com/wp-
content/uploads/2022/02/History_of_Vaisnavism.pdf. Acesso em: 24 jun. 2024. 
 
BOVE, Adrielle Luchi Coutinho; MACHADO, Rafael Siqueira. Corpus Paganus: 
sensibilidades, percepções, habilidades e canalizações em um ritual neopagão. Ciências 
Sociais e Religião. Campinas, v. 22, p. 1-23, 2020. Disponível em: 
https://www.redalyc.org/journal/7179/717975897010/html/. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
CAPRA, Fritjof. A teia da vida: uma nova compreensão científica dos seres vivos. São 
Paulo: Cultrix, 2012. 
 
CARVALHO, Isabel Cristina Moura; STEIL, Carlos Alberto. A sacralização da natureza e a 
“naturalização” do sagrado: aportes teóricos para a compreensão dos entrecruzamentos 
entre saúde, ecologia e espiritualidade. Ambiente & Educação. Rio Grande, v. 11, n. 2, p. 
289-305, 2008. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/asoc/a/pTPF5DVZQ8qWnGPf4pWBYGg/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
CAVALCANTE, Maria Laura Viveiros de Castro. Cultura e razão prática: resenha. Mana. 
Rio de Janeiro, v. 11, n. 1, p. 317-320, 2005. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/mana/a/r6Y4nswbcPxp5fmcJjmb7Rz/?format=pdf&lang=pt. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
DHUNGANA, Siddhartha; NEUPANE, Bharat Pd. Ecospiritual Pedagogy: a learning 
centric educational practice. Research in English Language. Teerã (Irã), v. 9, n. 1, p. 
200-214, 2021. Disponível em: 
https://journals.iau.ir/article_679610_357e0ebf696f41e3bf9bf9705fe53c60.pdf?lang=en. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
DRIKPANCHANG Hindu Calendar for the World. Sítio que calcula datas de festivais 
e votos. New Delhi: Drikpanchang.com, 2024. Disponível em: 
https://www.drikpanchang.com/. Acesso em: 16 maio 2024. 
 
EDWARDES, S. M. Note on the origin of the Hindu Trimurti. In: CHANNA, Subadhra 
Mitra; LOBO, Lancy. (org.). Religious pluralism in India: ethnographic and 
philosophic evidence, 1886-1936. Londres: Routhledge India, 2023. 
 
ELIADE, Mircea. Cosmos and history: the myth of the eternal return. New York: 
Harper & Brothers, 1959. 
 
ELIADE, Mircea. Images and symbols: studies in religious symbolism. Princeton: 
Princeton University, 1991. 
 
ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

 
FERREIRO, Maria de Fátima. Direito de propriedade e ética da terra: o contributo de Aldo 
Leopold. E-cadernos CES. Coimbra, n. 5, p. 8-20, 2009. Disponível em: 
https://journals.openedition.org/eces/260. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
FOWLER-SMITH, Louise. Adorning and adoring: the Sacred Trees of India. Journal for 
the Study of Religion, Nature and Culture. Sheffield, v. 12, n. 3, p. 261-284, 2018. 
 Disponível em: https://journal.equinoxpub.com/JSRNC/article/view/10517. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
GOLOVNEV, Andrei; KAN, Sergei. From one to seven: numerical symbolism in Khanty 
culture. Arctic Anthropology. Madison (EUA), v. 31, n. 1, p. 62-71, 1994. Disponível em: 
https://www.jstor.org/stable/40316349. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
GUERRIERO, Silas; LEITE, Ana Luisa Prosperi; BEIN, Carlos; MENDIA, Fabio; STERN, 
Fábio Leandro; MARTINS, Leonardo. Concepções de saúde, cura e doença no ethos Nova 
Era: um estudo piloto entre Terapeutas Holísticos de São Paulo e Florianópolis. 
Caminhos. Goiânia, v. 18, n. 1, p. 106-119, 2020. Disponível em: 
https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/7774/4362. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
GUERRIERO, Silas; MENDIA, Fabio; COSTA, Matheus Oliva da; BEIN, Carlos; LEITE, 
Ana LuisaProsperi. Os componentes constitutivos da Nova Era: a formação de um novo 
ethos. Rever. São Paulo, v. 16, n. 2, p. 10-30, 2016. Disponível em: 
https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/29280/20438. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
 
HARVEY, Graham. Field research: participant observation. In: STAUSBERG, Michael; 
ENGLER, Steven. (org.). The Routhledge Handbook of research methods in the 
study of religion. Nova Iorque: Routhledge, 2011.  p. 217-244. 
 
HOPID, Abdul; SAMAALEE, Abdunrorma; RACHMANINGTYAS, N. A.; KISTORO, Hanif 
Cahyo Adi. Generation “Z’s perception of religious moderation and tendency to choose 
religious studies in Indonesia. Journal Pendidikan Agama Islam. Yogyakarta, v. 20, 
n. 1, p, 20-32, 2023. Disponível: https://ejournal.uin-
suka.ac.id/tarbiyah/jpai/article/view/v20i1.7689/3001. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
IGLESIAS, Gabriela Cristina Sganzerla; BRANDO, Fernanda da Rocha. Pensar como uma 
montanha: a leitura da paisagem por Aldo Leopold (1887-1949). Filosofia e História da 
Biologia. São Paulo, v. 17, n. 2, p. 141-159, 2022. Disponível em: 
https://www.revistas.usp.br/fhb/article/view/fhb-v17-n2-01/fhb-v17-n2-01. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
JACOBS, Bas J. H. Getting off the wheel: a conceptual history of the New Age concept of 
enlightenment. Numen. Leiden, v. 67, p. 373-401, 2020. Disponível em: 
https://brill.com/view/journals/nu/67/4/article-p373_2.xml?ebody=pdf-117260. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 
 
KAPOOR, Sunanda; SEHGAL, Vandana; MATHUR, Mayank. The role of spatial 
configuration in enhancing the environmental ambiance for devotional ecstasy at Temple 
Towns of Braj Mandal. International Journal of Religious Tourism and 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

Pilgrimage. Dublin, v. 10, n. 1, p. 161-177, 2022. Disponível em: 
https://arrow.tudublin.ie/cgi/viewcontent.cgi?article=1547&context=ijrtp. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
KAVAKEBI, Cima. Trimurti manifestation in Hindu temples. Journal of Art & 
Civilization of the Orient. Tehran, v. 3, n. 10, p. 45-54, 2016. Disponível em: 
https://www.jaco-sj.com/jufile?ar_sfile=1025540&lang=en. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
KLEMMER, Cary; McNAMARA, Kathleen A. Deep ecology and ecofeminism: social work 
to address global environmental crisis. Affilia - Journal of Women and Social Work, 
Los Angeles, v. 20, n. 10, p. 1-13, 2019. Disponível em: 
https://journals.sagepub.com/doi/epub/10.1177/0886109919894650. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
 
KLOSTERMAIER, Klaus K. Shiva: pan-Hindu and Vaishnava perspectives: Journal of 
Vaishnava Studies. Journal of Vaishnava Studies. Gainesville, v. 21, n. 1, p. 63-80, 
2022. Disponível em: https://www.ivsjournal.com/index.php/jvs/article/view/265. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
KRIS, Karina Babuch. Espiritualidade feminina e transformações no campo 
religioso: um estudo sobre círculos de mulheres no Brasil sob a influência do feminismo e 
da Nova Era. 2023, 135 f. Dissertação (Mestrado em Ciência da Religião) – Faculdade de 
Ciências Sociais, Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Disponível em: 
https://repositorio.pucsp.br/jspui/handle/handle/40818. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
KUNDLATSCH, César Augusto; FRANCO, Alexsande de Oliveira; FOLMANN, Ana 
Cláudia; MOREIRA, Jasmine Cardoso; FLORIANE, Nicolas. Representações de eco 
espiritualidade em atividades de turismo em áreas naturais – estudo de caso no parque 
ecoturístico municipal São Luís de Tolosa, Rio Negro – PR. Revista Presença 
Geográfica. Porto Velho, v. 7, n. 2, p. 60-69, 2017. Disponível em: 
https://periodicos.unir.br/index.php/RPGeo/article/view/2978/2179. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
 
LOKHO, Kreni; FRANCO, F. Merlin; NARASIMHAN, D. Calendar keepers: the unsung 
heroes in indigenous landscape management. In: FRANCO, F. Merlin; KNUDSEN, Magne; 
HASSAN, Noor Hasharina. (orgs.). Case studies in biocultural diversity from 
Southeast Asia: traditional ecological calendars, folk medicine and folk names. Bandar 
Seri Begawan, Brunei: Institute of Asian Studies/Springer, 2022. p. 43-78. Disponível em: 
https://link.springer.com/chapter/10.1007/978-981-16-6719-0_3. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
 
MARANGUDAKIS, Manussos. Ecology as a pseudo-religion? Telos. Nova Iorque, v. 112, p. 
107-124, 1998. Disponível em: 
http://journal.telospress.com/content/1998/112/107.full.pd. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
MICHAUD, Derek. The multidimensional unity of life, theology, ecology, and 
COVID-19. Londres: Routhledge, 2020. 
 
MISHRA, Satendra Kumar. The Pashupata Philosophy: the relationship between ‘pashu’ 
and ‘pati’. Journal of Archaeological Studies in India. Lucknow, v. 3, n. 1, p. 25-35, 
2023. Disponível em: 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

https://www.arfjournals.com/image/catalog/Journals%20Papers/JASI/2023/No%201%2
0(2023)/2_Satendra.pdf. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
MORAES-ORNELLAS, V. S. Natureza e religião no Ritual Yaokwa dos Enawene Nawe 
(Brasil) e no Medaram Jathara dos Koya (Índia): convergências ecológicas culturais. In: 
MORAES-ORNELLAS, V. S. Diálogos Brasil-Índia: ecopedagogia e diversidade 
biocultural. Belém: Grupo de Etnoecologia Amazônica, 2023. p. 70-93. 
 
OLIVEIRA, Victor Hugo Nedel. Religiões afro-brasileiras: proximidades/distanciamentos 
nas visões de estudantes e professores. South American Journal of Basic Education. 
Rio Branco, v. 8, n. 1, p. 624-642, 2021. Disponível em: 
https://periodicos.ufac.br/index.php/SAJEBTT/article/view/3516/2870. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
PESSOA, Silvério; ANDRADE, Péricles. Espiritualidade e natureza: o Festival Ilumina, 
Alto Paraíso, Goiás. Interações. Belo Horizonte, v.15, n. 2, 2020. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/index.php/interacoes/article/view/21345/17343. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 
 
PIGOZZO, Daniel; LIMA, Nathan Willig; NASCIMENTO, Matheus Monteiro. A filosofia 
sistêmica de Fritjof Capra: um olhar ecológico para a Física e para o Ensino de Física. 
Caderno Brasileiro de Ensino de Física. Florianópolis, v. 36, n. 3, p. 704-734, 2019. 
Disponível em: https://periodicos.ufsc.br/index.php/fisica/article/view/2175-
7941.2019v36n3p704/42066. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
RAJBONGSHI, Daisy. Environment and women: a study of deep ecologist in The Forest of 
Enchantments. Literary Oracle. Brahmapur, v. 7, n. 2, p. 65-76, 2023. Disponível em: 
https://literaryoracle.com/wp-content/uploads/2024/01/5.-Environment-and-
Women.pdf. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
REIS, Jeniffer Soares dos; PEDROSA, Frederico Gonçalves. Análises quantitativas de 
dados qualitativos: uso de técnicas de mineração de textos para a clínica 
musicoterapêutica. Revista In Cantare. Curitiba, v. 16, n. 1, p. 54-70, 2022. Disponível 
em: https://periodicos.unespar.edu.br/incantare/article/view/8293/5744. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
ROY, Abinash; SUBRAMANYA, Pailoor. Beyond samadhi: the profound teachings of cid-
aditya realization in the Mahavakya Upanisat. International Journal of Sanskrit 
Research. New Delhi, v. 10, n. 3, p. 5-7, 2024. Disponível em: 
https://www.anantaajournal.com/archives/2024/vol10issue3/PartA/10-2-39-222.pdf. 
Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
SCHUSSLER, Aura-Elena. Post-humanism and ecofeminism theology – toward a 
nondualist spirituality. Journal for the Study of Religions and Ideologies. Cluj, v. 
19, n. 57, p. 32-46, 2020. Disponível em: 
http://jsri.ro/ojs/index.php/jsri/article/view/1348/872. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
SHALINI, H. E.; SHREEVATHSA. Ritucharya as preventive medicine. Journal of 
Ayurveda and Integrated Medical Sciences. Vijayapur, v. 5, n. 4, p. 361-366, 2020. 
Disponível em: https://jaims.in/jaims/article/view/998/1019. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 



O SAGRADO NA NATUREZA: fundamentos comuns entre culturas religiosas e a ética da terra 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

SILVEIRA, Emerson José Sena; SILVEIRA, João Paulo. Ecoespiritualidade: religião e a 
nova gramática espaço-temporal. Rever. São Paulo, v.19, n. 3, p. 79-98, 2019. Disponível 
em: https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/46929/31375. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
SILVEIRA, João Paulo. Religião e natureza na contemporaneidade: uma introdução às 
ecoespiritualidades. Caminhos. Goiânia, v.17, n. 1, p. 211-224, 2019. Disponível em: 
https://seer.pucgoias.edu.br/index.php/caminhos/article/view/7060/3984. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
SINGH, Kuljeet. Prevalence and continuity of Vaishnavism in early medieval Kashmir. 
Central Asian Journal of Social Sciences and History. Las Palmas de Gran 
Canaria, v. 2, n. 2, p. 26-31, 2021. Disponível em: 
https://cajssh.centralasianstudies.org/index.php/CAJSSH/article/view/58/48. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 
 
SITARAMAM, Vetury; JOG, S. R.; TETALI, Pundarikakshudu. Ecology of Ficus religiosa 
accounts for its association with religion. Current Science. Bengaluru, v. 97, n. 5, p. 637-
640, 2009. Disponível em: https://www.jstor.org/stable/24112157. Acesso em: 6 ago. 
2024. 
SOUZA, Vitor Chaves de. Ser, sentido e verdade: a atualidade do conceito de religião em 
Mircea Eliade. Reflexão. Campinas, v. 48, 2023. Disponível em: https://periodicos.puc-
campinas.edu.br/reflexao/article/view/8620/7426. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
STEIL, Carlos Alberto; SONEMANN, Raquel. Apropriações indígenas pela Nova Era: a 
Mística Andina no Brasil. Religião e Sociedade. Rio de Janeiro, v. 33, n. 2, p. 78-101, 
2013. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rs/a/rrPKhRdMyf9bbtcxYyYp6xz/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 6 ago. 2024. 
 
STOKKE, Christian. Exploring the transpersonal phenomena of spiritual love relations: a 
naturalistic observation study of soulmate experiences shared in a New Age Facebook 
group. Journal for the Study of Spirituality. Abingdon, v. 11, n. 2, p. 130-144, 2021. 
Disponível em: 
https://www.tandfonline.com/doi/epdf/10.1080/20440243.2021.1955454?needAccess=tr
ue. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
STRUBE, Julian. Hinduism, Western Esotericism, and New Age religion in Europe. In: 
STRUBE, Julian. Handbook of Hinduism in Europe. Leiden: Brill, 2020. p. 152-173. 
 
TONIOL, Rodrigo; STEIL, Carlos Alberto. Ecologia, Nova Era e peregrinação: uma 
etnografia da experiência de caminhadas na Associação dos Amigos do Caminho de 
Santiago de Compostela do Rio Grande do Sul. Debates do NER. Porto Alegre, n. 17, p. 
97-120, 2010. Disponível em: 
https://seer.ufrgs.br/index.php/debatesdoner/article/view/17173/10380. Acesso em: 6 
ago. 2024. 
 
UBALDO, Beatriz Marques;VIANA, Manoela Maria Cirino; COSTA, Miguel Janio; 
VASCONCELOS, Rosemar Andrade. Evolução histórica do processo de ruptura entre o 
homem e a natureza. Revista Interdisciplinar em Cultura e Sociedade. São Luís, v. 
4, n. esp, p. 383-393, 2018. Disponível em: 



VALERIA DOS SANTOS MORAES-ORNELLAS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a02, p. 01-22, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

https://periodicoseletronicos.ufma.br/index.php/ricultsociedade/article/view/10538/613
9. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
WELLS, Geoffrey; FERGUSSON, Lee; BONSHEK, Anna. The foundations of Maharishi’s 
science of creative intelligence. Journal of Maharishi Vedic Research Institute. 
Queensland, n. 15, p. 13-47, 2021. Disponível em: 
https://www.academia.edu/42801209/An_Introduction_The_Foundations_of_Maharish
is_Science_of_Creative_Intelligence. Acesso em: 6 ago. 2024. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Conflito de interesses: A autora declara não haver conflito de interesses. 

Recebido em: 24-06-2024. 

Aprovado em: 07-04-2025. 

Editor de seção: Flávio Senra. 

 


