
              
 
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202a05 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

  

 

RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA  
UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: 

um estudo com estudantes de medicina 
 

RELIGIOUSITY AS A TOOL FOR SPIRITUALITY PRACTICE:  
a study with medical students 

 

LA RELIGIOSIDAD COMO HERRAMIENTA PARA  
LA PRÁCTICA DE LA ESPIRITUALIDAD:  

un estudio con estudiantes de medicina 

 

 

Maria de Fátima Oliveira dos Santos∗ 
                            Universidade Federal da Paraíba. 

Programa de Pós-Graduação em Ciências das Religiões. 
 João Pessoa, PB, Brasil. 

E-mail: fatimadeosantos@hotmail.com 
ORCID: 0000-0001-5766-4631 

 
Thiago Antonio Avellar de Aquino∗∗ 

Universidade Federal da Paraíba.  
Programa de Pós-Graduação em Psicologia Social. 

João Pessoa, PB, Brasil. 
E-mail: thiagoaquino19.ta@gmail.com 

ORCID: 0000-0002-3903-8378 
 

Daniel Filipe Oliveira dos Santos∗∗∗ 
                            Centro Universitário de João Pessoa. 

Faculdade de Medicina. 
João Pessoa, PB, Brasil.  

E-mail: danielfilipejp@hotmail.com  
ORCID: 0000-0003-1247-5639 

 
Nathan Barros de Oliveira∗∗∗∗ 

                            Faculdade de Ciências Médicas da Paraíba. 
João Pessoa, PB, Brasil. 

E-mail: nathanboliveira2@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-8733-6399 

 
 
                            

                                                           
∗ Mestra em Odontologia pela Faculdade de Odontologia de Pernambuco. Mestra em Enfermagem pela 

Universidade Federal da Paraíba. Doutoranda em Ciências das Religiões na Universidade Federal da Paraíba. 
∗∗ Doutor e mestre em Psicologia Social pela Universidade Federal da Paraíba. 
∗∗∗ Estudante de Medicina no Centro Universitário de João Pessoa. 
∗∗∗∗ Estudante de Medicina da Faculdade de Ciências Médica da Paraíba. 

http://orcid.org/0000-0001-5766-4631
https://orcid.org/0000-0002-3903-8378
https://orcid.org/0000-0003-1247-5639
https://orcid.org/0000-0001-8733-6399


MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

RESUMO 
O presente estudo tem por objetivo abordar como a religiosidade organizacional (RO), religiosidade 
não organizacional (RNO) e religiosidade intrínseca (RI) é vivenciada por estudantes de medicina. 
Foi realizada uma entrevista com 94 estudantes do segundo ano de medicina da cidade de João 
Pessoa, PB, aplicando a escala de DUKE (DUREL) sobre religiosidade e espiritualidade. O 
questionário foi aplicado em sala de aula, com os participantes que aceitaram participar por livre 
espontânea vontade. Os dados foram analisados por meio de pacote estatístico SPSS. Os resultados 
mostraram que a maioria dos estudantes era de filiação católica, que frequentavam, algumas vezes 
no ano, missas, cultos em templos religiosos, e que a frequência em que participavam de atividades 
religiosas individuais era de forma diária, além disso, acreditavam sentir um Deus presente ou o 
Espírito Santo e que sua forma de viver é influenciada por suas crenças. Portanto, é possível observar 
que os participantes desse estudo presenciam a espiritualidade e religiosidade. 
Palavras-chave: Religiosidade; Espiritualidade; Estudantes de medicina. 

 

ABSTRACT  
The present study aims to address how organizational religiosity (RO), non-organizational 
religiosity (RNO) and intrinsic religiosity (IR) is experienced by medical students. An interview 
was carried out with 94 second-year medical students from the city of João Pessoa PB, applying 
the DUKE scale (DUREEL) on religiosity and spirituality. The questionnaire was administered in 
the classroom with participants who freely accepted. Data were analyzed using the SPSS statistical 
package. The results showed that the majority of students were of Catholic affiliation, that they 
attended masses, services or religious temples a few times a year, and that the frequency in which 
they dedicated their time to individual religious activities was daily, in addition, they believed they 
felt the presence of God/holy spirit, that your way of living is influenced by your beliefs. Therefore, 
it is possible to observe that the students participating in this study witness spirituality and 
religiosity. 
Keywords: Religiosity; Spirituality; Medical students. 
              

RESUMEN  
El presente estudio tiene como objetivo abordar cómo los estudiantes de medicina experimentan la 
religiosidad organizacional (RO), la religiosidad no organizacional (RNO) y la religiosidad 
intrínseca (RI). Se realizó una entrevista a 94 estudiantes de segundo año de medicina de la ciudad 
de João Pessoa PB, aplicando la escala DUKE (DUREEL) sobre religiosidad y espiritualidad. El 
cuestionario fue administrado en el aula y los participantes aceptaron libremente. Los datos se 
analizaron mediante el paquete estadístico SPSS. Los resultados mostraron que la mayoría de los 
estudiantes eran de filiación católica, que asistían a misas, servicios o templos religiosos pocas 
veces al año, y que la frecuencia con la que dedicaban su tiempo a actividades religiosas 
individuales era diaria, además, creían sintieron la presencia de Dios/espíritu santo, que tu forma 
de vivir está influenciada por tus creencias. Por lo tanto, es posible observar que los estudiantes 
participantes en este estudio testimonian la espiritualidad y la religiosidad de manera 
trascendental. 
Palabras Clave: Religiosidad; Espiritualidad; Estudiantes de medicina. 
              

 

1 INTRODUÇÃO  

 

A religiosidade e a espiritualidade compartilham um núcleo comum que envolve 

formas comportamentais, sentimentais e de pensamento com foco na transcendência e na 

busca por um ser superior. A religiosidade refere-se à sistematização de práticas, crenças e 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

rituais que promovem a reconciliação da pessoa com o sagrado. Por sua vez, a 

espiritualidade é mais individual, quando analisada a partir da interação entre o sagrado e 

o humano, considerando as virtudes advindas dessa relação (Noronha; Batista; Souza, 

2023). 

Refletir sobre religiosidade e saúde ressalta a importância desses aspectos na prática 

clínica cotidiana, evidenciando uma significativa disparidade entre o conhecimento teórico 

e sua aplicação prática. Destaca-se, portanto, a urgência da realização de mais estudos que 

analisem a interação entre esses conceitos e sua influência positiva na saúde e na doença, 

como exemplificado no estudo de Rodrigo Toniol (2018), que aborda as interferências da 

espiritualidade na saúde a partir de terapias alternativas (Thiengo et al., 2019). 

É fato que a espiritualidade pode despertar sentimentos de empatia e harmonia, 

resultando na melhoria das relações tanto entre estudantes durante seu processo de 

aprendizado quanto entre profissionais que já atuam, possibilitando uma interação positiva 

no ambiente de trabalho e, sobretudo, um melhor entendimento do paciente no 

planejamento dos cuidados em saúde (Malheiro et al., 2022). 

O emprego desses conceitos e elementos na área do cuidado à saúde da pessoa vai 

além da abordagem mecanicista do ser humano, frequentemente baseada em uma prestação 

de cuidados fragmentada e limitada a aspectos científicos e clinicamente objetivos. A 

espiritualidade incorpora dimensões subjetivas, considerando que o processo saúde-doença 

é uma construção multidimensional que abrange aspectos físicos, biológicos, sociais, 

psicológicos e espirituais (Carvalho; Colauto; Bacci, 2021). 

É importante ressaltar que os(as) profissionais de saúde devem estar preparados(as) 

para um atendimento humanizado e holístico, utilizando a espiritualidade como ferramenta, 

pois esses aspectos favorecem a consolidação de boas experiências no processo saúde-

doença quando trabalhados em contextos adequados. Por isso, os(as) estudantes de 

medicina podem perceber esses benefícios de forma prática ao compreenderem o papel 

fundamental da espiritualidade na humanização do cuidado (Costa et al., 2019). 

Dessa forma, destaca-se o potencial do questionário Duke Religious Index (DUKE), 

já consolidado em outros países, como Estados Unidos e Canadá, por sua capacidade de 

avaliar o índice de religiosidade e espiritualidade. Esse questionário é composto por cinco 

questões que abrangem três das principais dimensões do envolvimento religioso 

relacionadas aos resultados em saúde (Taunay et al., 2012). 

A versão em português da Escala de Religiosidade de DUREL, adaptada para o 

contexto brasileiro, apresenta boas propriedades psicométricas (Moreira-Almeida et al., 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

2008). A escala resumida de religiosidade, criada por Koenig, Meador e Parkerson em 1997, 

foi originalmente desenvolvida nos Estados Unidos e é composta por cinco itens que 

representam três dimensões da religiosidade: um item para comportamento religioso 

organizacional (RO), um item para comportamento religioso não organizacional (RNO) e 

três itens para religiosidade intrínseca (RI). Segundo Moreira-Almeida et al.: 

 
Os primeiros dois itens que abordam RO e RNO foram tirados de grandes estudos 
epidemiológicos realizados nos Estados Unidos e se mostraram relacionados a indicadores 
de saúde física, mental e suporte social. Os outros itens se referem à RI e são os três itens 
da escala de RI de Hoge que melhor se relacionam com a pontuação total nesta escala e com 
suporte social e desfechos em saúde (2008, p. 31). 

 

São consideradas dimensões do envolvimento religioso: a Religiosidade 

Organizacional (RO), que corresponde à frequência a encontros religiosos (missas, cultos, 

cerimônias, grupos de estudo ou de oração); a Religiosidade Não Organizacional (RNO), 

relacionada à frequência de atividades religiosas privadas (orações, meditação, leitura de 

textos religiosos, assistir ou ouvir programas religiosos na TV ou no rádio, entre outros); e a 

Religiosidade Intrínseca (RI), que se refere à busca pela internalização e vivência plena da 

religiosidade como objetivo central da vida do indivíduo, sendo os fins imediatos 

considerados secundários e alcançados em harmonia com princípios religiosos 

fundamentais (Taunay et al., 2012). 

Atualmente, a espiritualidade tem despertado crescente interesse como objeto de 

estudo nos campos da biologia, psicologia e sociologia. Ela tem sido compreendida como 

algo benéfico na vida das pessoas, mesmo quando dissociada do conceito de religião. A 

espiritualidade é entendida como a forma singular que cada pessoa encontra para ser e viver, 

podendo estar associada a uma ou mais religiões, ou mesmo a nenhuma, dependendo da 

cultura e da vivência internalizada por cada indivíduo (Moura et al., 2023). 

O objetivo deste estudo foi analisar como a Religiosidade Organizacional (RO), a 

Religiosidade Não Organizacional (RNO) e a Religiosidade Intrínseca (RI) são vivenciadas 

por estudantes de medicina em sua prática cotidiana, tendo o sagrado como suporte 

espiritual. 

 
2 MÉTODO 
 

Trata-se de um estudo descritivo, exploratório, de corte transversal, com abordagem 

quantitativa, do tipo pesquisa de campo, cujo principal objetivo é analisar como a 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

Religiosidade Organizacional (RO), a Religiosidade Não Organizacional (RNO) e a 

Religiosidade Intrínseca (RI) são vivenciadas por estudantes de medicina. 

O estudo foi realizado com 94 estudantes do segundo ano do curso de medicina de 

uma instituição privada localizada na cidade de João Pessoa – PB, sendo 56 do sexo 

feminino e 38 do sexo masculino. Todos os participantes assinaram o Termo de 

Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE), e o estudo foi aprovado pelo Comitê de Ética em 

Pesquisa com Seres Humanos, sob o número de protocolo 68764723.1.0000.5179. Foram 

excluídos do estudo os estudantes que não concordaram em participar ou que estiveram 

ausentes no dia da coleta de dados. As variáveis sociodemográficas foram coletadas por meio 

de um questionário específico elaborado pelos autores. 

A coleta de dados ocorreu entre os meses de outubro e dezembro de 2023. Como 

instrumento de pesquisa, foi utilizado o Índice de Religiosidade de Duke (Duke-DUREL), 

validado no Brasil por Taunay et al. (2012), e originalmente desenvolvido por Koenig, 

Meador e Parkerson (1997). Esse instrumento avalia a religiosidade a partir de três 

dimensões distintas: Religiosidade Organizacional (RO), que se refere à prática pública, 

social e institucional, como a participação em encontros religiosos (missas, cultos, grupos 

de oração); Religiosidade Não Organizacional (RNO), que diz respeito à prática religiosa 

privada, pessoal e individual (como orações, estudo de escrituras, assistir a programas 

religiosos); e Religiosidade Intrínseca (RI), que avalia o grau de comprometimento e 

motivação religiosa pessoal (Koenig; Büssing, 2010). As duas primeiras dimensões são 

mensuradas por itens únicos, enquanto a dimensão da religiosidade intrínseca é avaliada 

por meio de três itens. 

O Duke Religious Index (DUREL) é uma escala composta por cinco itens que medem 

essas três dimensões da religiosidade. Os dois primeiros itens avaliam a RO e a RNO, 

enquanto os três itens restantes, adaptados de um instrumento anteriormente desenvolvido 

por Hoge, avaliam a RI. 

Os dados foram tabulados e analisados com o auxílio do software Statistical Package 

for the Social Sciences (SPSS), versão 18.0. 

 

3 RELIGIOSIDADE E SAÚDE: FUNDAMENTOS, EVIDÊNCIAS E 

PERSPECTIVAS TRANSCENDENTAIS 

 

Desde os primórdios da humanidade, observa-se uma conexão entre religião e saúde. 

A espiritualidade, a religiosidade e a própria religião são expressões profundamente 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

humanas, que se manifestam em diversas dimensões da experiência individual, como o 

pensamento, os sentimentos, as atitudes, as palavras, as vivências e os caminhos 

percorridos. No entanto, esses aspectos também transcendem o indivíduo, expressando-se 

nas relações com o transcendente, com a família, com instituições religiosas e sociais, com a 

comunidade e com a cultura de forma geral. Trata-se, portanto, de um fenômeno complexo 

e multifacetado, capaz de exercer tanto influências benéficas e construtivas quanto efeitos 

negativos e nocivos, o que o caracteriza como multivalente (Pargament et al., 2013). 

Uma das principais dificuldades enfrentadas pelas pesquisas que envolvem religião e 

saúde é a ausência de uma definição amplamente consensual para os termos espiritualidade 

e religiosidade no âmbito científico. Essa indefinição conceitual representa um obstáculo 

significativo para o avanço dos estudos na área (Hufford, 2010, p. 82). Conforme 

argumentam Koenig (2011, 2012, 2018) e Koenig, King e Carson (2012), a espiritualidade, 

em particular, é um constructo cuja definição tende a ser mais ampla, inclusiva e 

controversa, apresentando considerável sobreposição com outros conceitos associados à 

saúde mental, como sentido de vida, bem-estar, paz e harmonia (Koenig, 2018, p. 21). 

No campo da medicina e da saúde, tem-se intensificado o debate sobre qual termo é 

mais apropriado para uso em estudos científicos: religião, religiosidade ou espiritualidade. 

Do ponto de vista metodológico, autores como Balboni e Peteet (2017, p. 5), Koenig (2018, 

p. 37) e Koenig, King e Carson (2012, p. 37), têm preferido o uso do termo religião, ou mais 

especificamente religiosidade, por considerarem que este é um constructo mais facilmente 

isolável, mensurável e comparável em estudos acadêmicos que exigem replicabilidade e 

escalabilidade. Por outro lado, o termo espiritualidade tem sido mais utilizado no contexto 

clínico, especialmente no contato direto com pacientes, devido à sua natureza mais subjetiva 

e abrangente. 

Embora se reconheça que o conceito de religiosidade possui maior precisão 

conceitual e seja mais facilmente quantificável, Rosmarin e Koenig (2020), ao publicarem a 

segunda edição do Handbook of Religion and Mental Health, optaram por incluir também 

o termo espiritualidade no título da obra, que passou a se chamar Handbook of Spirituality, 

Religion, and Mental Health. Segundo os autores, essa mudança se justifica pela 

constatação de que, embora a maioria da população mundial ainda declare alguma forma de 

afiliação religiosa, observa-se um movimento crescente, especialmente nas sociedades 

ocidentais, em direção a uma identidade espiritual menos vinculada a instituições religiosas 

formais, mantendo, entretanto, a crença em Deus (Rosmarin; Koenig, 2020, p. xviii). 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

Esse fenômeno, conhecido como crentes sem religião, parece estar associado a um 

renovado interesse pela espiritualidade no campo da saúde mental. Muitas publicações 

recentes têm preferido utilizar o termo espiritual em detrimento de religião ou 

religiosidade. Ainda assim, apesar da sobreposição semântica que frequentemente ocorre 

entre espiritualidade e religião, é essencial que esses conceitos sejam claramente 

diferenciados quando investigados por meio de métodos científicos, a fim de assegurar o 

rigor e a clareza necessários às pesquisas na área. 

 

3.1  Espiritualidade e religiosidade como constructos psicológicos autônomos 

 

Sob a perspectiva da Psicologia da Religião, a espiritualidade e a religiosidade são 

compreendidas como dimensões psicológicas fundamentais, possuindo status próprio e 

distinto na constituição da psique humana. Esses constructos não derivam, nem estão 

subordinados, a outras estruturas psicológicas já consolidadas, como os traços de 

personalidade descritos pelo modelo dos cinco fatores, o Five Factor Model (FFM) 

(Piedmont; Wilkins, 2013, p. 176). 

A autonomia conceitual da espiritualidade e da religiosidade, especialmente quando 

avaliada por instrumentos que não sofrem interferência de variáveis associadas a outros 

constructos psicológicos, permite uma mensuração mais precisa e confiável. Essa 

independência metodológica favorece a análise da plausibilidade causal já evidenciada entre 

espiritualidade/religiosidade e diversos desfechos relacionados à saúde física e mental, tais 

como bem-estar, qualidade de vida, maturidade psicológica, capacidade de enfrentamento, 

respostas positivas ou negativas a tratamentos, além de condições como ansiedade, 

depressão e suicídio (Piedmont; Wilkins, 2013). 

A forma como se dá o conhecimento de Deus é, tradicionalmente, objeto da Teologia, 

uma vez que ultrapassa os limites do tempo e do espaço e, portanto, escapa aos métodos de 

mensuração empírica (Sulmasy, 2002). No entanto, apesar de muitos fundamentos da 

religião estarem ancorados em premissas metafísicas e envolverem influências de ordem 

sobrenatural o que excede o escopo da investigação científica, áreas como a Epigenética, a 

Psiconeuroimunologia, as Neurociências e a Medicina Psicossomática têm contribuído 

significativamente para a compreensão dos possíveis mecanismos fisiológicos por meio dos 

quais fatores (epi)genéticos, biológicos, psicológicos, sociais, ambientais e individuais 

podem atuar como mediadores ou moderadores da religiosidade, influenciando, assim, a 

saúde mental e física (Koenig; King; Carson, 2012, p. 604; Koenig, 2018). 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

 

3.2 Evidências genéticas e epigenéticas da influência religiosa na saúde 

 

As crenças e práticas religiosas podem exercer influência sobre a saúde psíquica desde 

o período pré-natal, principalmente por meio do impacto da religiosidade na saúde mental 

e física dos pais, especialmente da mãe. Essas influências podem se estender ainda mais, 

sendo herdadas por meio de alterações epigenéticas adquiridas por gerações anteriores, 

como os bisavós, em resposta ao ambiente. Além disso, fatores genéticos relacionados ao 

temperamento e ao caráter também desempenham um papel causal relevante na saúde 

mental (Koenig, 2018). 

De acordo com Vance (2010, p. 347), pesquisas em genética do comportamento, 

incluindo estudos com gêmeos homozigotos indicam a existência de influência genética 

sobre certos aspectos da religiosidade, sobretudo na vida adulta. Um estudo envolvendo 

2.537 jovens adultos revelou que, mesmo apresentando menor frequência do genótipo 

protetor SLCA4 SS/SL, adolescentes religiosos demonstraram menor propensão ao uso de 

drogas (Dew; Koenig, 2014). 

No que diz respeito aos fatores biológicos, o envolvimento religioso tem se mostrado 

associado à melhora da capacidade de enfrentamento do estresse, o que, por sua vez, está 

relacionado à redução dos níveis de marcadores inflamatórios, indicando menor inflamação 

sistêmica e à desaceleração da degeneração dos telômeros cromossômicos. Esses efeitos 

estão ligados a uma menor incidência de doenças emocionais e de condições físicas como 

aterosclerose coronariana ou cerebral, diabetes, asma, artrite, bem como enfermidades 

associadas ao envelhecimento (Koenig, 2018, p. 363). 

Ademais, foram observadas alterações em áreas cerebrais de adultos com alta 

religiosidade, as quais “provavelmente protegem contra sintomas depressivos em indivíduos 

de alto risco” (Koenig, 2018, p. 363). 

Entre os mecanismos por meio dos quais a religiosidade pode influenciar a saúde, os 

fatores psicológicos ocupam lugar de destaque. Um desses fatores, segundo Koenig, é a 

hierarquia de prioridades estabelecida pelo indivíduo ao longo da vida. Muitas vezes, essa 

prioridade central pode estar relacionada a uma pessoa significativa (como um familiar, 

amigo ou parceiro), a uma habilidade específica, a uma ocupação ou mesmo ao desejo 

intenso de superar um problema de saúde ou evitar determinada situação a todo custo. 

Quando há perda ou transformação desse elemento central, é comum o surgimento de 

sofrimento emocional, ansiedade, depressão e dor psíquica (Koenig, 2018). 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

A religiosidade pode influenciar de maneira significativa o ambiente em que a pessoa 

vive, contribuindo para a ruptura de ciclos de estresse e de fatores que promovem problemas 

de saúde mental. Crianças geradas e criadas em contextos familiares estáveis e 

religiosamente equilibrados tendem a apresentar maiores chances de se tornarem adultos 

emocionalmente saudáveis, com menor propensão ao uso de álcool, drogas, envolvimento 

em acidentes ou comportamentos violentos. No entanto, essa influência positiva não é 

universal, especialmente em contextos marcados por conflitos religiosos, como em zonas de 

guerra no Oriente Médio. No plano individual, valores morais derivados da religião podem 

orientar decisões, promover o autocontrole e estimular escolhas pró-sociais, contribuindo 

para a saúde mental e para a construção de comunidades mais solidárias (Koenig, 2018). 

 

4 RESULTADOS E DISCUSSÃO  

 

Inicialmente, foram coletados dados sociodemográficos e informações sobre a 

religiosidade (crenças religiosas) de 94 estudantes, entre os meses de outubro e dezembro 

de 2023 (Tabela 1). A idade dos entrevistados variou entre 17 e 45 anos, com média de 22,4 

± 5,6 anos. A maioria era composta por mulheres (59,6%), com faixa etária entre 17 e 25 

anos (81,9%), pessoas solteiras (78,7%) e pertencentes, predominantemente, às religiões 

católica (60,6%), protestante (19,2%) e ao grupo identificado como espiritualizado, sem 

vinculação institucional (11,7%). 

Optou-se por não incluir informações sobre a situação socioeconômica dos 

participantes, uma vez que a amostra foi composta exclusivamente por estudantes de 

Medicina, cuja maioria não exerce atividade profissional remunerada durante o curso. 

Considerando essa característica comum à população estudada, entendeu-se que os dados 

socioeconômicos não trariam contribuição significativa para os objetivos da pesquisa, 

podendo, inclusive, introduzir vieses interpretativos alheios ao foco principal do estudo. 

 

Tabela 1 – Variáveis demográficas dos participantes da pesquisa, realizada 
com estudantes de medicina. 

Variáveis demográficas Total  
n (%) 

Sexo  
Masculino 38 (40,4) 
Feminino 56 (59,6) 
Faixa etária (anos)  
16 a 25 anos 77 (81,9) 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

26 a 35 anos 14 (14,9) 
36 a 45 anos 3 (3,2) 
Estado civil   
Casado 10 (10,6) 
Viúvo - 
União consensual 3 (3,2) 
Solteiro 74 (78,7) 
Separado/divorciado 3 (3,2) 
Parceiro regular 4 (4,3) 
Crença Religiosa  
Católica 57 (60,6) 
Evangélica 18 (19,2) 
Espírita 2 (2,1) 
Afro brasileira - 
Espiritualizadas/religião 11 (11,7) 
Ateu/Agnóstico/Sem religião 5 (5,3) 
Outras Religiões 1 (1,1) 

Total 94 (100,0) 
Fonte: Elaborado pelos autores conforme dados da pesquisa (2023). 

   

Um estudo realizado por Noronha, Rosa e Bernardes (2017), buscou identificar 

diferenças relacionadas ao sexo, à faixa etária e ao nível de religiosidade. Os autores 

observaram que os participantes com mais idade tendem a externalizar e internalizar mais 

a religiosidade, independentemente do sexo, em comparação com os mais jovens. Durante 

o estudo, identificou-se um perfil de elevada religiosidade entre os jovens médicos, o que 

permite inferir que esse perfil pode influenciar o destaque dado às crenças religiosas durante 

o atendimento ao paciente. 

O estudo de Souza, Bueno e Assunção (2021), revelou que 35,5% dos participantes se 

declararam católicos, seguidos por protestantes (22,2%). Outros participantes afirmaram 

apenas acreditar em Deus, sem estarem vinculados a uma religião específica. Resultados 

semelhantes foram encontrados por Costa et al. (2019), cujo estudo mostrou que 58,6% dos 

estudantes de medicina se identificavam como católicos. Esses achados corroboram os 

resultados da presente pesquisa, em que a maioria dos entrevistados declarou 

pertencimento às religiões católica e protestante. 

Sob a ótica da espiritualidade, Koenig, Meador e Parkerson (1997), renomados 

estudiosos da área, afirmam que as crenças e práticas religiosas apresentam uma associação 

positiva com o bem-estar, a saúde mental e a capacidade de lidar com situações estressantes. 

Além disso, Pinto e Falcão (2014), destacam que compreender e respeitar as crenças dos 

pacientes favorece a adesão ao tratamento e melhora os resultados dos cuidados médicos. 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

As práticas religiosas, frequentemente, incentivam hábitos saudáveis, proporcionam apoio 

social, reduzem o estresse e a mortalidade, ao conferirem sentido e sustentação à vida (Pinto; 

Falcão, 2014). 

 

Tabela 2 - Perfil dos estudantes de Medicina quanto à Religiosidade 

Organizacional (RO). 

Respostas 
Frequência com que você vai à igreja, 

templo ou outro encontro religioso 
 n % 

Mais que uma vez semana 15 16,0 
Uma vez por semana 20 21,3 
2 a 3 vezes por mês 18 19,1 
Algumas vezes por ano 28 29,8 
Uma vez por ano 5 5,3 
Nunca 8 8,5 

Total 94 100,0 
Fonte: Elaborado pelos autores conforme dados da pesquisa (2023) 

 

Quando questionados sobre a participação em atividades religiosas, observou-se que 

29,8% dos estudantes entrevistados responderam que comparecem à igreja, ao templo ou a 

algum encontro religioso apenas algumas vezes por ano; 21,3% frequentam uma vez por 

semana; 19,1% afirmaram ir duas ou três vezes por mês; e 16,0% comparecem mais de uma 

vez por semana. Já 5,3% relataram ir apenas uma vez por ano ou menos, enquanto 8,5% 

afirmaram nunca frequentar tais espaços (Tabela 2). 

No estudo realizado por Souza, Bueno e Assunção (2021), os entrevistados também 

foram indagados sobre a frequência de participação em cultos, missas ou templos religiosos, 

sendo que 27,1% relataram frequentá-los algumas vezes por ano, dado que se aproxima dos 

resultados obtidos na presente pesquisa. 

Segundo Farinha et al. (2018), a satisfação espiritual e a prática religiosa, 

independentemente da tradição ou tipo, estão diretamente associadas a avaliações positivas 

da saúde individual. Dessa forma, pessoas com maior vivência espiritual ou religiosa tendem 

a enfrentar problemas de saúde com menor nível de estresse. 

Pesquisas como a de Moura et al. (2023), ressaltam a importância da espiritualidade 

na prevenção de transtornos como ansiedade, depressão e comportamento suicida. Isso se 

deve ao fato de que a prática espiritual pode promover sentimentos positivos, como 

esperança, alívio, plenitude, satisfação e senso de pertencimento a um grupo social. 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

Nesse sentido, a espiritualidade pode ser compreendida como uma construção teórica 

multidimensional, fundamentada na ideia de transcendência,  entendida como a capacidade 

de ir além ou acima do eu real (Bożek; Nowak; Blukacz, 2020). A transcendência pode 

ocorrer de forma interna, manifestando-se na autorrealização, no autoaperfeiçoamento e no 

desenvolvimento pessoal; ou de maneira externa, direcionada a uma entidade ou energia 

superior, ou ainda a outra pessoa considerada de valor especial (Bożek; Nowak; Blukacz, 

2020). 

Historicamente, é possível observar que, em determinadas culturas, a medicina está 

associada ao sangue, dado que este é entendido como um elemento que carrega o mistério 

da existência, estreitamente ligado ao sofrimento, à dor e aos momentos cruciais da vida 

humana, como o nascimento e a morte (Amaral; Brito; Brandão, 2024). Por essa razão, a 

medicina é considerada uma ferramenta prática presente em diversas sociedades para lidar 

com esse enigma. Ainda que, no campo científico, a espiritualidade não seja empiricamente 

comprovada, a medicina e outras práticas de cuidado mantêm a capacidade de atuar em 

duas frentes complementares: promover o desenvolvimento individual e oferecer um serviço 

à humanidade e à vida (Amaral; Brito; Brandão, 2024). 

 
Tabela 3 - Frequência dos estudantes de Medicina quanto à Religiosidade Não 

Organizacional (RNO). 

Respostas 
Com que frequência dedica seu tempo 

a atividades religiosas individuais, 
como preces, rezas, meditações, 

       
  

 N % 
Mais que uma vez dia 11 11,7 
Diariamente 35 37,2 
2 a 3 vezes por semana 14 14,9 
Uma vez por semana 3 3,2 
Poucas vezes por mês 14 14,9 
Nunca ou raramente 17 18,1 

Total 94 100,0 
 Fonte: Elaborado pelos autores conforme dados da pesquisa (2023). 

 

Ao serem indagados sobre a frequência com que se dedicam a atividades religiosas, 

tais como preces, orações, meditações, leitura da Bíblia ou de outros textos sagrados ou seja, 

práticas relacionadas à Religiosidade Não Organizacional (RNO), 11,7% dos estudantes 

afirmaram realizar essas atividades mais de uma vez ao dia; 37,2% declararam praticá-las 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

diariamente; 14,9%, de duas a três vezes por semana; 3,2%, uma vez por semana; 14,9%, 

poucas vezes por mês; e 18,1% raramente ou nunca (Tabela 3). 

Diante desses resultados, observa-se que uma parcela expressiva dos estudantes 

(37,2%) realiza atividades religiosas diariamente. Dados semelhantes foram encontrados no 

estudo de Sousa e Aguiar (2021), no qual 83,3% dos participantes afirmaram incorporar 

práticas religiosas em sua rotina diária. As formas religiosas mais mencionadas incluem 

orações, participação em cultos, missas ou reuniões, além da leitura de textos sagrados ou 

de conteúdos religiosos — práticas que se enquadram tanto na RO quanto na RNO. 

Cabe destacar que, no estudo supracitado, alguns participantes não se consideravam 

religiosos, mas relataram possuir hábitos herdados de tradições religiosas familiares, como 

o ato de se benzer diariamente ou orar antes de dormir. Outros mencionaram práticas 

subjetivas de aproximação com o sagrado, como a contemplação da natureza, rituais 

pessoais, leitura sobre espiritualidade e filosofia, além da busca por equilíbrio emocional e 

autorreflexão sobre a vida (Sousa; Aguiar, 2021). 

O estudo de Ritz (2023), realizado com estudantes de graduação e pós-graduação em 

Ciências da Religião, aponta que o grupo identificado como sem religião representa a 

terceira maior categoria de pertencimento religioso no Brasil, somando mais de 15 milhões 

de pessoas no Censo de 2010. O autor destaca os indivíduos que, embora se declarem sem 

religião, mantêm algum tipo de crença denominados sem religião com crença , analisando 

como a urbanização contribuiu para a fragilização da herança religiosa por meio da 

recomposição da memória coletiva e da reconfiguração das identidades. Nesse processo, a 

fragilidade na transmissão das tradições religiosas é evidenciada como um fator relevante, 

contribuindo para a desinstitucionalização e individualização das crenças entre os(as) 

participantes. 

A importância da religiosidade e da espiritualidade também foi observada entre 

estudantes da área da saúde no estudo de Ferreira et al. (2018), no qual os participantes 

relataram atribuir sentido à vida e força espiritual em momentos de dificuldade, mesmo na 

ausência de uma disciplina formal sobre o tema. Nessa perspectiva, pessoas que não seguem 

uma religião específica podem encontrar, na espiritualidade, um suporte significativo para 

lidar com desafios, enquanto indivíduos com prática religiosa nem sempre encontram total 

acolhimento em suas crenças. A conexão entre espiritualidade, religião e bem-estar é 

complexa e profunda, remontando a períodos em que medicina e religião seguiam trajetórias 

paralelas e, ao mesmo tempo, interligadas (Costa et al., 2019). 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

Nesse contexto, a espiritualidade pode ser compreendida como uma experiência 

universal que abrange a dimensão existencial e a essência da natureza humana. Trata-se de 

uma jornada pessoal em busca de compreensão sobre questões fundamentais da existência, 

do significado da vida e da relação com o divino, uma experiência que pode ou não resultar 

em práticas religiosas ou na formação de vínculos com comunidades religiosas. Por outro 

lado, a religiosidade está mais associada a um conjunto de crenças e práticas compartilhadas 

por um grupo, podendo se manifestar tanto de forma organizacional (como a participação 

em instituições religiosas) quanto não organizacional (como a oração individual, a leitura de 

textos sagrados ou o consumo de programação religiosa na mídia) (Silva; Scorsolini-Comin, 

2020; Lucchetti et al., 2010). 

Em estudo conduzido por Lucchetti et al. (2010), foi observado que muitos pacientes 

expressam o desejo de que seus médicos abordem temas relacionados à religião e à 

espiritualidade. Os pacientes relataram que se sentiriam mais acolhidos e confiantes na 

relação com seus   médicos se esses temas fossem discutidos com maior frequência, o que 

poderia contribuir para uma abordagem mais humanizada da medicina. 

A presença de elementos religiosos e espirituais desempenha um papel relevante na 

promoção, prevenção e recuperação da saúde, influenciando positivamente a qualidade de 

vida. Tais elementos podem, inclusive, reduzir a necessidade de utilização de serviços de 

saúde e incentivar a adoção de estilos de vida mais saudáveis. Os benefícios vão além do 

bem-estar psicológico, impactando também processos fisiológicos diversos, como as funções 

cardiovascular, neuroendócrina e imunológica, contribuindo para a melhoria dos perfis 

lipídicos e para a redução de hormônios relacionados ao estresse (Ferreira et al., 2020; Silva; 

Scorsolini-Comin, 2020). 

A literatura também aponta que as crenças religiosas influenciam múltiplos aspectos 

do comportamento em saúde, incluindo os processos de adoecimento, os cuidados médicos, 

a tomada de decisões clínicas e a relação médico-paciente. 

 
Tabela 4 - Perfil dos estudantes de Medicina quanto à Religiosidade Intrínseca 

(RI). 

Respostas 

Em minha vida 
eu sinto a 

presença de 
Deus ou do 

Espírito Santo  

As minhas 
crenças religiosas 
estão realmente 
por trás de toda 

minha maneira de 
viver  

Eu me esforço muito 
para viver a minha 

religião em todos os 
aspectos da minha 

vida 

 N % N % N % 
Tudo verdade pra mim 62 66,0 28 29,8 24 25,5 
Em geral verdade 17 18,1 35 37,2 33 35,1 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

Não estou certo 7 7,4 12 12,8 10 10,6 
Em geral não é verdade 2 2,1 8 8,5 13 13,8 
Não é verdade 6 6,4 11 11,7 14 14,9 

Total 94 100,0

 

94 100,0 94 100,0 
Fonte: Elaborado pelos autores conforme dados da pesquisa (2023). 

 

Quando foram questionados sobre a Religiosidade Intrínseca (RI), 66% dos 

estudantes afirmaram sentir a presença de Deus ou do Espírito Santo em suas vidas; 18,1% 

disseram que, em geral, essa afirmação era verdadeira; 7,4% afirmaram não ter certeza; 2,1% 

disseram que, em geral, não era verdade; e 6,4% relataram que a afirmação não era 

verdadeira. 

Ao serem questionados se suas crenças religiosas estavam realmente por trás de toda 

a sua maneira de viver, 29,8% responderam que isso era totalmente verdade para eles; 37,2% 

afirmaram que, em geral, era verdade; 12,8% disseram não ter certeza; 8,5% relataram que, 

em geral, não era verdade; e 11,7% afirmaram que não era verdade. 

Na terceira pergunta da RI,  Eu me esforço muito para viver a minha religião em 

todos os aspectos da minha vida, 25,5% afirmaram que a declaração era totalmente 

verdadeira; 35,1% disseram que, em geral, era verdadeira; 10,6% afirmaram não ter certeza; 

13,8% disseram que, em geral, não era verdadeira; e 14,9% afirmaram que não era 

verdadeira (Tabela 4). 

Estudos como os de Souza, Bueno e Assunção (2021), e de Aguiar, Cazella e Costa 

(2017), realizados com médicos e estudantes de medicina, também buscaram compreender 

a dimensão da religiosidade intrínseca dos participantes, considerando suas crenças, 

experiências religiosas e estilo de vida. Os resultados obtidos nesses estudos mostraram-se 

semelhantes aos encontrados na presente pesquisa. 

A literatura também descreve a existência de um fenômeno conhecido como 

religiosity gap, ou seja, a diferença entre os níveis de religiosidade e espiritualidade dos 

médicos em relação aos pacientes que atendem, geralmente menor entre os profissionais da 

saúde, o que pode gerar hesitações empáticas e prejudicar a relação médico-paciente. 

Contudo, esse distanciamento não foi identificado na amostra analisada neste estudo 

(Aguiar; Cazella; Costa, 2017). 

Sob essa perspectiva, um levantamento com 5.890 estudantes de medicina revelou 

que 88% acreditavam que espiritualidade e religiosidade influenciam a saúde dos pacientes. 

Desses, 81,4% avaliavam essa influência como geralmente positiva, enquanto 15,6% a 

consideravam ambivalente, tanto positiva quanto negativa. Quando questionados sobre a 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

espiritualidade na prática médica, 58,4% concordaram que ela interfere com grande ou 

enorme intensidade no entendimento do processo saúde-doença e na relação médico-

paciente (Souza; Bueno; Assunção, 2021). 

Estudos como os de Menegatti-Chequini et al. (2019) e Abdulla, Hossain e Barla 

(2019), indicam que muitos médicos valorizam a integração da espiritualidade na prática 

clínica. No entanto, enfrentam obstáculos como falta de tempo e ausência de formação 

adequada, o que dificulta a abordagem desses temas nas consultas. Por outro lado, há 

profissionais que não atribuem importância à espiritualidade e não a reconhecem como 

parte de suas responsabilidades enquanto médicos. 

Enquanto a religiosidade e a espiritualidade são compreendidas como símbolos, guias 

ou ideais presentes no cotidiano social e, portanto, integrantes da história da humanidade, 

algumas vertentes doutrinárias defendem que a experiência religiosa é inerente a uma vida 

significativa, por meio da qual o ser humano acessa o poder de suas grandezas espirituais e 

busca recursos internos para lidar com acontecimentos e crises (Aguiar; Cazella; Costa, 

2017). 

Pesquisas como a conduzida por Rodrigo Toniol (2022), reforçam a ideia de que a 

espiritualidade influencia positivamente a saúde, não apenas por mecanismos como o efeito 

placebo, mas principalmente por promover sentido existencial, resiliência emocional e 

conexão com o mundo. Assim, questões relacionadas ao propósito da vida podem estar 

intrinsecamente ligadas ao desenvolvimento e manejo de diversas condições 

psicossomáticas que afetam pessoas em escala global. Por isso, é fundamental que o 

profissional de saúde considere a dimensão espiritual do paciente, a fim de proporcionar um 

cuidado integral, enxergando-o não apenas como alguém doente, mas como um ser humano 

em sua totalidade (Costa et al., 2019). 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O estudo evidenciou como os estudantes do segundo ano do curso de Medicina 

vivenciam suas práticas religiosas, segundo os parâmetros da Escala de Religiosidade de 

Duke (DUREL). Observou-se que esses estudantes mantêm uma prática religiosa positiva e 

ativa em seu cotidiano, revelando-se uma dimensão relevante em suas vidas acadêmicas e 

pessoais. 

A maioria dos participantes apresenta uma Religiosidade Organizacional (RO) 

moderada, caracterizada pela frequência ocasional a encontros religiosos, como missas ou 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

cultos. Já a Religiosidade Não Organizacional (RNO) mostrou-se mais presente e contínua, 

com práticas diárias como orações, meditação e leitura de textos sagrados. A Religiosidade 

Intrínseca (RI) também se destacou como uma dimensão significativa, sendo percebida 

pelos estudantes como benéficas, ao manifestarem sentir a presença de Deus em suas vidas 

e reconhecerem que suas crenças influenciam diretamente sua forma de viver e tomar 

decisões. Esses achados reforçam a importância de reconhecer a dimensão espiritual no 

processo formativo desses estudantes. 

Nesse sentido, os resultados sugerem que a religiosidade cumpre um papel essencial 

como prática espiritual e como componente de transcendência na formação acadêmica em 

saúde. Todavia, recomenda-se a realização de novos estudos que aprofundem a 

compreensão das relações entre religiosidade e espiritualidade vivenciadas por estudantes 

de Medicina, especialmente no contexto universitário, à luz da Escala DUREL. 

Não se pode negligenciar a relevância dessa dimensão humana — a espiritualidade — 

cultivada e expressa por meio da religiosidade, muitas vezes associada a conceitos 

metafísicos. Essa vivência representa um aspecto importante da formação dos futuros 

médicos, favorecendo o desenvolvimento de um comportamento ético, empático e integral, 

capaz de acolher o paciente em sua totalidade, considerando suas dimensões física, 

emocional, espiritual e social. 

 

REFERÊNCIAS: 
 
ABDULLA, A.; HOSSAIN, M.; BARLA, C. Toward Comprehensive Medicine: Listening to 
Spiritual and Religious Needs of Patients. Gerontology and Geriatric Medicine, v. 5, p. 
1-6, 2019. Disponível em: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/31065573/.  Acesso em: 23 
nov. 2025. 
 
AGUIAR, P. R.; CAZELLA, S. C.; COSTA, M. R. A religiosidade/espiritualidade dos 
médicos de família: avaliação de alunos da Universidade Aberta do SUS (UNA-
SUS). Revista Brasileira de Educação Médica, v. 41, n. 2, p. 310-319, 2017. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbem/a/dqBFrttKKFTxZS4n3SM7f7F/abstract/?lang=pt. Acesso 
em: 22 nov. 2025. 
 
AMARAL, R. C.; BRITO, E. N. D.; BRANDÃO, U. R. Relevância da religiosidade e da 
espiritualidade na medicina. Research, Society and Development, v. 13, n. 2, p. 
e3313244448-e3313244448, 2024. Disponível em: 
https://rsdjournal.org/rsd/article/view/44448/35912. Acesso em: 22 nov. 2025. 
 
BALBONI, Michael J.; PETEET, John R. Spirituality and Religion Within the Culture 
of Medicine Spirituality and Religion Within the Culture of Medicine. New York: 
Oxford University, 2017. E-book. 
 



MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

BOŻEK, A.; NOWAK, P. F.; BLUKACZ, M. The relationship between spirituality, health-
related behavior, and psychological well-being. Frontiers in Psychology, v. 11, p. 
552187, 2020. Disponível em: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/32922340/.  Acesso em: 
21 nov. 2025. 
 
CARVALHO, M. S.; COLAUTO, F. de S. M.; BACCI, B. M. C. A importância da fé para 
auxiliar a cura na medicina: relato de caso. Brazilian Journal of Health Review, v. 4, 
n. 3, p. 9664-9668, 2021. Disponível em: 
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BJHR/article/view/29150. Acesso em: 
22 nov. 2025. 
 
COSTA, M. S. et al. Spirituality and religiosity: knowledge of medical students. Revista 
Bioética, v. 27, p. 350-358, 2019. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/bioet/a/MqrVhcp6B7CRgHDDTrZtGGm/?format=pdf&lang=en. 
Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
DEW, Rachel E.; KOENIG, Harold George. Religious Involvement, the Serotonin 
Transporter Promoter Polymorphism, and Drug Use in Young Adults. International 
Journal of Social Science Studies, v. 2, n. 1, 2014. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/270706217_Religious_Involvement_the_Serot
onin_Transporter_Promoter_Polymorphism_and_Drug_Use_in_Young_Adults. Acesso 
em: 22 nov. 2025. 
 
FARINHA, F. T. et al.  Correlation between spirituality, religiosity and quality of life of 
adolescents. Revista Bioética, v. 26, p. 567-573, 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/bioet/a/ybh5BgdDzWGHpW3b3LHx3qf/?format=pdf&lang=en. 
Acesso em: 25 nov. 2025. 
 
FERREIRA, L. F. et al. A influência da espiritualidade e da religiosidade na aceitação da 
doença e no tratamento de pacientes oncológicos: revisão integrativa da 
literatura. Revista Brasileira de Cancerologia, v. 66, n. 2, 2020. Disponível em: 
https://rbc.inca.gov.br/index.php/revista/article/view/422.  Acesso em: 19 nov. 2025. 
 
FERREIRA, T. T. et al. The perception of medical students as well as students from other 
health-related areas regarding the relations between spirituality, religiosity and 
health. Revista Brasileira de Educação Médica, v. 42, p. 67-74, 2018. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbem/a/949srBS3hRT5ygRgW8YvPrf/abstract/?lang=pt.  Acesso 
em: 19 nov. 2025. 
 
HUFFORD, David J. Strengths and weaknesses in the field of spiritualiy and health. In: 
GRASSIE, William (ed.). Advanced methodologies in the scientific study of 
religion and spirituality. Phildelphia: Metanexus Institute, 2010. p. 73-116. E-book. 
KOENIG, H. G.; BUSSING, A. The Duke University Religion Index (DUREL): A Five-Item 
Measure for Use in Epidemiological Studies. Religions, v.1, p. 78-85, 2010. Disponível 
em: https://www.mdpi.com/2077-1444/1/1/78. Acesso em: 19 nov. 2025. 
 
KOENIG, H. G.; MEADOR, K.; PARKENSON, G. - Religion Index for Psychiatric Research: 
a 5-item Measure for Use in Health Outcome Studies. Am J Psychiatry, v. 154, p. 885-
886, 1997. Disponível em: https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/9167530/. Acesso em: 20 
nov. 2025. 
 



RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

KOENIG, Harold George. Medicina, Religião e Saúde: o encontro da ciência e da 
espiritualidade. Porto Alegre, L&PM, 2012. 
 
KOENIG, Harold George. Religion and Mental Health: 
Research and Clinical Applications. London: Elsevier. 2018. E-book. 
 
KOENIG, Harold George. Spirituality and Health Research: methods, measurements, 
statistics, and resources. West Conshohocken (EUA): Templeton Press, 2011. E-book. 
 
KOENIG; Harold George.; KING, Dana E.; CARSON, Verna Benner. Handbook of 
Religion and Health. 2nd ed. New York: Oxford University Press, 2012. E-book. 
 
LUCCHETTI, G. et al. Espiritualidade na prática clínica: o que o clínico deve 
saber. Revista Brasileira Clínica Médica, v. 8, n. 2, p. 154-8, 2010. Disponível em: 
https://docs.bvsalud.org/upload/S/1679-1010/2010/v8n2/a012.pdf. Acesso em: 22 nov. 
2025. 
 
MALHEIRO, R. F. et al. Saúde, espiritualidade e religiosidade na visão dos estudantes de 
medicina. Revista Eletrônica Acervo Saúde, v. 15, n. 2, p. e9779-e9779, 2022. 
Disponível em: https://acervomais.com.br/index.php/saude/article/view/9779. Acesso 
em: 18 nov. 2025. 
 
MENEGATTI-CHEQUINI, M. C. et al. How psychiatrists think about religious and 
spiritual beliefs in clinical practice: findings from a university hospital in São Paulo, Brazil. 
Brazilian Journal of Psychiatry, v. 41, n. 1, p. 58-65, 2019. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rbp/a/Qrsy7RrrwSbSwQGT5dRwPsb/?lang=en.  Acesso em: 21 
nov. 2025. 
 
MOREIRA-ALMEIDA, A. et al. Versão em português da Escala de Religiosidade da Duke: 
DUREL. Arch Clin Psychiatry, v. 35, n. 1, p. 31-32, 2008. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rpc/a/t3PsWnRFSRGTQ8d3GprHMkz/?format=html&lang=pt. 
Acesso em: 24 nov. 2025. 
 
MOURA, E. S. de et al. A Influência da Espiritualidade na Saúde Mental de Jovens e 
Adultos: uma Revisão Sistemática. Revista PsicoFAE: Pluralidades em Saúde Mental, v. 
12, n. 1, p. 52-64, 2023. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rpc/a/t3PsWnRFSRGTQ8d3GprHMkz/?format=html&lang=pt. 
Acesso em: 21 nov. 2025. 
 
NORONHA, A. P. P.; BATISTA, H. H. V.; SOUZA, M. H. de. Percepção de religiosidade e 
forças pessoais: Relação entre os construtos em universitários. Interação Psicológica, p. 
22-30, 2023. Disponível em: https://revistas.ufpr.br/psicologia/article/view/79390. 
Acesso em: 23 nov. 2025. 
 
NORONHA, A. P. P.; ROSA, P. A. C.; BERNARDES, L. F. A. Estudos psicométricos da 
Escala de Avaliação da Percepção da Religiosidade. Avaliação Psicológica, v. 16, n. 2, p. 
215-224, 2017. Disponível em: 
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-
04712017000200013. Acesso em: 25 nov. 2025. 
 

https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-04712017000200013
https://pepsic.bvsalud.org/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1677-04712017000200013


MARIA DE FÁTIMA OLIVEIRA DOS SANTOS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

PARGAMENT, Kenneth I. et al. Envisioning an Integrative Paradigm for the Psychology of 
Religion and Spirituality. In: PARGAMENT, Kenneth I (ed.). APA handbook of 
psychology, religion, and spirituality, v. 1: Context, Theory, and Research. 
Washington, DC: American Psychological Association, 2013. p. 3-20. E-book. 
 
PIEDMONT, Ralph L.; WILKINS, Teresa A. Spirituality, Religiousness, and Personality: 
Theoretical Foundations and Empirical Applications. In: PARGAMENT, Kenneth I (ed.). 
APA handbook of psychology, religion, and spirituality, v. 1: Context, Theory, and 
Research. Washington, DC: American Psychological Association, 2013. p. 173-186. E-book. 
 
PINTO, A. N.; FALCÃO, E. B. M. Religiosidade no contexto médico: entre a receptividade e 
o silêncio. Revista Brasileira de Educação Médica, v. 38, p. 38-46, 2014. Disponível 
em: https://www.scielo.br/j/rbem/a/V4d4r55BtR8PRRsxkfkkpsD/abstract/?lang=pt. 
Acesso em: 25 nov. 2025. 
 
RITZ, C. D.  A. Pessoas sem religião com crença: A urbanização e a fragilização da herança 
religiosa. Revista de Estudos da Religião, v. 23, p. 335-364, 2023. Disponível em:  
https://revistas.pucsp.br/index.php/rever/article/view/62510. Acesso em: 24 nov. 2025. 
 
ROSMARIN, David H.; LEIDL, Bethany. In: ROSMARIN, David H.; KOENIG, Harold 
George (ed.). Handbook of Spirituality, Religion, and Mental Health. 2nd ed. 
Academic Press: London, 2020. p. 41-56. E-book. 
 
SILVA, L. M. F.; SCORSOLINI-COMIN, F. Na sala de espera do terreiro: uma investigação 
com adeptos da umbanda com queixas de adoecimento. Saúde e Sociedade, v. 29, p. 
e190378, 2020. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/sausoc/a/5vLDyHdTdzzB7pQpx4zhYhj/?lang=pt. Acesso em: 25 
nov. 2025. 
 
SOUSA, R. S.; AGUIAR, M. C. M. de. A influência do curso de medicina na espiritualidade 
dos estudantes. Revista Pró-UniverSUS, v. 12, n. 2, p. 78-85, 2021. Disponível em: 
https://www.researchgate.net/publication/357356004_A_Influencia_do_Curso_de_Med
icina_na_Espiritualidade_dos_Estudantes. Acesso em: 24 nov. 2025. 
 
SOUZA, M. A. A. F. de; BUENO, C. D. F.; ASSUNÇÃO, L. A. Perception of medical students 
about the relationship between spirituality, religiosity and health. Brazilian Journal of 
Development, v. 7, n. 12, p. 111390-111405, 2021. Disponível em: 
https://ojs.brazilianjournals.com.br/ojs/index.php/BRJD/article/view/41863. Acesso em: 
23 nov. 2025. 
 
SULMASY, D. B. A biopsychosocial-spiritual model for the care of patients 
at the end of life. Gerontologist. v. 42, n. 3, p. 24-33, 2002. Disponível em: 
https://pubmed.ncbi.nlm.nih.gov/12415130/. Acesso em: 26 nov. 2025.  
 
TAUNAY, T. C. D. et al. Validação da versão brasileira da escala de religiosidade de Duke 
(DUREL). Archives of Clinical Psychiatry, São Paulo, v. 39, p. 130-135, 2012. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rpc/a/4cfvHfcWjTRfWNVpVnrT6hj/?format=html&lang=pt.  
Acesso em: 25 nov. 2025. 
 

https://www.scielo.br/j/rbem/a/V4d4r55BtR8PRRsxkfkkpsD/abstract/?lang=pt
http://lattes.cnpq.br/4023264852025744


RELIGIOSIDADE COMO FERRAMENTA PARA UMA PRÁTICA DA ESPIRITUALIDADE: um estudo com estudantes de medicina 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a05, p. 01-21, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

THIENGO, P. C. da S. et al. Espiritualidade e religiosidade no cuidado em saúde: revisão 
integrativa. Cogitare Enfermagem, v. 24, 2019. Disponível em: 
https://revistas.ufpr.br/cogitare/article/view/58692. Acesso em: 19 nov. 2025. 
 
TONIOL, Rodrigo. Do espírito na saúde: oferta e uso de terapias 
alternativas/complementares nos serviços de saúde pública no Brasil. São Paulo: LiberArs, 
2018.  
 
TONIOL, Rodrigo. Espiritualidade Incorporada: Pesquisas médicas, usos clínicos e 
políticas públicas de legitimação da espiritualidade como fator de saúde. 1ª Edição. Porto 
Alegre: Editora Zouk, 2022. 
 
VANCE, Todd. Genetics of Religiosity. In: LEEMING, David A.; MADDEN, Kathryn; 
MARLAN, Stanton (ed.). Encyclopedia of Psychology and Religion. New York: 
Springer Science, 2010. p. 347. E-book. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: MFOS. Coleta, análise e 
interpretação dos dados: MFOS, TAAA. Elaboração ou revisão do manuscrito: DFOS, NBO. 
Aprovação da versão final: TAAA. Responsabilidade pública pelo conteúdo do artigo: MFOS, 
TAAA, DFOS, NBO. 

Conflito de interesses: Os coautores/as declaram não haver conflitos de interesses 

Comitê de ética: Universidade Federal da Paraíba. Processo n° 68764723.1.0000.5179. 

Recebido em: 12-07-2024. 

Aprovado em: 29-07-2025. 

Editor de seção: Flávio Senra. 

 


