
 
              
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202d06 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO:  
a atividade humana no mundo 

 

THE HUMAN BEING AS A CREATIVE BEING:  
human activity in the world 

 

EL SER HUMANO COMO UN SER CREATIVO:  
la actividad humana en el mundo 

 

 

Renato Alves de Oliveira ∗ 
Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 
Programa de Pós-Graduação em Teologia Prática. 

Belo Horizonte, MG, Brasil. 
E-mail: praobh@yahoo.com.br 

ORCID: 0000-0003-0154-3448 
 

 

RESUMO 
Este artigo tem o objetivo de tratar da dimensão criativa do ser humano, através de sua atividade no 
mundo. A metodologia visa primeiramente abordar a atividade humana na Escritura, demonstrando 
que a atividade do ser humano é uma extensão da atividade de Deus. Depois, reflete sobre a atividade 
humana na Constituição Pastoral Gaudim et Spes do Concílio Vaticano II a qual mostra que é Deus 
criador e o ser humano cocriador de modo que, através da atividade humana, Deus continua agindo 
no mundo. Em seguida, trata da dimensão antropológica e teológica do trabalho. Através do 
trabalho, o ser humano se perfeiçoa e a transforma a sociedade. A trabalho possui uma dimensão 
objetiva e subjetiva. Na sua dimensão teológica, o trabalho humano é uma forma de Deus continuar 
manifestando sua presença no mundo. O percurso metodológico é feito em diálogo com teólogos e 
com documentos da Igreja Católica que refletem sobre o tema. O artigo apresenta como conclusão, 
que independentemente do tipo e da forma de trabalho, ele sempre é uma fonte de transformação 
pessoal, social e cósmica.  
Palavras-chave: Deus, Criação, Ser humano, Criatividade, Trabalho. 
 

ABSTRACT 
This article examines the creative dimension of human beings through their activity in the world. 
First of all, the methodology examines human activity in the Scriptures, demonstrating that it is 
an extension of God's activity. It then reflects on human activity in the Pastoral Constitution 
Gaudium et Spes of the Second Vatican Council that shows God as the creator and human beings 
as co-creators It is therefore through human activity that God continues to act in the world. After 
that, it explores the anthropological and theological dimension of work. Through work, human 
beings improve themselves and transform society. Work itself has an objective and subjective 
                                                           
∗ Doutorado em teologia pela Pontifícia Universidade Gregoriana. Mestrado em teologia pela Faculdade Jesuíta 

de Filosofia e Teologia. Graduação em filosofia e em teologia pela Pontifícia Universidade Católica de Minas 
de Gerais.    

https://orcid.org/0000-0003-0154-3448


RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

dimension. In its theological dimension, it is through human work that God continues to be present 
in the world. The methodological approach is based on a dialogue with several theologians as well 
as on documents of the Catholic Church reflecting on the subject. The article concludes that 
regardless of the type and form of work, it is always a source of personal, social and cosmic 
transformation.  
Keywords: God; Creation; Human Being; Creativity; Work. 
 

RESUMEN 
Este artículo tiene el objetivo de tratar de la dimensión creativa del ser humano, a través de su 
actividad en el mundo. La metodología apunta principalmente a abordar la actividad humana en 
las Escrituras, demostrando que la actividad del ser humano es una extensión de la actividad de 
Dios. Después, reflexiona sobre la actividad humana en la Constitución Pastoral Gaudim et Spes 
del Concilio Vaticano II, la cual muestra que Dios es creador y el ser humano es cocreador de modo 
que, a través de la actividad humana, Dios continúa actuando en el mundo. En seguida, trata de la 
dimensión antropológica y teológica del trabajo. A través del trabajo, el ser humano se perfecciona 
y transforma la sociedad. El trabajo tiene una dimensión objetiva y subjetiva. En su dimensión 
teológica, el trabajo humano es una forma de Dios continuar manifestando su presencia en el 
mundo. El camino metodológico es realizado en diálogo con teólogos y con documentos de la Iglesia 
Católica que reflexionan sobre el tema. El artículo presenta como conclusión, que 
independientemente del tipo y de la forma de trabajo, él siempre es una fuente de transformación 
personal, social y cósmica.  
Palabras clave: Salmo 8; Hijo del Hombre; Leviatán; targum; escatología. 
 

 
1 INTRODUÇÃO 
 

O ser humano age no mundo com o escopo de transformá-lo. O ser humano não é 

uma grandeza que repousa passivamente sobre o mundo. Sua presença no mundo não se 

reduz a um mero “estar aí”. Ele não goza de uma presença puramente física e contemplativa 

do mundo. Sua presença no mundo é geradora de transformação e de emancipação da 

realidade. É um sujeito que transforma a realidade e a adequa às suas necessidades. A 

atividade humana no mundo visa transformar a realidade de forma qualitativa e 

quantitativa. A forma qualitativa consiste na humanização e na elevação ontológica da 

realidade. A quantitativa se refere à sua expansão técnica, à produção de conhecimento e à 

geração de produtos. 

A atividade humana no mundo é uma fonte geradora de trabalho. Através do 

trabalho, o ser humano exerce sua criatividade e suas habilidades. O mundo é terreno no 

qual o ser humano manifesta sua liberdade criativa. A atividade criativa de Deus se prolonga 

e se manifesta na ação criativa do ser humano do mundo. Deus não criou o mundo como 

uma realidade pronta e concluída. Deus cria e deixa espaço para a ação da criatividade do 

ser humano. A criação é uma realidade contínua e processual. Deus é o criador e o ser 

humano é o cocriador. Toda atividade humana, que é produtora de humanização, 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

transformação e emancipação pessoal, social e cósmica, goza da inspiração e da realização 

de Deus pela mediação antropológica. 

O trabalho, que consiste no exercício da atividade humana no mundo, visa 

transfigurar a realidade. O trabalho possui uma dimensão objetiva e subjetiva. Em sua 

dimensão objetiva, através do trabalho, o ser humano age no mundo e o transforma. Trata-

se da execução da criatividade e da habilidade do ser humano. Consiste naquilo que é 

produzido e desenvolvido. A dimensão objetiva trata-se da mão-de-obra que é vendida. Em 

seu aspecto subjetivo, o trabalho possui uma dimensão moral. O trabalho dignifica e 

humaniza o ser humano. Através do trabalho, o ser humano se aperfeiçoa e eleva 

moralmente. O trabalho é fonte de valorização e personalização do ser humano. 

Este artigo, com o intento de abordar a dimensão criativa do ser humano no mundo, 

abordará, primeiramente, a atividade humana na Escritura. Depois, tratará da atividade 

humana na Constituição Pastoral Gaudim et Spes do Concílio Vaticano II. Em seguida, 

refletirá sobre o aspecto antropológico e teológico do trabalho. 

 

2 A ATIVIDADE HUMANA NA ESCRITURA 

 

Os relatos de criação do ser humano acenavam para a dinamicidade da atividade 

humana nas Escrituras. O ser humano não se posiciona diante da criação como um ser 

estático, observador e contemplador. A criação é um espaço de interatividade e de exercício 

da criatividade humana. A instalação do ser humano na criação não é passiva, como um 

mero “estar aí”, mas transformante, ativa, geradora de trabalho. Não é uma presença 

puramente física e material, ocupando lugar na criação, mas atuante. O trabalho humano 

não é uma pena a ser cumprida em decorrência de uma culpa, mas um encargo divino e um 

reconhecimento da conatural afinidade do homem e a terra. O trabalho não constitui, pois, 

em um fato acessório e nem uma maldição vinda do céu, mas consiste numa bênção 

primordial do criador, uma atividade que permite ao ser humano realizar-se e oferecer um 

serviço à sociedade. Na ótica do relato javista, a índole terrena de Adão se manifesta em sua 

origem, segundo a Bíblia de Jerusalém (1985) em Gênesis 2, 7, e em seu destino (Gênesis 3, 

19, p. 36), e se exerce numa atividade sobre a adamah. O trabalho humano não é um castigo, 

nem um fardo a ser carregado, mas um exercício de cultivo e cuidado com a criação da qual 

o ser humano extrai os bens para sua subsistência. Pelo trabalho, o ser humano se assemelha 

a Deus que trabalhou durante seis dias, chamando a criação à existência. Contudo, depois 

do pecado de querer “ser como deus” (Gênesis 3, 5), há uma desconfiguração na relação 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

entre o ser humano e seu meio (Gênesis 3, 17-19, p. 35-36). Depois do pecado, as relações 

harmônicas entre o ser humano e seu meio sofrerão uma significativa degradação. O 

trabalho humano é afetado por um coeficiente penal. Porém, não há uma condenação do 

trabalho, mas do trabalhador que pecou, produzindo uma desarmonia na relação com sua 

atividade e o mundo. 

Em Gênesis 2, 5 se diz que a tarefa do ser humano é cultivar o solo. Os verbos abad 

(hebraico) e colere (latim), que significam lavrar e cultivar, indicam que todo trabalho 

humano qualquer que seja consiste no cultivo e na preservação do espaço vital, confiado ao 

ser humano por seu criador. O trabalho aparece como a única finalidade do ser humano e 

que neste ponto ele não é visto em nenhum outro contexto do que aquele da criação. Em 

Gênesis 2, 15, o homem é colocado no jardim do Éden para cultivá-lo e guardá-lo. Neste 

contexto, o trabalho já é uma incumbência dirigida ao homem como criatura. Logo, depois 

de ter criado o ser humano e plantado o jardim, Deus leva o ser humano ao jardim para que 

ele o cultive e proteja. 

 

Deve-se, portanto, excluir, de antemão, toda e qualquer exploração predatória do solo 
confiado ao homem e de todos os seus tesouros. Todo trabalho humano que visa apenas o 
produto, o lucro, sem levar em conta os cuidados com a conservação do solo, contraria a 
ordem de Deus (Westermann, 1980, p. 86-87). 

 

O contexto do texto bíblico salienta que todo trabalho humano é a criação e a dádiva 

de Deus. Entregando os dons da criação ao ser humano, Deus está dando-lhe o seu cultivo e 

proteção. O trabalho é considerado parte essencial do ser humano de modo que uma vida 

sem trabalho não seria uma existência digna do ser humano (Wolff, 1975, p. 173-174). 

Através do trabalho, o ser humano se aperfeiçoa e se realiza. O trabalho possui uma 

dimensão moral e subjetiva. O ser humano, mediante o trabalho, se autocomunica. De modo 

análogo, Deus, ao trabalhar na semana criativa, se dá e se comunica. A criação é uma forma 

de autocomunicação de Deus.  

 

A criação inteira, obra do trabalho de Deus, é a comunicação que Deus faz de sua própria 
bondade ao não-divino, ou seja, ao mundo. Por esta razão, o trabalho de Deus é uma 
manifestação de seu amor e uma comunicação do mesmo (Sierra, 2002, p. 115). 

 

O texto do relato sacerdotal da criação (Gênesis 1, 1-2, 4ª) concebe a relação do ser 

humano com o mundo a partir da categoria imagem de Deus. Enquanto imagem de Deus, o 

ser humano goza de um domínio sobre a terra e os animais (Gênesis 1, 26.28). Porém, não 

se trata de um domínio despótico, totalitarista e tirânico, mas de uma relação de cuidado e 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

de zelo. Não é um domínio verticalizado e desumanizante, mas de uma relação que 

salvaguarda a dignidade da terra e dos animais. O versículo 28 sugere que o domínio da terra 

estaria em função da reprodução: “sede fecundos, multiplicai-vos, enchei a terra e submetei-

a” (Gênesis 1, 28). Dominar a terra significa cultivá-la, trabalhá-la e respeitar sua dignidade 

de criatura de Deus. Assim como o rei israelita preside a nação de Israel também o ser 

humano deve presidir a criação. O modelo de rei israelita é o que garante a ordem social e 

cósmica e que defende o direito dos frágeis como os órfãos e as viúvas. 

O ser humano preside a criação e exerce um senhorio sobre ela por sua condição de 

imagem de Deus. Porém, o senhorio da criação que o ser humano exerce é de um vigário e 

representante de Deus. O ser humano não tem um senhorio absoluto e totalitarista sobre a 

criação, mas relativo e representativo. O senhorio único e absoluto sobre a criação pertence 

a Deus. O ser humano, por sua condição de imagem de Deus, é chamado a ser um gestor e 

um administrador da criação. O ser preside a criação como um porta-voz de Deus. É Deus o 

verdadeiro presidente da criação, porém o faz pela mediação de sua imagem, que é o ser 

humano. A terra habitada pelos israelitas é propriedade de Deus (Josué 22, 19; Salmos 85, 

2; Jeremias 16, 18; Ezequiel 36, 5 etc.). Na verdade, toda a terra é propriedade de Deus 

(Levítico 25, 23; 1 Crônicas 29, 11; Salmo 24, 1 etc.). 

Para os gregos, o trabalho manual era sinal de escravidão. Um homem livre não 

exercia trabalhos manuais. O que subsiste, nesta visão grega da atividade humana, é um 

motivo teológico: o mundo não é uma criação divina, mas fruto de uma manipulação de um 

semideus, ou seja, de um demiurgo. Deus não pode se rebaixar até a matéria. É indigno de 

Deus ocupar-se da matéria ou vir ao encontro dos mortais. Deus não se preocupa com os 

mortais. No mundo mesopotâmico, os seres humanos são criados pelos deuses a fim de 

executar os trabalhos deles, poupando-os do cansaço e da fatiga, permitindo-lhes desfrutar 

do ócio. O pano de fundo desta perspectiva é criar o ser humano com o intuito de escravizá-

lo, possibilitando a ociosidade divina. As visões grega e mesopotâmica não são compatíveis 

com uma visão teológica da criação e do ser humano. A atividade humana não é uma forma 

de escravidão, mas de realização e dignificação. 

 

Para a fé israelita, o trabalho não tem uma dimensão escravista, mas consiste num mandato 
de Deus para a salvação do ser humano, um presente divino para o ser humano, quem com 
seu trabalho serve a Deus e ao mesmo tempo a si mesmo se realiza pessoalmente (Auer, 
1979, p. 427). 

 

A atividade humana é um prolongamento da divina. A criação não é uma obra 

finalizada e acabada, mas uma realidade em processo. Caso fosse a criação fosse feita 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

concluída, o ser humano deveria apenas, passivamente, se lhe ajustar. Mas, Deus a criou 

deixando espaço para o ser humano exercer sua atividade livre e criadora. Com o trabalho, 

o ser humano aperfeiçoa a criação. O fato de o ser humano ser imagem de Deus significa que 

o Deus criador cria uma criatura cocriativa. O ser humano é cocriador. A criação é cocriação. 

A cocriação não é apenas uma atividade divina, mas também humana. É uma obra contínua 

e progressiva. A perfeição da criação não está no seu início, mas no seu fim. A criação possui 

um destino escatológico. O ser humano, “criado criador” (Gesché, 1991), é um colaborador 

com o escopo de conduzir a criação à consumação escatológica. Sem a cocriatividade 

humana, a criação seria um projeto fechado e confinado às suas origens. Mas um Deus 

criador só pode criar uma criatura criativa. O surgimento do ser humano pode ser 

comparado a uma segunda criação do mundo, na medida em que imprime um dinamismo, 

uma atividade e uma novidade na criação. 

A atividade humana foi compreendida por Israel, a partir dos relatos da criação, como 

execução de uma sentença divina. Porém, o preceito do trabalho se localiza na perspectiva 

do repouso sabático. Atividade e descanso são duas realidades que estão mutuamente 

relacionadas. Em Deuteronômio 5, 12-15, o repouso sabático evoca a libertação da 

escravidão egípcia. O trabalho não é uma camuflada forma de escravidão, mas um livre 

exercício da atividade humana que contribui para a dignificação do ser humano e 

transformação da criação. A libertação conferida por Deus aos israelitas fez com que os 

mesmos conferissem à sua atividade o ritmo preciso na sucessão do trabalho e descanso. 

Outra leitura do mandato trabalho-descanso se localiza no contexto da teologia da criação 

(Êxodo 20, 8-11). O ser humano é chamado a fazer o mesmo percurso de Deus: trabalhar 

nos seis dias da semana e descansar no sétimo dia. O trabalho humano é um prolongamento 

do trabalho divino. O mundo é fruto da criação de Deus e da cocriação do ser humano. Uma 

realidade que procede da iniciativa criadora divina deve ser vista como um dom e não como 

imposição onerosa. A atividade humana deve ser exercida com a mesma atitude generosa 

que Deus demonstrou nos seis dias de sua obra. Uma terceira versão do binômio trabalho-

descanso está em Êxodo 23, 12, cujo texto paralelo é Deuteronômio 5, 14. Trata-se de 

garantir o descanso sabático aos animais e aos desprotegidos (estrangeiro, escravo, etc.). O 

descanso sabático não se direciona a um grupo privilegiado, mas à totalidade da criação. 

As três versões do mandato trabalho-descanso apontam na direção de um exercício 

livre e criativo da atividade humana que se encontra orientada para a celebração do sábado, 

enquanto salvação escatológica e plenitude da criação. O sábado impede que o ser humano 

seja reduzido à produtividade, a uma visão capitalista, mecanicista e lhe permite celebrar e 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

reconhecer os frutos de sua atividade. O sábado atua também como corretivo a todo intento 

humano de confundir os meios (a atividade) com os fins (a consumação salvífica). O repouso 

sabático recorda que as atividades divina e humana se orientam para a consumação 

escatológica da criação. O sábado evidencia, santifica e abençoa a criação. 

 

Se atentarmos para as tradições da fé criacionista perceberemos que o sábado não é um dia 
de descanso após seis dias de trabalho, mas, inversamente, toda a obra da criação foi feita 
por causa do sábado. O sábado é festa da criação, da conclusão, da plenitude da criação e 
festa da redenção (Moltmann, 1993, p. 395-396). 

 

A pregação profética enfatiza a consumação da criação como dom escatológico. A 

natureza também participará da plenitude escatológica (Isaías 35, 1-10). “A paz de Deus 

reestabelecerá o equilíbrio ecológico, a convivência familiar dos animais entre si e com o 

homem” (Isaías 11, 6-9). As descrições proféticas do éschaton não salientam um senhorio 

absoluto do ser humano sobre a criação. Como imagem de Deus, o ser humano preside a 

criação no sentido representativo e não próprio. Por isso, a consumação escatológica da 

criação não será uma conquista humana, embora exista a participação humana, mas será 

uma dádiva divina. O ser humano possui um ofício representativo com vistas à economia da 

história. Uma vez consumada a história, a vicariedade do ser humano desaparece, pois o 

domínio absoluto e permanente da história e da criação pertence a Deus. 

Na literatura sapiencial, o trabalho, na sua diversidade de formas, é valorizado 

positivamente (Provérbios 31, 10-31; Eclesiástico 38, 25-34), enquanto que a preguiça é 

condenada (Provérbios 6, 6-11; 12, 24; 24, 30-34). O labor tem como fruto o sucesso 

enquanto que a preguiça conduz à pobreza. “A mão preguiçosa empobrece, o braço diligente 

enriquece” (Provérbios 10, 4). O que torna o ser humano rico é a bênção de Deus e não o seu 

trabalho (Provérbios 10, 22). “A expectativa geral de que o trabalho traz lucro nunca se 

realiza concretamente, sem a decisão da bênção de Deus” (Wolff, 1975, p. 178). Como o 

trabalho não pode alcançar nada sem a bênção de Deus, assim se torna vã a riqueza sem a 

prontidão para a obediência e a confiança em Deus: “No dia da ira, a riqueza será inútil, mas 

a justiça liberta da morte” (Provérbios 11, 4). 

O Novo Testamento possui poucas referências sobre o trabalho humano (Marcos 6, 

3; Mateus 13, 55; 1 Coríntios 4, 12; 2 Tessalonicenses 3, 6-15). Cristo com seu trabalho 

participa do suor humano. O trabalho de Jesus não é um hobby, mas uma necessidade. Ele 

trabalha para comer, movido pela mesma necessidade vital dos seres humanos. A ocupação 

de Jesus nos permite vislumbrar que sua irmandade com os seres humanos o levou a sentir 

as mesmas necessidades e privações com eles. Jesus através de seu trabalho ocupou uma 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

parte significativa de sua vida nesta terra e participou assim na obra da criação do mundo e 

do ser humano, realizada por ele com sua vida terrena. O trabalho de Cristo se insere no 

eterno e abre caminho para a transcendência de todo trabalho humano. Depois de Cristo, é 

possível introduzir na esfera do divino atos do ser humano (Sierra, 2002, p. 118-119). 

A concepção segundo a qual o ser humano, através do trabalho participa da obra do 

próprio Deus, foi particularmente posta em relevo por Jesus Cristo. Muitas pessoas na 

cidade de Nazaré ficaram admiradas e exclamavam a respeito de Jesus: “Donde lhe vem tudo 

isto? E que sabedoria é esta que lhe foi dada? [...] Não é este o carpinteiro” (Marcos 6, 2-3). 

Jesus não só proclamava, mas sobretudo punha em prática com as obras o Evangelho que 

lhe tinha sido confiado como Palavra de Sabedoria eterna. Por esta razão, tratava-se 

verdadeiramente do evangelho do trabalho, pois aquele que o proclamava era ele próprio, 

homem do trabalho artesanal como José de Nazaré. E ainda que não encontremos nas suas 

palavras o preceito especial de trabalhar, no entanto, se percebe uma proibição de se 

preocupar de maneira excessiva com o trabalho e com os meios para viver (Mateus 6, 25-

34). Jesus pertence ao mundo do trabalho e tem apreço e respeito pelo trabalho humano. 

Jesus encara com amor este trabalho, bem como as suas diversas expressões, vendo em cada 

uma delas uma linha particular da semelhança do ser humano com Deus. Não foi ele, 

porventura, que disse: “Meu Pai é o agricultor” (João 15, 1) transpondo de diversas maneiras 

para o seu ensino a verdade fundamental sobre o trabalho que já se encontra expressa em 

toda a tradição do Antigo Testamento, começando pelo livro do Gênesis? O próprio Jesus, 

nas parábolas sobre o Reino de Deus, refere-se constantemente ao trabalho humano: ao 

trabalho do pastor (João 10, 1-16), do agricultor (Marcos 12, 1-12), do médico (Lucas 4, 23), 

do semeador (Marcos 4, 1-9), do servo (Mateus 24, 45; Lucas 12, 42-48), do feitor (Lucas 16, 

1-8), do pescador (Mateus 13, 47-50), do comerciante (Mateus 13, 45-46) e do operário 

(Mateus 20, 1-16). Jesus fala também das diversas atividades das mulheres (Mateus 13, 33; 

Lucas 15, 8-9). Apresenta o apostolado sob a imagem do trabalho braçal dos ceifeiros 

(Mateus 9, 37; João 4) ou dos pescadores (Mateus 4, 19). 

O ensino de Cristo sobre o trabalho, baseado no exemplo da própria vida vivida 

durante os anos de Nazaré, encontra eco no ensino do apóstolo Paulo. Dedicando 

provavelmente à confecção de tendas (Atos dos Apóstolos 18, 3), Paulo sentia-se orgulhoso 

de trabalhar no seu ofício, graças ao qual podia ganhar por si mesmo o seu próprio pão de 

cada dia: 

  

Nem recebemos de graça o pão que comemos; antes, no esforço e na fadiga, de noite e de 
dia, trabalhamos para não sermos pesados a nenhum de vós. Não porque não tivéssemos 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

direito a isso; mas foi para vos dar exemplo a ser imitado (2 Tessalonicenses 3, 8-9).  
 

Paulo dá algumas instruções a respeito do trabalho que tem caráter de exortação e de 

preceito: “A estas pessoas ordenamos e exortamos, no Senhor Jesus Cristo que trabalhem 

na tranquilidade, para ganhar o pão com o próprio esforço” (2 Tessalonicenses 3, 12). Paulo, 

notando que alguns levam uma vida preguiçosa, em lugar de trabalharem, não hesita em 

dizer: “quem não quer trabalhar também não há de comer” (2 Tessalonicenses 3, 10). Em 

outra carta, o apóstolo estimula: “Em tudo o que fizerdes ponde a vossa alma, como para o 

Senhor e não para os homens, sabendo que o Senhor vos recompensará como a seus 

herdeiros” (Colossenses 3, 23-24). 

 

3 A ATIVIDADE HUMANA NA CONSTITUIÇÃO PASTORAL Gaudium et Spes 

DO CONCÍLIO VATICANO II 

 

O terceiro capítulo da Constituição Pastoral Gaudium et Spes (GS), dedicado à 

atividade humana no mundo, se inicia detectando um problema: servindo-se do progresso 

técnico-científico, o ser humano tem estendido seu “domínio sobre quase toda a natureza” 

(GS 33, 1). Isto tem possibilitado uma guinada na perspectiva da atividade humana a qual 

não tem sido utilizada apenas para prover os meios necessários para a subsistência, mas 

também para dilatar o domínio humano sobre a criação. Este apetite pela dimensão objetiva 

da atividade humana gera algumas indagações a respeito do sentido, do valor e do objetivo 

deste esforço imenso do ser humano (GS 33, 2). A Igreja não tem resposta para as questões 

delineadas, mas acredita que, iluminada pela revelação divina e com a colaboração de todos 

(GS 33, 2), pode contribuir para o esclarecimento do caminho empreendido pela 

humanidade. 

Depois de colocar o problema, a Constituição anuncia que a atividade humana, 

“considerada em si mesma, corresponde ao plano de Deus” (GS 34, 1). Isto se aplica a todo 

labor humano, incluindo as atividades cotidianas. A atividade humana, desde as mais 

simples até mais complexas e elaboradas, possui uma dimensão objetiva e uma dimensão 

subjetiva. O trabalho não se reduz ao seu aspecto material e financeiro, enquanto mão-de-

obra vendida, mas possui um aspecto realizador e dignificante. O labor humano, 

independentemente do valor e do tipo, é uma cooperação com a criação de Deus. Através do 

trabalho, o ser humano prolonga a ação divina na criação: “os homens e as mulheres 

desenvolvem com seu trabalho a obra do Criador, ocupam-se dos interesses de seus irmãos 

e contribuem com sua ação pessoal para a execução do plano divino na história” (GS 34, 2). 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

Toda atividade humana, independentemente de sua magnitude, é uma cooperação com a 

obra da criação. 

As atividades realizadas pelo esforço humano não são um obstáculo ao poder de Deus. 

O progresso da atividade cocriadora do ser humano não consiste num atentado à soberania 

de Deus, mas constitui um sinal da magnitude de Deus (GS 34, 3). Deus e o ser humano não 

são rivais, mas parceiros. O poder criador de Deus é o fundamento da atividade cocriadora 

do ser humano. As vitórias humanas são celebradas e brindadas por Deus. A realização e a 

conquista das obras humanas são uma forma de glorificar e reconhecer o poder criador de 

Deus. O ser humano não foi criado para ser um passivo contemplador da criação, mas para 

ativamente transformá-la, ajudando na construção da realidade. Disto conclui-se que: “a 

mensagem cristã não desvia os homens da construção do mundo nem os leva a negligenciar 

o bem de seus semelhantes, mas antes os obriga mais estritamente o dever de realizar tais 

coisas” (GS 34, 3). A esperança escatológica de participar da cidade celeste não 

desresponsabiliza o ser humano de construir a cidade terrestre. O fato de o ser humano ter 

um olhar orientado para além não o impede de edificar o aquém. O marxismo é responsável 

pela popularização do argumento segundo o qual “a religião, por sua natureza, é um 

obstáculo à libertação sócioeconômica, na medida que estimulando a esperança do homem 

numa quimérica vida futura, o afastaria da construção da cidade terrestre” (GS 20, 2). A fé 

não prega uma oposição entre cidade celeste e cidade terrestre, mas uma articulação e uma 

harmonia. O cristão é convocado a construir o céu na terra, a viver antecipadamente as 

realidades escatológicas na cidade terrena. O esperado para a vida futura já está sendo 

gestado no presente. 

A atividade humana possui uma perspectiva personalista: “procede” e “se ordena ao 

homem” (GS 35, 1). O “resultado principal da ação do homem é o progresso do homem como 

homem precisamente no que o especifica e o diferencia da natureza; mudando sua relação 

com o mundo, o homem muda a si mesmo, se faz mais homem” (Alfaro, 2002, p. 205). 

Através do trabalho, o ser humano se torna um agente transformador de si mesmo, da 

sociedade e da criação. Mediante o trabalho, o ser humano dissemina seu domínio sobre a 

natureza e cresce humanamente. O trabalho proporciona uma transformação objetiva do 

mundo e subjetiva do ser humano. “Com efeito, o homem, quando trabalha, transforma não 

somente as coisas e a sociedade, mas se aperfeiçoa a si mesmo. Ele aprende muitas coisas, 

desenvolve suas faculdades, se supera e se realiza” (GS 35, 1). O labor é uma fonte 

dignificante e de aperfeiçoamento da pessoa humana. É perfectio operis e perfectio 

operantis. A autorrealização e a dignificação, proporcionadas pelo trabalho têm 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

 

um valor maior do que as riquezas externas as quais se podem ajuntar (GS 35, 1). O 
desenvolvimento da atividade humana proporciona para o ser humano uma riqueza 
subjetiva, moral e qualitativa que extrapola a dimensão material e financeira gerada pelo 
trabalho. “O homem vale mais pelo que é do que pelo que tem (GS 35, 1).  

 

Há um primado da dimensão pessoal e ontológica sobre a material e funcional. “Tudo 

o que os homens podem fazer para alcançar maior justiça, mais ampla fraternidade e uma 

organização mais humana nas relações sociais ultrapassa o valor do progresso técnico” (GS 

35, 1). Para a Constituição Pastoral, os valores antropológicos, sociais e morais conquistados 

pela atividade humana superam o progresso técnico. Esse número da Constituição se conclui 

cunhando a perspectiva antropológica da ação criadora de Deus: “esta é a norma da 

atividade humana, que, de acordo com o plano e a vontade de Deus, convenha ao bem 

autêntico da humanidade e permite ao homem, individual ou coletivamente, a realização de 

sua vocação integral” (GS 35, 2). A ordem ao bem integral do ser humano consiste num valor, 

porque implica uma fiel resposta a um chamado, a um convite dialogal, iniciado com a 

criação do ser humano.  

 

A vocação é a manifestação do desígnio de Deus e da sua vontade. Assim, a norma, que em 
última análise julga o valor da atividade humana, é religiosa: é a missão dada por Deus ao 
homem de dominar o mundo para se tornar mais perfeitamente imagem de Deus (Flick, 
1966, p. 606). 

 

A Constituição Pastoral reafirma sua posição personalista, demonstrando que o fim 

da atividade humana é a pessoa. O trabalho não impõe ao ser humano uma norma exterior 

e heterogênea, mas manifesta sua dinamicidade, sua capacidade de autogestão e de 

autogênese. Mediatizar o ser humano em vista do progresso científico, do acúmulo 

financeiro ou de uma suposta libertação do homem genérico (como pleiteiam, 

respectivamente, o capitalismo e o socialismo) é um atentado à essência e ao reto sentido da 

ação humana. Fazer do ser humano meio e não fim é uma subversão dos valores e um 

atentado à autonomia humana (Ruiz de la Peña, 1988, p. 224). 

Muitos contemporâneos veem com desconfiança a existência de uma íntima relação 

entre a atividade humana e a religião. É como se a religião e atividade humana não pudessem 

se afirmar mutuamente. Há um temor de que a religião possa ser um perigo e uma ameaça 

para a autonomia dos seres humanos, das sociedades e das ciências (GS 36, 1). A 

Constituição Pastoral faz dois apontamentos no que tange à autonomia das realidades 

terrestres. A Constituição, primeiramente, pontua uma reta compreensão da autonomia 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

temporal: “as coisas criadas” e “as sociedades gozam de leis e valores próprios” que estão em 

consonância com uma necessidade humana e com a “vontade do Criador” (GS 36, 2). 

 

Se por autonomia das realidades terrenas entendemos que as coisas criadas e as sociedades 
têm leis e valores próprios, que o homem gradativamente deve descobrir, usar e ordenar, 
então se trata de uma exigência legítima, que não é somente postulada pelos homens, mas 
também está em conformidade com o desejo do criador (Sartori, 1995, p. 108).  

 

A criação possui uma autonomia: “todas as coisas são dotadas de fundamento 

próprio, verdade, bondade, leis e ordens específicas” (GS 36, 2). As realidades terrestres não 

podem ser controladas por interesses religiosos, mas, quando guiadas por leis morais e por 

um reto procedimento científico, expressam o desígnio divino. Aquele que busca perscrutar 

as realidades terrestres em vista do desenvolvimento humano, ainda que não tenha 

consciência disto, é guiado pela mão de Deus (GS 36, 2). Deus e o mundo, o tempo e a 

eternidade, a criação e a salvação não são esferas oponentes, mas implicadas. A afirmação 

de uma esfera não significa a negação da outra. Ambas as esferas se afirmam mutuamente. 

A autonomia temporal se funda na vontade criadora divina.  

O segundo apontamento é uma compreensão falaciosa da autonomia temporal. É 

como se a autonomia das realidades temporais devesse ser considerada, prescindindo de 

toda referência teológica e religiosa. Como se afirmação de Deus feriria a autonomia das 

realidades temporais. Quem pensa assim tem uma imagem equivocada de Deus que não 

coaduna com o Deus cristão, o qual não é um interventor na realidade, maculando a 

autonomia da criação. Aquele que admite Deus não pode concordar com um deletério 

postulamento da independência ontológica da criação e do ser humano em relação a Deus. 

“Sem o Criador, a criatura esvai-se” (GS 36, 3). Sem o criador, a criatura e a criação estão 

destituídas de fundamento ontológico. Defender uma autossuficiência e independência 

ontológicas da criação em relação ao criador é negar ou obscurecer sua consistência 

teológica. O mundo não é absoluto, não tem consistência própria, nem é fruto de uma 

autoprodução, mas uma realidade relativa e dependente de Deus. O mundo não é uma 

emanação e nem um prolongamento de Deus, mas um espaço secular. Deus é o princípio e 

o fim, o criador e redentor do mundo. A consistência teológica do ser humano e do mundo 

não suprime a autonomia de ambos, mas lhes possibilita reconhecer que o seu fundamento 

é Deus. Não há uma incompatibilidade entre dependência e autonomia do ser humano e do 

mundo em relação a Deus, mas uma reciprocidade. Conclui-se que os dois apontamentos da 

Constituição Pastoral se complementam.  



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

Depois de delinear as duas fases da resposta referente à autonomia temporal, a 

Constituição Pastoral situa, no contexto da história da salvação, a atividade humana no 

mundo (GS 37-39). A Escritura ensina que o progresso é um grande bem para o ser humano, 

mas quando corrompido pelo pecado, desconfigura a “hierarquia dos valores, misturando o 

bem com o mal” (GS 37, 1). O pecado subverte os valores, semeando o joio do egoísmo e da 

destruição no gênero humano. Quando a atividade humana é corrompida pelo pecado, o ser 

humano passa a buscar os próprios interesses de modo que o mundo já não se torna um 

lugar de verdadeira fraternidade (GS 37, 1). A mutação dos valores proporciona o 

desenvolvimento de uma mentalidade com uma forte ênfase acumulativa, lucrativa e 

competitiva da atividade humana. O trabalho se torna uma atividade que visa o 

enriquecimento e a produtividade, esquecendo-se de sua dimensão personalista que 

consiste no desenvolvimento integral do homem como homem. Assim, o progresso se torna 

portador de um caráter ambivalente: “pode ajudar a felicidade verdadeira dos homens” ou 

pode se transformar “em instrumento de pecado” (GS 37, 3). É a forma como o progresso 

será utilizado que determinará o caminho a seguir: felicidade ou destruição. Uma 

absolutização do progresso pode relativizar o ser humano, transformando-o em meio para 

atingir o fim do progresso. Assim, o ser humano seria reduzido à força de trabalho e à mão-

de-obra que estaria a serviço do lucro. O progresso técnico tem que estar a serviço do 

progresso humano e não o sufocar ou dirimi-lo. Os bens finitos, “as coisas criadas por Deus” 

(GS 37, 4) devem ser utilizados, não para escravizar, coisificar e relativizar o ser humano, 

mas para aperfeiçoá-lo e realizá-lo. Quem desejar fazer do ser humano um instrumento a 

serviço do progresso técnico, deve ouvir a recomendação paulina: “Tudo é vosso, mas vós 

sois de Cristo, e Cristo é de Deus” (1Cor 3, 22-23). Deus é o fim último de toda realidade. 

A atividade humana possui uma dimensão cristológica (GS 38). Cristo, mediador da 

criação, a assume e a recapitula em si mesmo. Como aquele que eleva a atividade humana à 

sua plenitude, Cristo “ensina que lei fundamental da perfeição humana e, portanto, da 

transformação do mundo, consiste na vivência do mandamento novo do amor” (GS 38, 1). 

O exercício do mandamento do amor provoca um processo de humanização e “instauração 

da fraternidade universal” (GS 38, 1). Somente o amor pode irmanar o mundo. O amor deve 

ser vivido e experimentado nas “ações retumbantes” e “nas circunstâncias ordinárias da 

vida” (GS 38, 1). A “família humana deve se esforçar para tornar mais humana a sua própria 

existência e submeter a terra inteira a este fim” (GS 38, 1). A prática do amor fraterno e 

gratuito, cujo telos é a humanização das relações, possui uma dimensão propedêutica: 

preparar a criação para participar do reino celeste. O reino temporal, na medida em que 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

experimenta uma evolução humanizante vive, antecipadamente, a participação no reino 

definitivo. O progresso humanizante não é fruto somente do esforço humano e nem de uma 

força imanente, mas também da ação divina e da graça transcendente. A família humana 

“renunciando ao amor próprio e assumindo todas as forças terrestres em benefício da vida 

humana, se estendem às realidades futuras, quando a própria humanidade se transformará 

em oferta agradável a Deus” (GS 38, 1). 

A atividade humana está orientada escatologicamente (GS 39). Existe uma 

continuidade entre o mundo presente e o mundo futuro. Ambos não se confundem, mas se 

implicam: o primeiro progride escatologicamente rumo ao segundo. O mundo futuro não é 

o mundo presente eternizado, mas transformado qualitativamente. O mundo futuro, a nova 

criação, terá a mesma identidade ontológica do mundo presente, porém transfigurada e 

transformada. Há uma relação continuidade e de novidade entre o mundo presente e o 

mundo futuro. A esperança que alimenta o desejo do mundo futuro, da “nova terra”, não 

atenua nem esmorece o desejo e o impulso de edificar e aperfeiçoar o mundo presente (GS 

39, 2). A esperança de uma nova terra não é um desejo alienante, mas edificante. O cristão 

deve conferir à atividade humana uma finalidade escatológica, como indicava o 

ordenamento bíblico do trabalho-descanso. No mundo presente, o avanço do progresso 

terreno não se identifica com expansão do reino de Deus. O progresso terreno é regido por 

uma dinâmica imanente e o aumento do reino de Deus por uma dinâmica transcendente. É 

preciso distinguir ambos progressos. No entanto, o progresso humano “é de grande interesse 

para o Reino de Deus, na medida em que pode contribuir para organizar a sociedade 

humana” (GS 39, 2). O progresso humano consiste no desenvolvimento da ciência, da 

técnica e no domínio dos recursos terrenos. “Estas atividades devem ser distinguidas do 

Reino de Deus, o qual é comunidade de fé, esperança e caridade; porém o progresso destes 

setores é de enorme importância para o Reino de Deus” (Smulders, 1967, p. 374). O 

progresso técnico, quando detentor de uma dimensão humanizante e construtiva, é de 

grande interesse teológico e contribui para a edificação do reino de Deus. A atividade 

humana e o reino de Deus são duas dimensões do único desígnio de Deus de modo que uma 

dimensão está relacionada com a outra. “A construção do Reino será alienação se não voltar-

se para o trabalho; e o trabalho será inacabado se não voltar-se para a construção do Reino” 

(Roxo, 1979, p. 56). O reino de Deus não é uma realidade puramente escatológica, mas já 

está presente no reino terrestre. “O Reino já está presente em mistério aqui na terra. 

Chegando o Senhor, ele se consumará” (GS 39, 3). Por ocasião da parusia, Cristo elevará a 

consumação o reino de Deus que está latente no reino terrestre. 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

 

4 O SIGNIFICADO ANTROPOLÓGICO DO TRABALHO 

 

O trabalho é uma forma de realizar a condição humana de imagem de Deus. Através 

do labor, o ser humano exerce um domínio sobre a matéria, realizando sua vocação de 

imagem de Deus. “O homem é um ser criado para criar” (Gesché, 1991, p. 171) e transformar 

a realidade. O labor humano está em colaboração e continuação com a ação divina. A ação 

humana, longe de ser um atentado contra a prerrogativa criadora de Deus, é prevista e 

querida por Deus como continuação de seu ato criador. O trabalho é o lugar privilegiado da 

mediação entre o ser humano e a natureza. O trabalho é uma forma de realização e 

certificação da mundanidade humana. A atividade humana possui quatro dimensões: 

natural, pessoal, social e configuradora do real. 

 

4.1 A dimensão natural-biológica  

 

O ser humano é constituído de uma condição inacabada desde o seu nascimento. 

Trata-se de um ser não-adaptado e medíocre biologicamente. Comparado com outros 

mamíferos, o ser humano possui uma série de carências: ausência de instintos e de um meio 

especializado. Pode-se dizer que, biologicamente, o ser humano é um animal inviável, cuja 

sobrevivência é um milagre. Contudo, a ação é uma forma de suprir os limites da condição 

humana. Como um ser de carências e necessidades, o ser humano tem que se fazer e se 

elaborar. “Que o trabalho é um modo privilegiado da presença do mundo, disso não se 

poderia duvidar. Que ele seja labor, obra ou ação é revelador da finitude humana” (Lacoste, 

2004, p. 1741). O trabalho preenche a lacuna originária do ser humano e o especifica na 

criação. O ser humano é um ser de carências que necessita se completar pela mediação de 

sua práxis mundana. É capaz de transformar as carências, às quais encontra-se exposto, em 

necessidades vitais, a fim de se realizar enquanto pessoa e natureza (Ruiz de la Peña, 1988, 

p. 230-231). 

Considerando a completude proporcionada pela ação, o ser humano produz um 

impacto na realidade ambiente, tomando posse dela e modificando-a em seu próprio 

proveito. O ser humano interfere no meio ambiente, transformando-o, modificando-o e 

adequando-o às suas necessidades. “O trabalho é o meio para transformar o entorno natural 

em um mundo artificial que esteja a serviço da satisfação das necessidades humanas” 

(Pannenberg, 1993, p. 525). Em razão de seu inacabamento orgânico e de sua não adaptação 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

biológica, o ser humano não consegue sobreviver em um ambiente puramente natural, em 

um meio não-transformado. Por sua ação, o ser humano transforma o ambiente natural, 

gerando cultura. A cultura é a natureza transformada. A cultura é, para o ser humano, sua 

segunda natureza. O ser humano é muito mais um produto cultural do que um ser de feitura 

natural. A cultura é imprescindível na formação da identidade e da personalidade do ser 

humano (Ruiz de la Peña, 1988, p. 231). É mediante o trabalho que a pessoa assume sua 

tarefa especificamente humana de transformar o mundo em cultura. Através do trabalho, o 

mundo natural vai sendo humanizado e o ser humano vai se fazendo mediante uma tarefa 

transformadora (Rubio, 2001, p. 401). Para o Vaticano II, “é próprio da pessoa humana não 

atingir a humanidade verdadeira e plena senão pela cultura. [...] Quando se trata da vida 

humana, a natureza e a cultura se entrelaçam de um modo muito íntimo” (GS 53, 1).  

 

O trabalho é a atividade com a qual a pessoa intervém sobre a transformação da realidade 
para conformá-la ao seu projeto de autorrealização, em constante relação e diálogo com a 
coletividade humana. Enquanto tal, o trabalho é o processo mediante o qual a natureza é 
transformada em história porque é ligada à consciência e à liberdade do ser pessoal, que 
situando-se no devir, produz novas relações e modifica o mundo dos objetos (Forte, 1993, 
p. 313). 

 

4.2 A dimensão pessoal  

 

O trabalho é um modo do ser humano imprimir seu registro de imagem de Deus no 

mundo e de se realizar pessoalmente. Uma visão personalista do trabalho, cujo enfoque é 

sua dimensão subjetiva, pessoal, realizacional, refuta uma ótica funcional e economicista 

que visa reduzir o trabalho à sua dimensão material. O valor do trabalho humano não está 

no tipo de trabalho que se executa, mas no fato de ser realizado por uma pessoa. O trabalho 

é a condição de possibilidade da realização do ser humano como pessoa. É como pessoa que 

o ser humano é sujeito do trabalho. É como pessoa que ele trabalha e realiza diversas ações 

que fazem parte do processo do trabalho. A atividade do ser humano, independentemente 

do seu conteúdo objetivo, deve servir para a realização da sua humanidade e para o 

cumprimento da vocação do seu ser pessoa, que lhe é própria em razão da sua mesma 

humanidade. O primeiro fundamento do valor do trabalho é o ser humano, o seu sujeito. O 

trabalho é originariamente via de afirmação e de edificação do eu, por isso um componente 

indispensável da história da pessoa e da vida da comunidade. O ser humano está destinado 

e é chamado ao trabalho, contudo, é importante salientar: o trabalho “é” para o ser humano 

e não o ser humano “é” para o trabalho. Há um primado do significado subjetivo do trabalho 

sobre o seu significado objetivo. Os diversos trabalhos realizados pelos seres humanos 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

podem ter um maior ou menor valor objetivo, porém eles se medem sobretudo pelo padrão 

da dignidade do mesmo sujeito do trabalho, isto é, do ser humano que o executa (João Paulo 

II, 1990, p. 22-24). O ser humano se aperfeiçoa a si mesmo no trabalho. O ser humano é 

dignificado pelo trabalho. “No trabalho, o ser humano não só transforma a matéria que lhe 

é exterior, mas se desenvolve e transforma a si mesmo” (David, 1972, p. 218). O trabalho é 

um meio através do qual o ser humano se realiza como humano. Não é possível reduzir o 

trabalho à sua objetividade, porque o ser humano não é uma máquina produtiva, nem um 

executor de função, mas uma pessoa que busca se realizar na sua ação. “O trabalho é 

realizado adequadamente quando coincidem totalmente intenção subjetiva e finalidade 

objetiva” (Fiorenza, 1980, p. 100). A dimensão pessoal da atividade humana deve se 

sobrepor à sua excessiva lucratividade. Dentro de sua visão materialista e economicista, o 

trabalho consiste na mão-de-obra, numa mercadoria, que o trabalhador vende ao 

empregador. Essa visão trata de forma secundária uma percepção pessoal, humanista e 

subjetiva do trabalho. Para a visão materialista do trabalho, o ser humano é visto como um 

instrumento a serviço da produção, ignorando que ele, por si mesmo, independentemente 

do trabalho que realiza, deve ser tratado como sujeito que é dignificado pelo trabalho. O ser 

humano não pode ser tratado, da mesma maneira que todo o conjunto dos meios materiais 

de produção, como um instrumento e não segundo a verdadeira dignidade do seu trabalho, 

ou seja, como sujeito e autor e, por isso, como verdadeira finalidade de todo processo de 

produção (João Paulo II, 1990, p. 25-27). 

O trabalho é fonte de humanização do ser humano, mas é nas relações de trabalho em 

que se concentram as maiores injustiças e degradação da pessoa humana. Mesmo no mundo 

rico e altamente tecnológico e industrializado, o trabalho frequentemente mais 

despersonaliza do que humaniza. Especialmente desumanizante é a situação de milhões de 

seres humanos que vivem os países subdesenvolvidos e são obrigados a vender o seu 

trabalho em troca de um salário insuficiente para suprir as necessidades mais elementares 

da vida humana (alimentação, saúde, moradia, vestuário etc.). Como se tratar suprir as 

necessidades básicas para a sobrevivência humana, o trabalhador não pode deixar de vender 

o seu trabalho sofrendo como consequência uma exploração que clama ao céu (Rubio, 2001, 

p. 402). 

Geralmente, as pessoas escolhem um trabalho em razão do salário a ser pago. Rejeitar 

um trabalho bem renumerado porque ele não proporciona uma realização pessoal é algo 

escandaloso para a mentalidade consumista de nossa cultura dominante. A mentalidade 

capitalista não considera a dimensão moral e pessoal do trabalho, mas apenas seu valor 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

material. A escolha de um trabalho ou de uma profissão, pautando-se por critérios 

exclusivamente lucrativos é a raiz do sentimento de profunda insatisfação de muitas pessoas 

atualmente. As consequências de um olhar puramente material e objetivista para o trabalho 

são, dentre outras, a perda de profissionalismo, a baixa produtividade, a ausência de 

motivação, a sensação de desgosto, a ausência de orgulho pela tarefa bem feita. A valorização 

do ter em detrimento do ser é um passo inicial em direção à insatisfação, à não realização 

pessoal e à frustração psicológica. Assim, a atividade humana se desemboca numa realidade 

alienante e não realizacional. O trabalho ideal não é aquele cujo salário é alto, mas o que 

dignifica e realiza o trabalhador (Ruiz de la Peña, 1988, p. 231-232). 

Em um momento em que o desemprego torna dramática a condição de vida de muitos 

homens e mulheres, pode parecer sarcástica a proposta de eleição de um trabalho que 

proporciona uma realização pessoal. Infelizmente, as pessoas desempregadas não se dão ao 

luxo de eleger um trabalho que lhes proporcione uma realização pessoal, mas elas se dão por 

satisfeitas com qualquer trabalho. O desemprego afeta a dignidade e a autoestima da pessoa. 

Diante do desemprego e de uma consequente situação de privação e de carência em casa, a 

pessoa se satisfaz com o primeiro emprego que conseguir. Embora esta situação ocorra, nem 

por isso se deve deixar de denunciar que a ideia de trabalho esteja associada à ideia de um 

salário. Como se um bom trabalho fosse um trabalho bem pago ou que um trabalho não 

renumerado não é um verdadeiro trabalho. O trabalho não pode ser visto em função 

exclusiva de sua remuneração. 

Existe alguma atividade na qual se manifesta em que consiste o modelo ideal do 

trabalho? A criação artística constitui o sentido ideal do trabalho. Na criação artística ocorre 

um agir gratuito e gratificante que encontra sua compensação no gozo da obra bem feita; 

ocorre um exercício de poder do ser humano sobre a matéria que a enobrece, imprimindo 

nela os traços do espírito humano. A atividade artística não denota carência, mas plenitude 

comunicativa (um fazer que é descansar e um descansar que é fazer) que espiritualiza a 

matéria e humaniza o mundo. O artista não mantém com o mundo material uma relação 

utilitária, determinada pela necessidade ou pela carência, mas uma relação criadora ditada 

por uma plenitude que tende a expressar-se e difundir-se. Assume-se uma atitude respeitosa 

para com a matéria de reconhecimento de sua dignidade e de refuto de sua utilização 

puramente técnica. A atividade técnico-científica, quando usada em conformidade com a 

verdade, com o bem e com o progresso humano, possui algo de semelhante com a criação 

artística. A ciência e a técnica se ordenam mutuamente e, quando a serviço da pessoa 

humana, possuem o mesmo teor criativo que a arte. Um pesquisador compartilha com o 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

artista a paixão pelo trabalho que tem entre as mãos. Quando o pesquisador e o artista 

alcançam a realização pessoal e profissional atingem a verdadeira finalidade de suas 

atividades. Todavia, não é necessário que toda pessoa seja um artista ou um cientista para 

conferir criatividade, expressividade, dignidade, realização, em sua atividade, mas faz-se 

mister que o trabalho tenha um componente artístico, seguindo a necessidade humana de 

criar e criar-se a si mesmo (Ruiz de la Peña, 1988, p. 233-234). 

 

4.3 A dimensão social  

 

Além da articulação homem-natureza, vigente na dimensão pessoal, o trabalho 

também prima pela relação indivíduo-sociedade. Considerando que o ser humano é um ser 

pessoal e social, logo, sua atividade tem que causar repercussão na sua personalidade e na 

sua sociabilidade. O trabalho cria comunidade: o labor é colaboração. Trata-se de uma 

atividade feita em conjunto e cooperação. “O ser humano não só trabalha para os outros, 

mas também com os outros. A comunidade de trabalho é uma nova forma e uma nova 

experiência da sociabilidade. Desenvolvem-se ordem, coordenação e subordinação” (David, 

1972, p. 218). O trabalho é uma experiência de construção coletiva e comunitária. No 

trabalho, se exercita a reciprocidade e o desejo que o produto gerado contribua para a 

construção e a edificação da sociedade. “O trabalho é, portanto, uma tarefa, um ofício e 

serviço obrigatório que os indivíduos executam uns para os outros e para a comunidade” 

(Fiorenza, 1980, p. 100). Ainda que o trabalhador tenha uma intenção egoísta, a finalidade 

objetiva do trabalho ordena-se à comunidade. O ambiente de trabalho deve ser um espaço 

de interatividade e de cooperação e não um cenário de rivalidade e competitividade. Num 

ambiente competitivo do trabalho, o outro passa a ser visto não como um companheiro, mas 

um adversário. O ambiente que deveria ser de convivência e de comunhão se torna arena de 

disputa e competição. É mister contrapor a esta tendência em ascensão, influenciada pelo 

capitalismo e pelo consumismo, o resgate a dimensão comunitária, realizadora e moral do 

trabalho. A atividade humana deve estar orientada para a solidariedade, a fraternidade e o 

bem-estar de todos. Deve-se evitar que a competitividade das transações econômicas se 

transfira para o ambiente de trabalho, contaminando os trabalhadores. É preciso refutar 

uma capitalização das realizações interpessoais. 

A perda do sentido social do trabalho ocorre com o desemprego. Uma sociedade que 

não é capaz de assegurar para todos os seus membros o direito a uma ocupação digna é uma 

sociedade politicamente injusta visto que, na realidade, reproduz os velhos modelos de 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

dominação e de escravidão. Uma sociedade democrática e justa deve zelar para que os seus 

membros tenham acesso às oportunidades de trabalho. O desemprego é uma injustiça social 

e desmoralização pessoal. “A realidade dramática do desemprego e a crescente precariedade 

do emprego denunciam um déficit de solidariedade e moralidade comunitária” (Ruiz de la 

Peña, 1995, p. 211). O desemprego gera uma situação de excomunhão, na qual o 

desempregado, além de não ter seu trabalho, mantém-se excluído de seus canais de 

comunicação com o tecido social. O desempregado se sente excluído da colaboração numa 

uma atividade humana que o realiza pessoalmente e garante o sustento de sua família. 

Também não participa da produção bens sociais, culturais e econômicos. As consequências, 

para o desempregado, são a desintegração de sua personalidade, a perda da autoestima e a 

sensação de marginalidade. Ainda que o Estado possa garantir o mínimo das necessidades 

vitais (comida, vestuário e moradia), no entanto, estes subsídios não impedem que o 

desempregado experimente a sensação de vazio, insegurança e inutilidade. O desemprego 

desintegra e desestabiliza a sociedade, propiciando o crescimento da violência, da 

marginalidade, dentre os outros problemas. 

A segunda metade do século XX assistiu à mecanização do trabalho no campo e o 

êxodo rural. Muitas pessoas desempregadas migraram do campo para a cidade, em muitos 

casos, formando uma massa de desempregados. Muitos egressos do campo não eram 

acolhidos nos centros urbanos e passavam a habitar os arredores das cidades. A mecanização 

do trabalho e a consequente migração para os centros urbanos causou um inchaço 

populacional, gerando um impacto, dentre outros, no sistema de saúde e de educação. A 

mecanização do trabalho também atingiu as cidades também gerando desemprego. O 

desemprego gera uma situação social marcada pela instabilidade e pela fragmentação. Um 

tecido social fragmentado pelo desemprego pode tornar um cenário favorável para o 

surgimento de um messianismo social e político. O desemprego pode criar um ambiente 

propicio para a violência, a insatisfação e a insegurança. Atualmente assiste-se uma 

virtualização do trabalho. O surgimento da internet proporcionou uma digitalização do 

trabalho. Em muitas situações, as pessoas trabalham em casa de forma virtual. O mundo 

virtual possibilitou também o surgimento de novos tipos de trabalho. Houve o 

desaparecimento de algumas formas de trabalho e o surgimento de novos tipos. 

Não é função da fé cristã elaborar um plano socioeconômico para resolver ou 

minimizar a problemática do desemprego, mas denunciar o egoísmo dos indivíduos, dos 

grupos, dos estados mais favorecidos, que é o fator desencadeante de crise, e defender que a 

cultura dos interesses seja substituída pela cultura da solidariedade. A fé cristã defende uma 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

cultura da cooperatividade e da solidariedade frente à cultura da acumulação e à 

lucratividade do capitalismo. Destarte, se apregoará um retorno aos propósitos originais do 

trabalho nos âmbitos pessoal e social. O trabalho deve ser fonte de realização e não de 

frustração; de coesão e não de desagregamento entre as pessoas. O “trabalho une as 

vontades, aproxima os espíritos e funde os corações” propiciando aos homens descobrirem 

“que são irmãos” (Paulo VI, 1990, p. 25). 

 

4.4 A dimensão configuradora do mundo 

 

Esta dimensão descortina, de forma mais nítida, a criatividade humana e sua 

capacidade de construir a realidade. O ser humano é capaz de interagir com a realidade, 

configurando-a às suas necessidades. Essa capacidade é possível de se realizar porque o ser 

humano é um ser mundano que transcende sua mundanidade e um ser pessoal que 

transcende sua natureza. O ser humano é mais que o mundo e a pessoa é mais que sua 

natureza. A superioridade humana, frente ao mundano, não habilita o ser humano a nutrir 

uma relação tirânica e agressiva com o mundo, mas é preciso humanizá-lo. “O trabalho 

transforma o mundo e pela transformação do mundo transforma o próprio homem” 

(Comblin, 1990, p. 180). O ser humano não é um mero pastor e nem um conservador do 

mundo, mas é um homo faber que promove e dirige a realidade rumo à sua consumação 

escatológica. O mundo não é uma presa do ser humano, mas o espaço do exercício de sua 

criatividade, a manjedoura que o acolhe desde o seu nascimento (Ruiz de la Peña, 1988, p. 

236). O ser humano com o trabalho transforma e modela o mundo, segundo suas 

necessidades. Aqui, trata-se da dimensão objetiva do trabalho. Através da técnica, o ser 

humano desvela a natureza e a rege segundo a direção dada pela razão humana. O trabalho, 

assim, implica um processo de racionalização e de revelação da verdade do mundo. Consiste 

num processo de humanização da natureza (Nicolás, 1972, p. 70). Através do trabalho, o ser 

humano amplia seu domínio sobre a matéria. Esse domínio está relacionado com a condição 

de imagem e semelhança de Deus, por parte do ser humano. O mundo material não é só 

dominado pelo trabalho, mas elevado em sua categoria, sendo penetrado pelo espírito e 

humanizado (David, 1972, p. 218). 

 

 

 

 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

5 MEDITAÇÕES CONCLUSIVAS 

 

O trabalho não pode ser concebido simplesmente como uma atividade braçal. Não se 

trata de uma atividade simplesmente exercida pelo corpo físico. Historicamente, o corpo era 

o veículo produtor do trabalho. O corpo se submeteu a duros trabalhos. Era preciso ter vigor 

físico para trabalhar. Com a mecanização do trabalho, o ser humano se tornou um operador 

de máquinas. O trabalho, antes operado pelo corpo, passou a ser realizado pela máquina. Se 

no mundo do trabalho braçal o ser humano estava no centro, doravante, com a mecanização, 

ele migrou para a periferia, sendo um operador de máquinas inteligentes. O ser humano se 

tornou um operador de botões e um executor de comandos. Na era da digitalização do 

trabalho, o ser humano é um operador da inteligência artificial, do mundo da automação e 

da robótica. Na digitalização do trabalho, ferramentas tecnológicas contribuem para a 

realização das atividades cotidianas e técnicas. 

Independentemente do surgimento de novos tipos de trabalho, ele sempre será um 

exercício da criatividade humana. O trabalho continua sendo uma atividade geradora de 

dignidade, de valor e de satisfação para o ser humano. Independentemente do tipo (desde 

os trabalhos mais simples até os mais complexos) e da forma (braçal, mecanizado, digital), 

o trabalho é uma fonte de realização. O trabalho é uma fonte produtora de sentido. Ele 

humaniza e personaliza do ser humano. É uma forma de uma humanização e de colaboração 

na construção da sociedade. Através do trabalho humano, a sociedade evolui, se transforma 

e se edifica. Pelo trabalho, o ser humano se aperfeiçoa e aperfeiçoa a sociedade. O trabalho 

é uma fonte geradora de conhecimento, de técnica, de produtos e de serviços. É uma fonte 

causadora da emancipação da sociedade, do desenvolvimento de habilidades e da formação 

da personalidade. 

O trabalho, independentemente, de seu tipo e de sua forma, ao longo da evolução da 

sociedade, ele sempre será, teologicamente, um prolongamento da ação de Deus. A ação de 

Deus, na criação do mundo, não foi uma atividade conclusiva e nem representou um ponto 

final na feitura da realidade. Deus cria, mas deixa espaço para a ação humana. Toda ação 

humana, que possibilita a transformação e a emancipação do ser humano, da sociedade e do 

mundo, conta com um dedo de Deus. O ser humano é inspirado por Deus nas suas 

conquistas, nas descobertas e no desenvolvimento de habilidades. Deus é o inspirador do 

ser humano nas ações que promovem o bem-estar pessoal, social e cósmico. A ação de Deus 

está latente e consiste numa fonte impulsionadora da atividade humana. Deus criou o 



O SER HUMANO COMO UM SER CRIATIVO: a atividade humana no mundo 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
23 

mundo com muitas potencialidades que pudessem ser descobertas e desenvolvidas pelo ser 

humano. Deus também se realiza através do desenvolvimento da atividade humana. 

 
 
REFERÊNCIAS 
 

ALFARO, Juan. De la cuestión del hombre a la cuestión de Dios. Salamanca: 
Sígueme, 2002. 
 

AUER, Johann. El mundo, creación de Dios. Barcelona: Herder, 1979. 
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 1985. 
 
COMBLIN, José. Antropologia cristã. Petrópolis: Vozes, 1990. 
 
DAVID, Jakob. A força criadora do homem: teologia do trabalho e da técnica. In: FEINER, 
Johannes; LOEHRER, Magnus (ed.). Mysterium Salutis. Petrópolis: Vozes, 1972, v. 
II/3, p. 212-227. 
 
FIORENZA, Francis Schüssler. Crenças religiosas e práxis. Reflexões sobre concepções do 
trabalho na teologia católica. Concilium, v. 151, n. 1, p. 98-109, 1980. 
 
FLICK, Maurizio. L’attività umana nell’universo. In: La costituzione pastorale sulla 
chiesa nel mondo contemporaneo. Torino: Elle Di Ci, 1966, p. 581-631. 
 
FORTE, Bruno. L'eternità nel tempo. Saggio di antropologia ed etica 
sacramentale. Cinisello Balsamo: San Paolo, 1993. 
 

GESCHÉ, Adolphe. L’homme créé créateur. Revue théologique de Louvain. v.22, p. 
153-184, 1991. 
 

JOÃO PAULO II, Papa. Laborem exercens. São Paulo: Paulinas, 1990. 
 
LACOSTE, Jean Yves. Trabalho. In: LACOSTE, Jean Yves (dir.). Dicionário Crítico de 
Teologia. São Paulo: Paulinas-Loyola, 2004, p. 1737-1742. 
 
MOLTMANN, Jürgen. Deus na criação. Doutrina ecológica da criação. Petrópolis: 
Vozes, 1993. 
 
NICOLÁS, Adolfo de. Teología del progreso. Génesis y desarrollo en los téologos 
católicos contemporáneos. Salamanca: Sígueme, 1972. 
 
PANNENBERG, Wolfhart. Antropologia en perspectiva teologica. Salamanca: 
Sígueme, 1993. 
 
PAULO VI, Papa. Populorum progressio. São Paulo: Paulinas, 1990. 
 



RENATO ALVES DE OLIVEIRA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d06, p. 01-24, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
24 

ROXO, Roberto Mascarenhas. Trabalho e teologia. In: SANTOS, Beni dos et alli. 
Trabalho e teologia. São Paulo: Paulinas, 1979, p. 51-68. 
 
RUBIO, Alfonso García. Unidade na pluralidade. O ser humano à luz da fé e da 
reflexão cristãs. São Paulo: Paulus, 2001. 
 
RUIZ DE LA PEÑA, Juan Luis. ImaGênesis de Dios. Santander: Sal Terrae, 1988. 
 
RUIZ DE LA PEÑA, Juan Luis. Crisis y apología de la fé. Evangelio y nuevo 
milenio. Santander: Sal Terrae, 1995. 
 
SARTORI, Luigi. La chiesa nel mondo contemporaneio. Introduzione alla 
“Gaudium et Spes”. Padova: Messaggero di S. Antonio, 1995. 
 
SIERRA, Alejandro Martínez. Antropología teológica fundamental. Madrid: 
Biblioteca de Autores Cristianos, 2002. 
 
SMULDERS, Peter. La actividad humana en el mundo. In: BARAUNA, Guilherme (dir.). 
La Iglesia en el mundo de hoy. Madrid: Studium, 1967, p. 351-377. 
 
WESTERMANN, Claus. Trabalho e atividade cultural na Bíblia. Concilium, v. 151, n. 1, p. 
85-97, 1980. 
 
WOLFF, Hans Walter. Antropologia do Antigo Testamento. São Paulo: Loyola, 1975. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Conflito de interesses: O autor declara não haver conflitos de interesses. 

Recebido em: 30-09-2024 

Aprovado em: 29-12-2025 

Editor de seção: Flávio Senra 

 


