
 
              
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202d01 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II  
E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

THE DIALOGUE PROPOSAL IN THE VATICAN II CHURCH  
AND ITS AFFIRMATION IN FRANCIS’ MAGISTERIUM 

 

LA PROPUESTA DE DIÁLOGO EN LA IGLESIA DEL VATICANO II  
Y SU AFIRMACIÓN EN EL MAGISTERIO DE FRANCISCO 

 

 

Dirce Gomes da Silva∗ 
Pontifícia Universidade Católica do Paraná. 

Programa de Pós-Graduação em Teologia. 
Curitiba, PR, Brasil. 

E-mail: missoesdircegomes@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-7378-2443  

 
Elias Wolff∗ 

Pontifícia Universidade Católica do Paraná. 
Programa de Pós-Graduação em Teologia. 

Curitiba, PR, Brasil. 
E-mail: elias.wolff@pucpr.br 

ORCID: 0000-0003-2479-2340 
 

RESUMO 
O objetivo deste artigo é compreender como o Vaticano II propõe o diálogo como algo próprio da fé 
cristã e da identidade eclesial, apontando a continuidade dessa proposta no magistério posterior, 
sobretudo no atual pontificado de Francisco. Com o método da análise qualitativa da bibliografia, 
apresenta a compreensão de diálogo na perspectiva conciliar, seus horizontes e sua implicação para 
a missão da Igreja. A pergunta central que a pesquisa visa responder é: como o Vaticano II e sua 
continuidade no magistério de Francisco propõe o diálogo com a sociedade, as culturas, as diferentes 
Igrejas e religiões? Como resposta, a pesquisa conclui que o diálogo é um elemento constitutivo da 
Igreja e da sua missão, e que desde o Vaticano II é afirmado de forma ampla tanto ad intra quanto 
ad extra. Hoje, o Papa Leão XIV, fiel ao Papa Francisco que se destacou na promoção do “diálogo 
como cultura” em sua proposta de reformas estruturais que situam a Igreja de modo relacional no 
mundo plural, e assumindo na Igreja as pautas socioculturais e políticas que propõem a fraternidade 
humana universal e a defesa da Casa Comum. 
Palavras-chave: Diálogo; Concilio Vaticano II; Cultura; Religiões; Missão. 
 

ABSTRACT 
This article aims to understand how Vatican II proposes dialogue as something specific to the 
                                                           
∗Doutorado e mestrado em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Graduada em Psicologia 

pela Universidade Paranaense e em Teologia pelo Claretiano Centro Universitário.  
∗Doutorado em Teologia pela Pontifícia Universidade Gregoriana. Mestrado em Filosofia pela Pontifícia 

Universidade Santa Cruz. 

https://www.orcid.org/0000-0001-7378-2443
https://www.orcid.org/0000-0003-2479-2340


DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

Christian faith and ecclesiastical identity, pointing out the continuity of this proposal in the 
subsequent magisterium, especially in the current pontificate of Francis. Using the method of 
qualitative analysis of the bibliography, it presents the understanding of dialogue from the 
conciliar perspective, its horizons, and its implications for the church mission. The research aims 
to answer the central question: how do Vatican II and its continuity in Francis' magisterium 
propose dialogue with society, cultures, different churches, and religions? In response, the research 
concludes that dialogue is a constitutive element of the church and its mission and that since 
Vatican II it has been broadly affirmed both ad intra and ad extra. Today, Pope Leo XIV, faithful to 
Pope Francis—who stood out for promoting “dialogue as a culture” in his proposal of structural 
reforms that position the Church relationally within a plural world—and by embracing within the 
Church the sociocultural and political agendas that advocate universal human fraternity and the 
defense of our Common Home. 
Keywords: Dialogue; Second Vatican Council; Culture; Religions; Mission. 
 

RESUMEN 
El objetivo de este artículo es comprender cómo el Vaticano II propone el diálogo como algo propio 
de la fe cristiana y de la identidad eclesiástica, señalando la continuidad de esta propuesta en el 
magisterio posterior, especialmente en el actual pontificado de Francisco. Utilizando el método de 
análisis cualitativo de la bibliografía, presenta la comprensión del diálogo desde la perspectiva 
conciliar, sus horizontes y sus implicaciones para la misión de la iglesia. La pregunta central que 
la investigación pretende responder es: ¿cómo el Vaticano II y su continuidad en el magisterio de 
Francisco propone el diálogo con la sociedad, las culturas, las diferentes iglesias y religiones? En 
respuesta, la investigación concluye que el diálogo es un elemento constitutivo de la iglesia y su 
misión, y que desde el Vaticano II ha sido ampliamente afirmado tanto ad intra como ad extra. Hoy, 
el Papa León XIV, fiel al Papa Francisco —quien se destacó por promover el “diálogo como cultura” 
en su propuesta de reformas estructurales que sitúan a la Iglesia de manera relacional en un 
mundo plural— y asumiendo en el seno de la Iglesia las agendas socioculturales y políticas que 
proponen la fraternidad humana universal y la defensa de la Casa Común. 
Palabras Clave: Diálogo; Concilio Vaticano II; Cultura; Religiones; Misión. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

A Igreja é desafiada a situar-se de modo relacional no atual contexto sociocultural e 

religioso plural. O que acontece tanto revisando seu modo de ser em suas estruturas, 

mentalidade e ação, quanto lançando um novo olhar para o mundo plural, buscando 

compreender suas riquezas e seus valores no horizonte do Reino que se manifesta de 

múltiplas formas na história. Isso possibilita à Igreja uma interação positiva com os 

diferentes contextos e as diferentes formas de crer. Esta pesquisa analisa como o magistério 

do Vaticano II (1962–1965) e sua continuidade no pontificado do Papa Francisco contribui 

para isso. Verifica a proposta conciliar do diálogo como constitutivo do modo de a Igreja ser 

hoje, situada no mundo plural em que vivemos, e as implicações disso para a concepção e a 

prática da missão. 

 O concílio desafia a Igreja Católica a um novo impulso missionário marcado pela 

interação, convivência e cooperação com as sociedades e as diferentes formas de crer, no 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

mundo cristão e além. E, à esteira do concílio, o Papa Francisco propõe o “encontro feito 

cultura” (Francisco, 2020, n. 216–217) e a “cultura do diálogo como caminho” (Francisco, 

2020, n. 285) da Igreja nos tempos atuais. Dada a pluralidade de interlocutores, o diálogo é 

proposto em sentido amplo, ninguém está excluído e torna-se imperativo para a Igreja e a 

sua missão.   

Nosso objetivo aqui é retomar o ensino dialógico do concílio, expressar seus 

principais horizontes e mostrar como o magistério do Papa Francisco promoveu a 

perspectiva conciliar do diálogo. Estruturamos o nosso estudo em três partes: partimos da 

análise das condições para a Igreja dialogar, destacando a necessidade dela saber se situar 

no mundo plural e realizar um sincero esforço de atualização (aggiornamento) da sua 

mentalidade, com reformas estruturais na perspectiva sinodal; em um segundo momento, 

aprofundamos a compreensão dessa proposta em aspectos do diálogo nos horizontes ad 

intra e ad extra; e num terceiro passo de nosso estudo, colhemos algumas implicações desse 

processo para a missão da Igreja, superando a mentalidade conversionista e realizando-a 

como partilha de um dom: o projeto amoroso de Deus para toda a humanidade.  

Assim, compreendemos que, após 60 anos de sua realização, o Vaticano II continua 

um marco fundamental para a orientação de uma postura dialogal da Igreja em nossos dias. 

E, com os Evangelhos, o concílio é hoje a fonte na qual a Igreja se abastece de sentido em 

sua caminhada histórica, vivida nas parcerias e nas iniciativas de cooperação social, 

ecumênica e inter-religiosa que promovem o Reino de Deus no mundo atual.   

 

2 CONDIÇÕES PARA DIALOGAR: SITUAR-SE NO MUNDO PLURAL E 

AGGIORNAMENTO 

 

O discurso de João XXIII, (1962, p. 4) na abertura do Concílio Vaticano II, aponta 

para uma mudança de perspectiva eclesial marcada por dois principais elementos: um 

processo de profunda revisão e reforma na Igreja, em sua teologia, estruturas e missão; e 

uma nova visão do mundo no qual a Igreja se situa, desenvolvendo novas relações com as 

realidades temporais e com as diferentes formas de crer, no cristianismo e além. Tanto no 

aspecto ad intra quanto ad extra da proposta conciliar, abre-se caminho para valorizar a 

realidade como multi ou pluri, sobretudo nos aspectos socioculturais e religiosos.  

A concepção plural da realidade ganha força a partir da modernidade e se intensifica 

ainda mais na atual era considerada “pós-moderna” (Lyotard, 1979), ou “modernidade 

tardia” (Giddens, 1991), impulsionando as expressões de liberdade, autonomia e 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

independência nas vivências pessoais e coletivas. A pluralidade torna-se um paradigma que 

forma cosmovisões e comportamentos, com uma variedade de orientações de sentido para 

o viver humano (Ribeiro, 2020). Nisso, observa-se uma ênfase na subjetividade, formando 

um oceano cultural da pósmodernidade ou hipermodernidade extremamente fragmentada, 

tensa e conflitiva. A subjetivação de princípios, opções e posturas pode tornar cada pessoa 

uma referência única para si mesma e para a compreensão do todo. Mas também abre campo 

para a afirmação da liberdade, da autonomia, da responsabilidade de cada pessoa pela sua 

história, o espaço onde está e a coletividade.  

Historicamente, a Igreja sempre teve dificuldades para se situar dialogicamente no 

mundo plural. É verdade que esse mundo hoje, em muito, se distancia dos princípios 

cristãos. Sobretudo onde imperam traços culturais do individualismo, pelagianismo e 

relativismo. São movidos por uma razão técnico-científica pragmatista, calculista e 

previsível, em meio à aridez das ideologias secularizantes (Francisco, 2013, n. 61–67). Mas, 

mesmo criticando tais tendências, o Vaticano II propõe uma guinada na forma de a Igreja 

entender-se a si mesma, superando toda tentativa de homogeneização e uniformíssimo. 

Admitindo uma variedade legítima nas expressões do conteúdo comum da fé, em uma 

“unidade do Espírito que harmoniza todas as diversidades” (Francisco, 2013, n. 230); e uma 

guinada também na postura da Igreja em relação ao mundo e às culturas: não mais de 

condenação a quem pensa ou crê de modo diferente, mas na busca de compreensão e 

parcerias, mesmo que sinta a necessidade de sempre discernir as diferentes realidades à luz 

da fé cristã.  

Não obstante, a constatação de que o mundo sofre de “um grave estado de indigência 

espiritual” (João XXIII, 2007, p. 12), hoje constata-se também que mesmo em meio às 

ambiguidades “[…] há um elemento de luz” (Francisco, 2019, n. 138), identificado como “um 

desejo de Deus, ainda que não tenha todos os contornos do Deus revelado” (Francisco, 2019, 

n. 84). É nesse mundo plural que a Igreja conciliar busca conviver, interagir, dialogar. Não 

mais tem sentido posturas isoladas com pretensão de hegemonia das referências que 

explicam o conjunto da realidade. Urge da Igreja o esforço para caminhar juntos na busca 

da verdade, oferecendo o que possui e acolhendo as ofertas de diferentes procedências que 

contribuem para a pregação do Evangelho com plausibilidade de acolhida nas diferentes 

latitudes e contextos.  

É para isso que, desde o Vaticano II, a Igreja realiza um significativo esforço de 

revisão interna, aggiornamento, vive um processo de “reforma perene” (Decreto Unitatis 

Redintegratio, 1964, n. 6), que se intensifica no pontificado de Francisco em sua amplitude 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

e profundidade, “capaz de transformar tudo” (Francisco, 2013, n. 27). A Igreja “em saída” 

(Francisco, 2013, n. 20–24) assume a consciência de peregrina junto a tantos outros no 

mundo atual, e “primeireia” no encontro, no envolvimento, na oferta da misericórdia e da 

solidariedade para todas as pessoas, sobretudo quem mais sofre vulnerabilidades sociais 

(Francisco, 2013, n. 24).  

Em uma postura kenótica, a Igreja entende que não é perfeita, tem “deficiências, quer 

nos costumes, quer na disciplina eclesiástica, quer também no modo de enunciar a doutrina” 

(Decreto Unitatis Redintegratio, 1964, n. 6). E o esforço de fidelidade ao Evangelho exige 

que “tudo seja reta e devidamente reformado no momento oportuno (Decreto Unitatis 

Redintegratio, 1964, n. 6). Reforma, nesse sentido, é algo próprio da Igreja enquanto 

organismo vivo, dinâmico, criativo, movida pelo Espírito nos caminhos do Reino. A razão 

desse processo é pastoral e missionária, as estruturas eclesiais precisam se tornar “um canal 

proporcionado mais à evangelização que à autopreservação” (Francisco, 2013, n. 27). A 

“conversão pastoral” (Francisco, 2013, n. 35-36) faz com que a presença da Igreja no mundo 

evite toda “introversão eclesial” (Ecclesia in Oceania, 2001, n. 19), auto defensiva ou o 

refúgio nas próprias seguranças (Francisco, 2013, n. 45). Tal é condição para que se possa 

bem interpretar os “sinais dos tempos” (Constituição Gaudium et Spes, 1965, n. 4) em 

resposta às interpelações que o mundo apresenta para o Evangelho. 

 

3 O DIÁLOGO: PROPOSTA E HORIZONTES 

 

É nesse contexto que o diálogo, em sentido amplo, é afirmado como elemento 

constitutivo da Igreja e da missão. A Igreja, na perspectiva do Vaticano II, não mais caça 

erros e heresias para combater, mas visa compreender e dialogar com quem pensa ou crê 

diferente. Assim, estabelece novas relações com o mundo contemporâneo (Constituição 

Gaudium et Spes, 1965,  n. 3.40; Decreto Presbyterorum Ordinis, 1965, n. 12; Decreto 

Christus Dominus, 1965, n. 13), as ciências e as culturas, propondo “o diálogo social para 

uma nova cultura” (Francisco, 2020, n. 199–205); com as diferentes tradições eclesiais, 

buscando a unidade na fé cristã (Francisco, 2013,  n. 244–246); e com a diversidade religiosa 

(Declaração Nostra Aetate, 1965,  n. 01; Declaração Dignitatis humanae, 1965,  n. 15; 

Constituição Gaudium et Spes, 1965,  n. 92; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 16.34.41; Francisco, 

2013,  n. 25–254), estimulando iniciativas em favor da paz no mundo a partir das convicções 

próprias de cada credo.  



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

A Igreja está aberta, enfim, ao diálogo com todas as pessoas de boa vontade (Decreto 

Apostolicam Actuositatem, 1964, n. 14) que “buscam sinceramente a verdade, a bondade e 

a beleza […] no compromisso pela defesa da dignidade humana, na construção de uma 

convivência pacífica entre os povos e na guarda da criação” (Francisco, 2013, n. 257). 

Importa “pensar e gerar um mundo aberto” (Francisco, 2020, cap. III) que supere “um 

mundo de sócios” (Francisco, 2020, 101–102) pelo “amor universal que promove as pessoas” 

(Francisco, 2020, n. 106.111), sobretudo as pobres e injustiçadas.  

Esses horizontes do diálogo apresentam, cada um, seu próprio interlocutor, bem 

como objetivos e métodos, conforme os tempos, contextos e sujeitos envolvidos. Não 

obstante, estão de algum modo relacionados quando concorrem para a promoção da vida 

na/da Casa Comum (Laudato Si). O que ressaltamos é que, assim, a partir do Vaticano II, o 

“diálogo passa a ser elemento constitutivo da Igreja” (Wolff, 2007, p. 75), possibilitando uma 

virada de paradigma teológico (Usarski, 2018) que atualiza a compreensão do seu modus 

essendi et operandi em perspectiva relacional. A encíclica de Paulo VI, Ecclesiam suam 

(1964), foi o primeiro documento magisterial a apresentar o diálogo como conteúdo e 

método da missão da Igreja, tendo confirmação no magistério eclesial posterior até os dias 

de hoje.  

Dois elementos se destacam na proposta do diálogo na Igreja e na missão: 

primeiramente, a raiz antropológica do diálogo, como constitutivo do ser pessoa. A Igreja 

aprofunda essa compreensão com antropólogos e filósofos na qualidade de Emmanuel 

Levinàs (1947; 1988; 1997), Martin Buber (2007), o personalismo de Emanuel Mounier 

(2004), entre outros. Cada pessoa tem um modo próprio de se comunicar, com linguagens 

e códigos distintos e considerar isso é condição para diálogos positivos: “a pessoa humana 

cresce, amadurece e santifica-se tanto mais, quanto mais se relaciona” (Francisco, 2015, n. 

240). E para isso, cada indivíduo precisa de um “tempo de qualidade” (Francisco, 2016, n. 

138) para a relação com os outros; uma “amplitude mental” para não se fechar em ideias 

limitadas, e “flexibilidade” para mudanças necessárias (Francisco, 2016, n. 139). Afinal, “é 

junto que se constroem os sonhos” (Francisco, 2020, n. 8), requerendo “gestos de solicitude 

pelo outro”, não o ver como “concorrente” quando é diferente (Francisco, 2016, n. 140). E 

isso se aprende com o diálogo, sabendo o que dizer e encontrando a forma adequada de se 

expressar (Francisco, 2016, n. 141).  

Segundo o diálogo na Igreja tem uma dimensão teológica: origina-se na fé em Deus 

Trindade, que se configura como relação das três pessoas igualmente divinas: “As pessoas 

divinas são relações subsistentes” (Francisco, 2015, n. 240). Deus estabelece um diálogo 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

permanente com a humanidade (Constituição dogmática Dei Verbum, 1965, n. 2-5), tendo 

na encarnação do Filho a expressão maior dessa relação. A partir do Pentecostes, Deus 

continua dialogando, indistintamente, com as pessoas, os povos, as culturas, os credos. 

Enquanto participam desse diálogo, respondendo aos impulsos do Espírito, as pessoas 

descobrem que têm impressa em si mesmas a característica relacional do Criador: “toda 

criatura traz em si uma estrutura propriamente trinitária” (Francisco, 2015, n. 239); pela 

relação, cada criatura “assume na própria existência aquele dinamismo trinitário que Deus 

imprimiu nela desde a criação” (Francisco, 2015, n. 240). A Igreja tem especial participação 

nesse diálogo, como meio pelo qual as pessoas podem responder aos apelos divinos. Nisso 

consiste a sua missão. Com base a esses dois pilares, têm-se as dimensões do diálogo no 

concílio e na Igreja do nosso tempo, que aqui apresentamos resumidamente nos horizontes 

ad intra e ad extra.  

 

3.1 O diálogo ad intra 

 

O diálogo instaura um processo interno à própria Igreja, na busca de integração e 

interação entre as diferentes formas de pertença eclesial e as diversas instâncias 

eclesiásticas. Propõe uma corresponsabilidade de todos os fiéis, seja exercitando o 

sacerdócio comum (Constituição, Lumem Gentium, 1964, n. 10), pois “todo o povo de Deus 

anuncia o Evangelho” (Francisco, 2013, n. 111–114), seja integrando a hierarquia no 

conjunto do povo de Deus (Constituição, Lumem Gentium, 1964, cap. II), em um “prazer 

espiritual de ser povo” (Francisco, 2013, n. 268). A colegialidade episcopal possibilita 

intercâmbios e solidariedade entre as Igrejas locais, mostrando que os bispos são “partícipes 

da solicitude de todas as Igrejas” (Decreto Christus Dominus, 1965, n. 3), o que é explicitado 

ainda mais com o atual sínodo sobre a sinodalidade (2021–2024). O Vaticano II afirma o 

princípio da subsidiariedade como algo próprio das autoridades eclesiásticas, de modo que 

o primado petrino melhor valorize o governo das Igrejas locais (Constituição, Lumem 

Gentium, 1964, n. 24). 

 O Papa Francisco esforçou-se para uma equilibrada e justa relação entre a Igreja 

Universal e a Igreja Local, entendendo que a Igreja Local “é o sujeito primário da 

evangelização” (Francisco, 2013, n. 30), e “as conferências episcopais podem aportar uma 

contribuição múltipla e fecunda, para que o sentimento colegial leve a aplicações concretas” 

(Francisco, 2013, n. 32), de modo que “não convém que o Papa substitua os episcopados 

locais” (Francisco, 2013, n. 16). O princípio da subsidiariedade faz também que os bispos 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

valorizem o ministério dos presbíteros (Francisco, 2013, n. 28) e que os párocos valorizem a 

preciosa contribuição dos conselhos pastorais, onde o laicato se integra, superando o 

clericalismo.  

Isso exige que no seio da Igreja aconteçam progressos na estima, no respeito e na 

mútua concórdia, de modo a favorecer o reconhecimento de todas as diversidades legítimas, 

para estabelecer um diálogo incessante e mais fecundo entre todos os que formam o único 

povo de Deus (Constituição Gaudium et Spes, 1965, n. 92). Tem-se, assim, uma real 

“descentralização” (Francisco, 2013, n. 16) das decisões sobre a vida eclesial, pois todo o 

povo de Deus é, pela unção do Espírito, “infalível ‘in credendo’” (Francisco, 2013, n. 119), 

com uma “sabedoria intuitiva” para colaborar na missão da Igreja. Nas paróquias, 

particularmente, o papa argentino critica duramente o clericalismo como um dos males mais 

expressivos na Igreja (Francisco, 2013, n. 102), e pede um novo jeito de evangelizar que 

implique “um novo protagonismo de cada um dos batizados” (Francisco, 2013, n. 120). A 

sua proposta do sínodo sobre a sinodalidade (2021–2024) visa afirmar a Igreja e a missão 

como um caminhar juntos, no espírito da comunhão e participação que caracteriza o ser 

comunidade.  

A Igreja mantém, como instituição social, seus centros administrativos e de 

coordenação, desde o nível paroquial até a cúria romana. Mas tais centros não se entendem 

como únicos capazes de decidir sobre a fé e a missão cristã. Eles precisam ser instâncias de 

diálogo, catalisadores das diversas compreensões e contribuições sobre o modo de ser Igreja 

e de realizar a sua missão. E assim aprende-se a viver a unidade na diversidade, pois a 

própria fé católica tem diferentes modalidades de expressão e de pertença à Igreja 

(Francisco, 2013, n. 68), e “não faria justiça à lógica da encarnação pensar num cristianismo 

monocultural e monocórdico” (Francisco, 2013, n. 117). 

 

3.2 O diálogo ad extra 

 

O exercício do diálogo ad intra se expressa nas relações ad extra que a Igreja 

desenvolve, buscando integrar as diferentes realidades socioculturais e religiosas em 

projetos que visem o bem comum: “para a Igreja Católica é sempre uma alegria construir 

pontes de diálogo com comunidades, pessoas e organizações”. Trata-se de uma Igreja que 

cultiva “o encontro feito cultura” (Francisco, 2020, n. 216-217) e a “cultura do diálogo”, 

sendo companheira no caminho que conduz a um mundo de justiça, paz, liberdade e 

promoção da vida no/do planeta.  



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

 

3.2.1 O diálogo com o mundo 

 

A Igreja, na perspectiva conciliar, é sensível aos “sinais dos tempos” que expressam 

as diversas situações das pessoas e dos povos. Ela capta as rápidas e profundas mudanças 

em todos os âmbitos da vida social (Constituição Gaudium et Spes, 1965, n. 7), assumindo 

para si as “alegrias e tristezas, esperanças e angústias” (Constituição Gaudium et Spes, 1965, 

n. 1) da humanidade. No mundo contemporâneo, as ciências e as culturas produzem a 

sociedade industrial e a civilização urbana, com mudanças significativas para todos os 

segmentos da sociedade (Constituição Gaudium et Spes, 1965, n. 5-7). Isso pode ser 

expressão de progresso, mas manifesta também ambiguidades:  

 

Nunca o gênero humano teve ao seu dispor tão grande abundância de riquezas, 
possibilidades e poderio econômico; no entanto, uma imensa parte dos habitantes da terra 
é atormentada pela fome e pela miséria, e inúmeros são ainda analfabetos (Constituição 
Gaudium et Spes, 1965, n. 4).  

 

Enfim, “aumentou a riqueza, mas não a equidade”, gerando “novas pobrezas” (Bento 

XVI, 2009, n. 22). O Papa Francisco identifica nisso “sombras de um mundo fechado” 

(Francisco, 2020, n. 13–55) e “sonhos desfeitos em pedaços” (Francisco, 2020, n. 10–12), 

devido a uma “globalização e progresso sem rumo comum” (Francisco, 2020, n. 29) que 

ferem a dignidade humana (Francisco, 2020, n. 37.41) e causam a “cultura do descarte” 

(Francisco, 2020, n. 188).  Vivemos em um mundo sem projetos para todas as pessoas, 

devido a uma “economia da exclusão” (Francisco, 2013, n. 53–54), a desigualdade social que 

gera violência (Francisco, 2013, n. 59–60), o individualismo que desintegra o tecido social 

(Francisco, 2013, n. 67), agravando os inúmeros problemas de ordem pessoal, familiar e 

social (Constituição Gaudium et Spes, 1965, n. 8).  

No aspecto cultural, as sociedades atuais expressam uma rica diversidade nos estilos 

de vida, hábitos, visão de mundo, o sentido da realidade. A “cultura indica todos esses meios 

pelos quais as pessoas se desenvolvem e aperfeiçoam suas muitas qualidades corporais e 

espirituais’” (Congregação para a Doutrina Católica, 2013, n. 31). Os costumes que daí 

surgem formam o “patrimônio cultural de cada comunidade humana” (Congregação para a 

Doutrina Católica, 2013, n. 32). De outro lado, porém, há um desencontro das culturas. 

Tendências ideológicas e de poder sociopolítico buscam impor padrões de vida que 

pretendem se afirmar hegemonicamente. Sistemas epistêmicos neocolonialistas se 

globalizam, fragilizando culturas e sabedorias locais. Impõe-se o uniformíssimo onde 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

impera o integrismo, o exclusivismo e o absolutismo. Tal fato não favorece uma interação 

positiva entre as culturas identitárias das pessoas e dos povos, obstaculizando a “cultura do 

encontro”. 

É nesse mundo que a Igreja, em perspectiva conciliar, é chamada a realizar “a missão 

que se encarna nas limitações humanas” (Francisco, 2013, n. 40–45). Não para “ensinar”, 

“corrigir” ou “condenar”, mas para “dialogar e cooperar” nos processos de justiça, liberdade, 

dignidade e paz. Aí, a Igreja faz-se companheira, servidora e solidária (Constituição 

Gaudium et Spes, 1965, n. 1-2). Particularmente, reconhecerá Cristo nas pessoas que 

compõem as mazelas sociais, sofrem miserabilidades (Constituição Gaudium et Spes, 1965, 

n. 88; Constituição Lumem Gentium, 1964, n. 8) e esperam por um amor traduzido em obras 

de caridade (Decreto Apostolicam Actuositatem, 1964, n. 8). Nessa direção, a opção pelos 

pobres é “uma opção fundamental que precisamos tomar para reconstruir este mundo” 

(Francisco, 2020, n. 67).  Tal opção é “implícita na fé cristológica” (Conselho Episcopal 

Latino-Americano, 2007, n. 393) e, portanto, da missão da Igreja. 

Assim, o diálogo social e intercultural mostra uma interdependência entre os povos 

que contribui para a fraternidade universal. Isso desafia para uma globalização da 

solidariedade, com a inclusão de todas as pessoas e os povos na única família humana. 

Percorrem-se, então, os caminhos da promoção da “vida em abundância” (Bíblia, 2020, João 

10,10, p. 1869), um verdadeiro desenvolvimento humano e social que conduz à comunhão 

da raça humana como uma família. Tal é o diálogo em prol da fraternidade universal, 

superando toda estranheza que impede o mútuo reconhecimento como irmãos/ãs 

(Francisco, 2020, n. 106).  

Esse espírito de irmandade estende-se a toda a criação, de modo que a cultura da vida 

precisa ser promovida de modo planetário. A gravidade das questões ambientais hoje 

interpela os povos para um novo estilo de vida e de relação com a natureza, comprometendo-

se com o cuidado da Casa Comum. A vida no/do planeta está ameaçada e a degradação 

ambiental afeta o bem-estar de cerca de 3,2 bilhões de pessoas, ou seja, 40% da população 

mundial.  Por isso, urge ouvir o grito da terra e dos pobres (Francisco, 2015, n. 49), 

simultaneamente. O diálogo contribui para isso, possibilitando uma “ecologia integral” 

(Francisco, 2015, cap. IV), humana, social, cultural e espiritual. Afinal, “o urgente deságio 

de proteger a nossa casa comum inclui a preocupação de unir toda a família humana na 

busca de um desenvolvimento sustentável e integral” (Francisco, 2015, n. 13). 

 

 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

3.2.2 O diálogo ecumênico 

 

O Vaticano II situa a Igreja Católica no contexto de pluralismo eclesial, entendendo 

que nesse meio se manifesta uma divisão que é “escândalo para o mundo e um obstáculo 

para a missão” (Decreto Unitatis Redintegratio, 1964, n. 1). Naturalmente, nem tudo no 

pluralismo eclesial é divisão, mas essa é uma realidade que, infelizmente, se destaca na 

diversidade de Igrejas. Para superar isso, há um só caminho: o diálogo. E o concílio 

apresenta critérios e princípios doutrinais para esse diálogo (Decreto Unitatis 

Redintegratio, 1964, n. 2-4), visando a busca da comunhão na fé em Cristo. Entendendo o 

ecumenismo como um impulso da ação do Espírito Santo (Decreto Unitatis Redintegratio, 

1964, n. 2), uma “necessidade da Igreja” e “oportunidade dos tempos” (Decreto Unitatis 

Redintegratio, 1964, n. 6), o concílio exorta os fiéis para que se relacionem positivamente 

como pertence a outras Igrejas, cooperem com eles/as (Decreto Unitatis Redintegratio, 

1964, n. 5-12).  

 O magistério posterior dá continuidade ao ensino ecumênico do concílio: Paulo VI 

fortalece o Secretariado para a Unidade dos Cristãos (atual Dicastério para a Promoção da 

Unidade Cristã), criado por João XIII para preparar o concílio e nele fortalecer a reflexão 

sobre o ecumenismo; e João Paulo II escreve uma encíclica sobre o ecumenismo: Ut unum 

sint (1995); Roma participa de diálogos oficiais com outras Igrejas, e orienta que as Igrejas 

locais criem estruturas que favoreçam o ecumenismo na pastoral. Fortalecendo essas 

iniciativas, o Papa Francisco entende que “a credibilidade do anúncio cristão seria muito 

maior se os cristãos superassem as suas divisões” (Francisco, 2013, n. 244). Lembra todas 

as pessoas cristãs que somos peregrinos/as e “devemos abrir o coração ao companheiro de 

estrada sem medos nem desconfianças, e olhar primariamente para o que procuramos: a paz 

no rosto do único Deus” (Francisco, 2013, n. 244).  

Assim, Francisco continua na via ecumênica do Vaticano II, mostrando que o 

ecumenismo é tanto fundamental para a unidade na fé, quanto “uma contribuição para a 

unidade da família humana” (Francisco, 2013, n. 245). Enfatiza a Igreja da proximidade, do 

encontro e do diálogo que a tornam lugar de testemunho da comunhão do Deus Trinitário, 

cujo amor se extravasa e gera na história humana a comunidade do povo de Deus a caminho 

do Reino. Não obstante, o diálogo ecumênico está estagnado em nossos dias. As 

conversações doutrinais produziram alguns frutos importantes, como uma concepção 

comum de Igreja em sentido amplo (corpo de Cristo, templo do Espírito, Povo de Deus); o 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

mútuo reconhecimento do Batismo e da possibilidade da hospitalidade eucarística; acordos 

cristológicos importantes com as Igrejas Orientais.  

Emergem hoje novas questões que as Igrejas não conseguem ainda dialogar com 

serenidade, como as questões de gênero, a sexualidade, o lugar e o papel da mulher na Igreja, 

o sujeito dos ministérios ordenados, a concepção de matrimônio, as biotecnologias, a 

digitalização da vida social e religiosa, a inteligência artificial. São questões que estão na 

ordem do dia na sociedade e penetram também nas Igrejas, interpelando a fé cristã. Elas 

requerem uma revisão das doutrinas clássicas, mas essa revisão acontece a passos lentos e 

com muita resistência. É de se esperar que a proposta de uma Igreja em saída contribua 

para integrar essas questões na pauta ecumênica, possibilitando um diálogo fecundo, com 

serenidade e lucidez da fé, entre as diferentes Igrejas do nosso tempo.  

 

3.2.3 O diálogo inter-religioso 

 

O Vaticano II é o primeiro concílio a lançar um olhar verdadeiramente positivo às 

diferentes tradições religiosas da humanidade, notoriamente nas Declarações Nostra aetate 

(NA) e Dignitatis humanae (DH), embora se posicione também em outros documentos 

conciliares (Constituição, Lumem Gentium, 1964, n. 16; Constituição Gaudium et Spes, 

1965, n. 22; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 3. 7 — 9.11). O concílio reconhece a positividade das 

religiões em seus “elementos estimáveis, religiosos e humanos” (Constituição Gaudium et 

Spes, 1965, n. 92), de verdade e santidade (Declaração Nostra Aetate, 1965, n. 2), “elementos 

de verdade e de graça” (Decreto Ad Gentes, 1965, n. 9), “coisas verdadeiras e boas” 

(Constituição Lumem Gentium, 1964, n. 16). Propõe à Igreja uma postura de diálogo para 

com elas, o que requer rever objetivos e métodos da missão, numa busca de cooperação entre 

os credos para a construção da fraternidade universal (Declaração Nostra Aetate, 1965, n. 

5); e afirma o princípio da liberdade religiosa vinculada com a afirmação da dignidade da 

pessoa (Declaração Dignitatis humanae, 1965, n. 2).  

Em uma perspectiva exclusivista, os padres conciliares entendem os elementos de 

verdade e santidade nas religiões no horizonte da teologia patrística dos semina verbi 

(Decreto Ad Gentes, 1965, n. 11,15), como “um reflexo” da verdade que ilumina toda a 

humanidade (Declaração Nostra Aetate, 1965, n. 2). Impulsiona, assim, a entender os 

diferentes credos como um “patrimônio espiritual para toda a humanidade” e um “convite 

eficaz ao diálogo” (Declaração Nostra Aetate, 1965, n. 2,3; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 11). 

Não obstante, os questionamentos a tal inclusivíssimo, principalmente oriundos de uma 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

teologia das religiões em perspectiva pluralista (Haigth 2003; Vigil, 2006; Ribeiro, 2020), é 

inegável sua contribuição para auxiliar a Igreja a ter uma interação positiva com o 

pluralismo religioso. Tal fato estimula os esforços para revisão de noções cristãs como 

revelação e salvação (Queiruga, 2010; Knitter, 2008, p. 301–18), superando o axioma extra 

ecclesiam nulla salus afirmado até as vésperas do Vaticano II, tendo o Concílio de Florença 

(1439) com um de seus marcos. 

O magistério pós-conciliar dá continuidade à orientação sobre o diálogo inter-

religioso (Secretariado para os Não-Cristãos, 1984; Pontifício Conselho para o Diálogo Inter-

Religioso e Congregação para a Evangelização dos Povos, 1991). Com o Papa Francisco, o 

diálogo entre os credos é proposto como “uma atitude de abertura, na verdade, e no amor” 

(Francisco, 2013, n. 250). Por ser “atitude”, o diálogo é enraizado no modo de ser de cada 

pessoa, envolvendo opções, valores, sentimentos, condições psicológicas e culturais de cada 

um. Trata-se de uma “‘abertura do coração’ que é a condição para uma cultura do encontro” 

Desse modo, “A Igreja abre-se ao diálogo por fidelidade ao homem” (Secretariado para os 

Não-Cristãos, 1984, n. 21). E para isso, é preciso ter.   

 

a coragem da alteridade, que supõe o pleno reconhecimento do outro e da sua liberdade 
com o consequente compromisso de me gastar para que os seus direitos fundamentais 
sejam respeitados sempre, em toda parte e por quem quer que seja (Francisco, 2019, p. 3).  

 

Por isso, o diálogo não visa apenas um entendimento mútuo entre as religiões, mas 

possibilitar a convivência fraterna entre pessoas e povos, ele é “condição necessária para a 

paz no mundo” (Francisco, 2013, n. 250) e a defesa da criação (Laudato Si´). O diálogo tem, 

portanto, um caráter de mediação a serviço da promoção da vida humana e do planeta. E é 

importante observar que, para isso, o diálogo precisa ser constitutivo da própria fé, não 

supõe o abandono das convicções religiosas identitárias. Ao contrário, é uma possibilidade 

de afirmá-las ao mesmo tempo, em que reconhece o valor da alteridade (Francisco, 2013, n. 

251). Daqui porque o diálogo verdadeiro evita o “sincretismo conciliador” e a mera “abertura 

diplomática” (Francisco, 2013, n. 251), que negam tanto a própria identidade e os próprios 

valores, quanto a identidade e os valores do outro.   

Nesse contexto, um grande desafio a ser enfrentado é a afirmação da liberdade 

religiosa, pois “ninguém deve ser forçado a agir contra a sua consciência” (Declaração 

Dignitatis humanae, 1965, n. 3), de modo que se deve evitar toda imposição e as “odiosas 

generalizações” (Francisco, 2013, n. 253) na acusação de quem utiliza mal sua religião para 

promover conflitos. Em um mundo onde se apregoa democracia e liberdade de expressão, 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

observa-se também o crescimento de posturas religiosas intolerantes e exclusivistas, 

fundindo questões religiosas com questões socioculturais.  

Há lugares onde se afirmam teocracias que sacralizam a política e alimentam a 

perseguição a diferentes credos,  

 

A liberdade religiosa é violada em quase um terço dos países do mundo (31,6%) onde vivem 
dois terços da população mundial. Em um total de 196 países, 62 enfrentam violações muito 
graves da liberdade religiosa (Ajuda a Igreja que sofre - ACN-Brasil, 2021, p. 1). 
 

 O tema da liberdade religiosa não é tratado com tranquilidade pela Igreja até o 

Vaticano II1. Mas com esse concílio, a Igreja afirma corajosamente a liberdade 

fundamentada na dignidade de toda pessoa, “imagem e semelhança” de Deus (Bíblia, 2020, 

Gênesis 1, 26, p. 34), como conhecida pela revelação e pela razão (Declaração Dignitatis 

humanae, 1965, n. 2).  Na Declaração comum de Abu Dabhi, (2019) o Papa Francisco aponta 

para um corajoso consenso de que “a sabedoria divina é a origem donde deriva o direito à 

liberdade de credo e à liberdade de ser diferente” (Francisco; Al-tayyeb, 2019, p. 5). Por isso, 

urge uma educação para o diálogo que reconheça e promova o direito das alteridades 

religiosas:  

 

educar para a abertura respeitosa e o diálogo sincero com o outro, reconhecendo os seus 
direitos e liberdades fundamentais, especialmente a religiosa, constitui o melhor caminho 
para construir “juntos” o futuro, para ser “construtores de civilização”. Porque a única 
alternativa à “civilização do encontro” é a “incivilidade do conflito”; não há outra (Francisco, 
n. 2017, p. 2). 

 

 

4 IMPLICAÇÕES DO DIÁLOGO PARA A MISSÃO DA IGREJA 

 

É importante verificar como a proposta de uma Igreja em diálogo incide na 

compreensão e realização que a Igreja tem da sua missão evangelizadora. O concílio enraíza 

a missão da Igreja no envio que Cristo faz de seus discípulos para pregar o Evangelho e 

batizar em nome do Deus Trindade (Bíblia, 2020, Mateus 28, 19-20, p. 1758; Decreto Ad 

Gentes, 1965, n. 5). A missão é, assim, continuidade da ação do próprio Cristo, que consiste 

em expressar o amor de Deus para com a humanidade e seu desígnio salvífico universal 

(Bíblia, 2020, Atos dos Apóstolos 4,12, p. 1907; Bíblia, 2020, 1Timóteo 2,3-5, p. 2070). Deus 

                                                           
1 Lembremos, por exemplo, que o concílio de Florença (1439) condenou tacitamente quem não era membro da 

Igreja; ou o Dictatus Papae, de Gregório VII (1075) e a Bula Unam sanctam de Bonifácio VIII (1302), que 
exigiram a submissão dos poderes civis ao poder pontifício, ou, ainda, ainda, a condenação do modernismo 
científico e cultural no Syllabus de Pio IX (1864). 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

quer “que todas as pessoas sejam salvas e cheguem ao pleno conhecimento da verdade” 

(Francisco, 2013, n. 9-18; João Paulo II, 1990, n. 41). O standard é o próprio Jesus, verbo 

encarnado que veio para Evangelizar (Bíblia, 2020, Lucas 4,18, p. 1794; Decreto Ad gentes, 

1965, n. 3) e no qual o Reino de Deus vem ao mundo (Bíblia, 2020, Lucas 11,20, p. 1809). E 

a Igreja é “sinal e instrumento do Reino” (Constituição, Lumem Gentium, 1964, n.  5), na 

história humana.  

A finalidade da sua atividade missionária vai além de uma perspectiva tarefeira ou 

territorial, ela realiza a missão interpretando os “sinais dos tempos” e tornando-se 

“plenamente presente” na humanidade para conduzir “à fé, liberdade e paz de Cristo”, o que 

acontece por diferentes meios, como o testemunho, a pregação, os sacramentos e demais 

meios da graça (Francisco, 2013, n.  5). O que se busca é fazer com que Deus seja plenamente 

glorificado, e a libertação chegue a todos os povos até a plenitude escatológica (Bíblia, 2020, 

Mateus 11, 4-6, p. 1722; Constituição, Lumem Gentium, 1964, n. 9b; Francisco, 2013, n. 9).  

Em comunhão com o concílio, o Papa Francisco afirma a missão na própria natureza 

da Igreja (Francisco, 2013, n. 12) e na essência do discipulado: “A missão está no coração do 

povo [...] é algo que não posso arrancar do meu ser” (Francisco, 2013, n. 273). A todas as 

pessoas a Igreja anuncia a alegria do Evangelho, na liberdade e na gratuidade vividas pelo 

próprio Cristo. Em particular, enfatiza a misericórdia como sendo a natureza de Deus 

(Francisco, 2013, n. 24), e a solidariedade para com todas as pessoas sofredoras (Francisco, 

2013, n. 68.). Tal é o que caracteriza uma Igreja em saída para o encontro e o diálogo com 

as pessoas, os povos, as culturas as diferentes formas de crer (Wolff, 2023). O novo em 

Francisco está em incentivar para que a mentalidade missionária supere de vez o 

pensamento epistêmico da cristandade colonialista. Ele a situa no horizonte da pós-

modernidade, pós-colonialidade e pluralidade do mundo atual. O desenvolvimento das 

ciências, da cultura urbana e da inteligência artificial talvez seja o que mais expressa esse 

contexto, pelo que “precisamos de outros ‘mapas’, outros paradigmas, que nos ajudem a 

situar novamente os nossos modos de pensar e as nossas atitudes” (Francisco, 2019a, p. 4).  

É nesse sentido que uma nova concepção de missão requer reformas na Igreja, amplas 

e profundas, para que ela seja mais propícia à evangelização. A perspectiva de “saída” 

acontece como uma “conversão pastoral” em chave missionária e na perspectiva sinodal, 

como “testemunho de trabalho, de escuta, de busca” (Francisco, 2019a, p. 1) conjunta da 

verdade do Evangelho. Aqui a cultura do encontro e do diálogo inerente à missão da Igreja, 

estimulando uma real corresponsabilidade que “começa por escutar o povo” (Francisco, 

2015, p. 3), enfatizando o sacerdócio comum dos fiéis.  



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

Essa proposta missionária projeta a Igreja para além de si mesma, explicitando a 

dimensão social da evangelização, pois “se esta dimensão não for devidamente explicitada, 

corre-se sempre o risco de desfigurar o sentido autêntico e integral da missão 

evangelizadora” (Francisco, 2013, n. 176). Vemos isso na ênfase que Francisco dá ao cuidado 

da Casa Comum, pelo incentivo a uma “ecologia integral”; à busca da fraternidade humana 

universal, sendo a Igreja “ponte” para unir as pessoas e os povos em uma verdadeira família; 

ao Pacto Educativo Global (Francisco, 2019b, p. 19), ajudando as pessoas e os povos a 

assumirem um novo estilo de vida que supere a proposta da globalização mercantilista.  

Nessa dinâmica, a missão evangelizadora da Igreja integra a busca da conversão 

espiritual à conversão ecológica e à conversão fraterna que globaliza a solidariedade, pois 

“uma verdadeira abordagem ecológica sempre se torna uma abordagem social, que deve 

integrar a justiça nos debates sobre o meio ambiente, para ouvir tanto o clamor da terra 

como o clamor dos pobres” (Francisco, 2015, n. 49). Então a missão contribui para superar, 

de um lado, tanto o antropocentrismo quanto o paradigma tecnocrático na tentativa de 

solucionar as crises socioambientais (Francisco, 2015, n. 107.111.119.199); e de outro lado, 

supera a colonialidade epistêmica ocidental que orienta a globalização em detrimento das 

culturas locais. E desse modo, a proposta da missão da Igreja é o Reino de Deus Bíblia, 

(2020, Lucas,4, 43, 1796): “À medida que Ele conseguir reinar entre nós, a vida social será 

um espaço de fraternidade, de justiça, de paz, de dignidade para todos” (Francisco, 2013, n. 

180).  

Nesse processo é que se estabelece um vínculo entre o diálogo e a missão 

evangelizadora da Igreja: “Longe de se contraporem, evangelização e diálogo inter-religioso 

apoiam-se e alimentam-se reciprocamente” (Francisco, 2013, n. 251). Esse diálogo acontece 

como partilha, como propõe o documento do Secretariado para os não Cristãos, “Diálogo e 

missão” (Secretariado para os não Cristãos, 1984, n. 40): “no diálogo, o cristão alimenta 

normalmente no seu coração o desejo de partilhar a sua experiência de Cristo com o irmão 

de outra religião” (Bíblia, 2020, Atos dos Apóstolos At 26,29, p. 1950; Ecclesiam Suam, 

1964, n. 46). Assim, o próprio diálogo já é missão por possibilitar a partilha da própria fé, 

sabendo que nesse processo “é igualmente natural que o outro crente deseje algo 

semelhante” (Secretariado para os não Cristãos, 1984, n. 40).  

Resta o desafio de superar a compreensão do diálogo como meio de conversão, indo 

além da perspectiva de mudança de instituição religiosa. A conversão deve ser para Deus 

mais do que para outra doutrina. E então o diálogo visa “a edificação do Reino” (Secretariado 

para os não Cristãos, 1984, n. 41–44) que não se enclausura numa determinada religião. A 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

pregação da fé em Cristo como partilha de um dom, proposto e não imposto, faz com que o 

diálogo questione a ênfase excessiva de converter o mundo a Cristo, e coloca maior ênfase 

no testemunho dos cristãos e no serviço ao mundo (Ariarajah, 2011, p. 35, Apud, Ribeiro, 

2014, p. 73). Assim, a Boa Notícia ‘sobre’ e ‘de’ Jesus Cristo é levada de maneira dialógica 

aos povos 

 

a missão não é “ganhar”, “conquistar”, “concentrar”. Evangelizar é uma partilha autêntica 
d’a graça de Deus, da vida em abundância oferecida em Cristo por meio do Espírito Santo, 
e que não pode destruir a comunidade nem aumentar o ódio (Wolff, 2018, p. 116). 

 

Isso requer uma compreensão da condição em que se encontram os membros das 

religiões em relação à graça. Essas pessoas podem viver na justiça divina e serem associadas 

ao mistério pascal “pelos modos que só Deus conhece” (Constituição Gaudium et Spes, 1965 

n. 22). O Espírito age em seu meio, e “tende a produzir sinais, ritos, expressões sagradas” 

(Francisco, 2013, n. 254) que lhes possibilita experiências comunitárias no “caminho para 

Deus” (Francisco, 2013, n. 254). Tais elementos “podem ser canais que o próprio Espírito 

suscita” na vida dos membros das religiões (Francisco, 2013, n. 254). E se são efeitos da ação 

do Espírito, qualifica a sua experiência religiosa libertando do “imanentismo ateu” ou do 

individualismo religioso, possibilitando “diferentes formas de sabedoria prática” (Francisco, 

2013, n. 254) para viver na paz e harmonia cotidianamente.  

Isso faz com que o diálogo seja tanto método quanto conteúdo da missão, lhe é 

constitutivo (João Paulo II, 1990, n. 55). Em um mundo caracterizado por individualismos, 

polarizações, intolerâncias, xenofobias e preconceitos que geram tensões e conflitos entre 

pessoas, povos, culturas e credos, a missão da Igreja tem uma fundamental responsabilidade 

de favorecer a tolerância, o respeito, a colhida e a convivência harmoniosa das diferenças. E 

para isso, se requer um diálogo amplo, sociocultural, ecumênico e inter-religioso, que ajude 

pessoas e povos a conviverem “em um único mundo, em um projeto comum” (Francisco. 

2015, n. 164), com honestidade e transparência no tratamento das questões que dizem 

respeito a todos/as. 

 É um diálogo inclusivo, preferencialmente das pessoas mais frágeis, e capaz de 

integrar as diferentes perspectivas. Isso supera tendências hegemônicas na compreensão da 

realidade, desenvolvendo perspectivas decoloniais e promovendo modelos sociais 

alternativos. A Igreja sabe quão arriscado é “pronunciar uma palavra única como propor 

uma solução que tenha um valor universal” (Francisco, 2013, n. 184).  Ela entende que 

precisa “discernir e assumir sem medos as diversificadas expressões culturais dos povos” 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

(Pontifício Conselho Justiça e Paz - Compêndio da Doutrina social da Igreja, 2011, n. 110), 

abandonando de vez “uma tradição colonial monocultural, clericalista e impositiva”.  

Nessa direção, Francisco impulsiona a perspectiva dialógica do Vaticano II num 

aprendizado de “habitar a casa dos outros” (Pontifício Conselho Justiça e Paz - Compêndio 

da Doutrina social da Igreja, 2011, n. 113), viver nas fronteiras e ser capaz de “Papa 

Francisco, construir pontes que unam” (Francisco, 2020, n. 62). Isso é condição também 

para discernir fronteiras que necessitam de abordagens e cuidados especiais, como os povos 

indígenas (Pontifício Conselho Justiça e Paz - Compêndio da Doutrina social da Igreja, 2011, 

n. 27), as pessoas migrantes (Pontifício Conselho Justiça e Paz - Compêndio da Doutrina 

social da Igreja, 2011, n. 29), os jovens (Pontifício Conselho Justiça e Paz - Compêndio da 

Doutrina social da Igreja, 2011, n. 30). Ainda afirma o Documento preparatório para o 

Sínodo da Amazônia, na direção de cuidar do planeta, assumindo “a mística da interligação 

e interdependência de tudo o que foi criado e dado” (Secretaria geral do sínodo dos bispos, 

2018, n. 74), afinal “tudo está interligado” (Francisco, 2015, n. 16. 91. 117.138.240).  

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O Vaticano II colocou a Igreja nos caminhos do diálogo, entendendo que o diálogo é 

constitutivo da fé no Deus cristão, que é plural e relacional em si mesmo e, como tal, entra 

em diálogo com a humanidade. E como consequência dessa fé, a Igreja e sua missão são 

também dialógicas. O diálogo, portanto, configura o modus essendi et operandi da Igreja, 

situando-a no atual mundo plural onde ela testemunha e partilha sua fé.  

Diálogo foi o caminho trilhado no próprio concílio, o primeiro verdadeiramente 

universal, no qual as diferentes Igrejas locais puderam se expressar com suas marcas 

contextuais, admitindo a humanidade inteira como portadora de valores que contribuem 

para o entendimento da doutrina de fé e da missão. O Papa Francisco deu continuidade a 

esse esforço dialogal, continuando a proposta reformadora do Concílio, integrando cada vez 

mais a Igreja nas sociedades atuais e assumindo pautas que são prementes para a vida 

humana e da criação. É nesse sentido que, no nível ad intra, se destacam as propostas de 

reformas estruturais e da sinodalidade como a natureza da Igreja e da missão. O método da 

conversação espiritual do sínodo sobre a sinodalidade possibilita uma sincera escuta mútua 

e um discernimento conjunto dos caminhos da Igreja no mundo atual.   

Esse diálogo interno faz com que a Igreja esteja mais bem preparada para dialogar 

com as diversas realidades ad extra, no mundo das culturas, das ciências, das diferentes 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

Igrejas e religiões. E então, a Igreja contribui significativamente para o diálogo entre as 

pessoas, os povos, suas culturas e suas expressões de fé. Sobretudo em contextos em que se 

alimentam posturas socioculturais, políticas e religiosas de perspectiva fundamentalista, 

exclusivista, xenofóbica, considerando as alteridades mais como ameaças do que 

possibilidades para enriquecimento da própria identidade cultural e religiosa, a proposta 

dialógica do concílio, continuada no magistério de Francisco, torna-se profética. Ela aponta 

para caminhos de superação das divisões existentes na humanidade e a convivência pacífica 

das diferenças. O que se busca é um mundo de justiça, liberdade e paz, que promove a 

dignidade de todas as formas de vida, humana e da criação. E para isso, muito contribui a 

missão de uma “Igreja ponte” de aproximação e cooperação social, ecumênica e inter-

religiosa, que afirma a “cultura do diálogo” como fundamental para a construção da 

fraternidade humana universal e para o cuidado da vida na/da Casa Comum.  

 

REFERÊNCIAS 
 

AJUDA A IGREJA QUE SOFRE - ACN-BRASI. “Relatório sobre a liberdade religiosa 
— 2021”. Disponível em https://www.acn.org.br/principais-conclusoes-do-relatorio-de-
liberdade-religiosa-no-mundo-2021. Acesso em: 03 out. 2024. 
 
BENTO XVI, Papa. Carta encíclica Caritas in Veritate, São Paulo: Paulinas, 2009. 
 
BÍBLIA. Português. Bíblia de Jerusalém, tradução em língua portuguesa diretamente 
dos originais, São Paulo: Paulus, 14ª impressão, 2020. p. 2206. 
 
BUBER, Martin. Do diálogo e do dialógico. São Paulo: Perspectiva, 2007. 
 
CONGREGAÇÃO PARA A EDUCAÇÃO CATÓLICA. Educar al diálogo intercultural 
en la escuela católica. Vivir juntos para una civilización del amor, 2013. 
Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/dam/wss/roman_curia/congregations/ccatheduc/docum
ents/rc_con_ccatheduc_doc_20131028_dialogo-interculturale_sp.html.  Acesso em: 27 
set. 2024. 
 
PONTIFÍCIO CONSELHO JUSTIÇA E PAZ.  Compêndio da doutrina social da 
Igreja. São Paulo: Paulinas, 2011. 
 
CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Documento de 
Aparecida: texto conclusivo da V Conferência Geral do Episcopado Latino-
Americano e do Caribe. 2. ed. Brasília, CNBB, São Paulo: Paulinas, 2007. 
 
CONSTITUIÇÃO dogmática Dei Verbum sobre a revelação divina. In: CONCÍLIO 
ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compêndio do Vaticano II, Constituições, 
decretos declarações, Petrópolis:  Vozes, 2015. p. 121-139. 
 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

CONSTITUIÇÃO dogmática Lumen gentium sobre a Igreja. In: CONCÍLIO VATICANO, 2, 
1962-1965. Compêndio Vaticano II: constituições, decretos, declarações. 31. ed. 
Petrópolis: Vozes, 2015. p. 39-114. 
 
CONSTITUIÇÃO Pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no mundo de hoje. In: 
CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965.  Compêndio do Vaticano II, 
Constituições, decretos declarações, 31ª Ed. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 143-256. 
 
DECLARAÇÃO Dignitatis humanae sobre a liberdade religiosa, In: CONCÍLIO 
ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compêndio do Vaticano II, Constituições, 
decretos declarações, Petrópolis: Vozes, 2015. p. 600-616.  
 
DECLARAÇÃO Nostra Aetate sobre a relação da Igreja com as religiões não - cristãs. In: 
CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compêndio do Vaticano II, 
Constituições, decretos declarações, Petrópolis: Vozes, 2015. p. 619-625. 
  
DECRETO Ad Gentes, sobre a atividade missionária da Igreja. In: CONCÍLIO 
ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compêndio do Vaticano II, Constituições, 
decretos declarações, 31ª Ed. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 352-399. 
 
DECRETO Unitatis Redintegratio sobre o Ecumenismo. In: CONCÍLIO ECUMÊNICO 
VATICANO, 2, 1962-1965, Compêndio do Vaticano II, Constituições, decretos 
declarações, 31ª Ed. Petrópolis: Vozes, 2015. p. 309-332. 
 
DECRETO. Christus Dominus sobre o múnus pastoral dos bispos na Igreja. In: 
Compêndio do Vaticano II, Constituições, decretos, declarações. Petrópolis:  Vozes, 
2015. p. 403-436. 
 
DECRETO Presbyterorum Ordinis sobre o ministério e a vida dos sacerdotes, in: 
CONCÍLIO ECUMÊNICO VATICANO, 2, 1962-1965. Compêndio do Vaticano II, 
Constituições, decretos declarações, Petrópolis: Vozes, 2015. p. 440-483. 
 
DISCATÉRIO PARA A EDUCAÇÃO CATÓLICA, Vademecum, Pacto Educativo 
Global. Disponível em: 
https://www.educationglobalcompact.org/resources/Risorse/vademecum-portuges.pdf. 
Acesso em: 03 jan. 2024. 
 
FRANCISCO, Papa.  Carta Encíclica Fratelli Tutti, sobre a fraternidade e a amizade 
social, São Paulo: Paulinas, 2020. 
 
FRANCISCO, Papa. Discurso do Papa Francisco à cúria romana na apresentação 
de votos natalício. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/december/documents/papa
-francesco_20191221_curia-romana.pdf. Acesso em: 25 set. 2024. 
 
FRANCISCO, Papa. Carta Encíclica, Evangelli Gaudium (EG). A alegria do evangelho. 
São Paulo: Paulinas, 2013. 
 
FRANCISCO, Papa. Exortação apostólica pós-sinodal Christus Vivit (ChV): aos jovens e 
a todo o povo de Deus. São Paulo: Paulinas, 2019. 
 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

FRANCISCO, Papa. Laudato si’ (LS): sobre o cuidado da casa comum. São Paulo: 
Paulinas, 2015. 
 
FRANCISCO, Papa Discurso no final da Assembleia Especial do Sínodo dos 
Bispos para a Região Pan-amazônica. Roma, 26, out. 2019. Disponível em:  
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/october/documents/papa-
francesco_20191026_chiusura-sinodo.pdf. Acesso em: 27 set. 2024. 
 
FRANCISCO. (Papa). Discurso no encontro inter-religioso e ecumênico em prol 
da paz em Bangladesh (01/12/2017) Disponível em: 
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-
francesco_20171201_viaggioapostolico-bangladesh-pace.html. Acesso em: 05 jun. 2018.  
 
FRANCISCO, Papa. Discurso por ocasião da comemoração do cinquentenário da 
Instituição do Sínodo dos Bispos Roma, 17 out. 2015. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/october/documents/papa-
francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html. Acesso em: 27 set. 2024. 
 
FRANCISCO, Papa. Discurso do santo padre aos participantes na conferência 
internacional em prol da paz, Cairo ― Centro de Conferências Al-Azhar Sexta-feira, 
28 de abril de 2017. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-
francesco_20170428_egitto-conferenza-pace.html. Acesso em: 24 out. 2024.  
 
FRANCISCO, Papa. Saudação aos participantes da reunião entre o Pontifício 
Conselho para o Diálogo Inter-religioso e a Comissão Palestina para o Diálogo 
Inter-religioso (06/12/2017). Disponível em: 
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-
francesco_20171206_dialogo-interreligioso.html. Acesso em: 30 mai. 2018. 
 
FRANCISCO, Papa. Discurso no encontro interreligioso nos Emirados Árabes 
(04/02/2019a). Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticaneven
ts/pt/2019/2/4/incontro-interreligioso.html. Acesso em: 26 set. 2024. 
 
FRANCISCO; AL-TAYYEB, Al-Azhar Ahmad. Documento sobre a fraternidade 
humana em prol da paz mundial e da convivência comum. Vatican va. 04 Fev. 
2019. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-
francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html. Acesso em: 26 set. 2024. 
 
FRANCISCO, Papa. “Mensagem do Papa Francisco para o lançamento do Pacto Educativo 
Global” – 12 set. 2019b. Em: Pacto Educativo Global – Vademecum. Disponível em: 
https://anec.org.br/wp-content/uploads/2020/02/Vademecum-Portuges-para-a-web-
1.pdf. Acesso em: 30 set. 2024. 
 
GIDDENS, Anthony. As consequências da modernidade. São Paulo: Editora da 
Universidade Estadual Paulista, 1991. 
 
HAIGHT, Roger. Jesus, Símbolo de Deus. São Paulo: Paulinas, 2003. 
 



DIRCE GOMES DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

JOÃO PAULO II, Papa. Carta Encíclica Ut Unum Sint, São Paulo, Loyola, 1995. 
 
JOÃO PAULO II, Papa.  Carta Encíclica Redemptoris Missio A Validade Permanente do 
Mandato Missionário. São Paulo: Paulinas, 1991.  
 
JOÃO PAULO II, Papa. Exortação pós apostólica Ecclesia in Oceania. 22 nov. 2001. 
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-
ii_exh_20011122_ecclesia-in-oceania.html. Acesso em: 26 set. 2024. 
 
JOÃO XXIII. Convocação apostólica com a qual é convocado o Concílio Ecumênico 
Vaticano II. In Compêndio do Vaticano II, Constituições, decretos declarações, 31ª Ed. 
Petrópolis: Vozes, 2015, p. 9-18. 
 
JOÃO XXIII, Papa. Discurso de sua santidade Papa João XXIII na abertura 
solene do ss. Concílio, Ecumênico Vaticano II,11 de outubro de 1962. Disponível 
em: https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-
xxiii_spe_19621011_opening-council.html. Acesso em: 10 ago. 2025. 
 
KNITTER, Paul. Introdução às teologias das religiões. São Paulo: Paulinas, 2008. 
 
LEVINÀS, Emmanuel. Le temps et l’autre. Paris: Arthaud, 1947; Totalidade e infinito. 
Trad. José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edições 70, 1988; Entre nós: ensaios sobre a alteridade. 
Trad.: Pergentino S. Pivatto (coord). Petrópolis: Vozes, 1997. 
 
LYOTARD, Jean-François. La Condition postmoderne: rapport sur le savoir. 
Paris: Minuit, 1979.  
 
MOUNIER, Emmanuel.  O personalismo. São Paulo: Centauro Editora, 2004. 
 
PAULO VI, Papa, Carta Encíclica Ecclesiam Suam, sobre Os Caminhos Da Igreja, São 
Paulo: Paulinas, 1964. 
 
QUEIRUGA, Andrés Torres. Repensar a revelação: a revelação divina na realização 
humana. São Paulo: Paulinas, 2010. 
 
RIBEIRO, Claudio, Oliveira, Pluralismo e libertação, São Paulo: Paulinas, 2014. 
 
RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O princípio pluralista. São Paulo: Loyola, 2020. 
 
SECRETARIA GERAL DO SÍNODO DOS BISPOS. Documento Preparatório do 
Sínodo para a Amazônia. Vatican va. 08 jun. 2018. Disponível em: 
http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/documento-
preparatorio.html. Acesso em: 27 set. 2024. 
 
SECRETARIA GERAL DO SÍNODO DOS BISPOS. Instrumentum laboris do Sínodo 
para a Amazônia. Vatican.com 17 jun. 2019. Disponível em: 
http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-
laboris-do-sinodo-amazonico.html. Acesso em: 27 set. 2024. 
 
SECRETARIADO PARA OS NÃO CRISTÃOS. Igreja e as outras religiões: Diálogo e 
Missão. São Paulo: Paulinas, 1984. 



A PROPOSTA DO DIÁLOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMAÇÃO NO MAGISTÉRIO DE FRANCISCO 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d01, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
23 

 
SUESS, Paulo. Introdução à teologia da Missão: convocar e enviar: Servos e 
testemunhas do Reino. 4. ed. Petrópolis: Vozes, 2015. 
 
USARSKI, Flank, A construção do Diálogo: o Concilio Vaticano II e as religiões, São 
Paulo: Paulinas, 2018. 
 
VIGIL, José Maria. Teologia do pluralismo religioso. Para uma releitura pluralista 
do cristianismo. São Paulo: Paulus, 2006. 
 
WOLFF, Elias, A unidade da Igreja: ensaio de eclesiologia Ecumênica, São Paulo: 
Paulus, 2007. 
 
WOLFF, Elias. Caminhos de diálogo para uma Igreja em saída. Petrópolis: Vozes, 
2023. 
 
WOLFF, Elias. Igreja em Diálogo, São Paulo: Paulinas, 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apoio: Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico. 

Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: DGS, EW. Coleta, 
análise e interpretação dos dados: DGS, EW. Elaboração ou revisão do manuscrito: DGS, 
EW. Aprovação da versão final: DGS, EW. Responsabilidade pública pelo conteúdo do 
artigo: DGS. 

Conflito de interesses: Os coautores declaram não haver conflitos de interesses. 

Recebido em: 05-04-2025. 

Aprovado em: 24-10-2025. 

Editor de seção: Moisés Sbardelotto. 

 


	3.1 O diálogo ad intra
	3.2 O diálogo ad extra
	3.2.1 O diálogo com o mundo
	3.2.2 O diálogo ecumênico
	3.2.3 O diálogo inter-religioso
	4 IMPLICAÇÕES DO DIÁLOGO PARA A MISSÃO DA IGREJA
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

