PUC Minas

A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO I1
E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

THE DIALOGUE PROPOSAL IN THE VATICAN II CHURCH
AND ITS AFFIRMATION IN FRANCIS’ MAGISTERIUM

LA PROPUESTA DE DIALOGO EN LA IGLESIA DEL VATICANO I1
Y SU AFIRMACION EN EL MAGISTERIO DE FRANCISCO

Dirce Gomes da Silva*

Pontificia Universidade Catolica do Parana.
Programa de P6s-Graduagao em Teologia.
Curitiba, PR, Brasil.

E-mail: missoesdircegomes@gmail.com
ORCID: 0000-0001-7378-2443

Elias Wolff*

Pontificia Universidade Catoélica do Parana.
Programa de Pés-Graduacdao em Teologia.
Curitiba, PR, Brasil.

E-mail: elias.wolff@pucpr.br

ORCID: 0000-0003-2479-2340

RESUMO

O objetivo deste artigo é compreender como o Vaticano II propoe o didlogo como algo proprio da fé
crista e da identidade eclesial, apontando a continuidade dessa proposta no magistério posterior,
sobretudo no atual pontificado de Francisco. Com o método da analise qualitativa da bibliografia,
apresenta a compreensao de didlogo na perspectiva conciliar, seus horizontes e sua implicacao para
a missao da Igreja. A pergunta central que a pesquisa visa responder é: como o Vaticano II e sua
continuidade no magistério de Francisco propoe o didlogo com a sociedade, as culturas, as diferentes
Igrejas e religides? Como resposta, a pesquisa conclui que o didlogo é um elemento constitutivo da
Igreja e da sua missao, e que desde o Vaticano II é afirmado de forma ampla tanto ad intra quanto
ad extra. Hoje, o Papa Leao XIV, fiel ao Papa Francisco que se destacou na promocgao do “didlogo
como cultura” em sua proposta de reformas estruturais que situam a Igreja de modo relacional no
mundo plural, e assumindo na Igreja as pautas socioculturais e politicas que propoem a fraternidade
humana universal e a defesa da Casa Comum.

Palavras-chave: Dialogo; Concilio Vaticano II; Cultura; Religioes; Missao.

ABSTRACT
This article aims to understand how Vatican II proposes dialogue as something specific to the

*Doutorado e mestrado em Teologia pela Pontificia Universidade Catdlica do Parana. Graduada em Psicologia
pela Universidade Paranaense e em Teologia pelo Claretiano Centro Universitario.

*Doutorado em Teologia pela Pontificia Universidade Gregoriana. Mestrado em Filosofia pela Pontificia
Universidade Santa Cruz.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478


https://www.orcid.org/0000-0001-7378-2443
https://www.orcid.org/0000-0003-2479-2340

DIRCE GOMES DA SILVA

Christian faith and ecclesiastical identity, pointing out the continuity of this proposal in the
subsequent magisterium, especially in the current pontificate of Francis. Using the method of
qualitative analysis of the bibliography, it presents the understanding of dialogue from the
conciliar perspective, its horizons, and its implications for the church mission. The research aims
to answer the central question: how do Vatican II and its continuity in Francis' magisterium
propose dialogue with society, cultures, different churches, and religions? In response, the research
concludes that dialogue is a constitutive element of the church and its mission and that since
Vatican II it has been broadly affirmed both ad intra and ad extra. Today, Pope Leo XIV, faithful to
Pope Francis—who stood out for promoting “dialogue as a culture” in his proposal of structural
reforms that position the Church relationally within a plural world—and by embracing within the
Church the sociocultural and political agendas that advocate universal human fraternity and the
defense of our Common Home.

Keywords: Dialogue; Second Vatican Council; Culture; Religions; Mission.

RESUMEN

El objetivo de este articulo es comprender como el Vaticano 11 propone el didlogo como algo propio
de la fe cristiana y de la identidad eclesidastica, sefialando la continuidad de esta propuesta en el
magisterio posterior, especialmente en el actual pontificado de Francisco. Utilizando el método de
analisis cualitativo de la bibliografia, presenta la comprension del dialogo desde la perspectiva
conciliar, sus horizontes y sus implicaciones para la misiéon de la iglesia. La pregunta central que
la investigacion pretende responder es: ¢como el Vaticano I y su continuidad en el magisterio de
Francisco propone el dialogo con la sociedad, las culturas, las diferentes iglesias y religiones? En
respuesta, la investigacion concluye que el dialogo es un elemento constitutivo de la iglesia y su
mision, y que desde el Vaticano II ha sido ampliamente afirmado tanto ad intra como ad extra. Hoy,
el Papa Leon X1V, fiel al Papa Francisco —quien se destaco por promover el “dialogo como cultura”
en su propuesta de reformas estructurales que sitiian a la Iglesia de manera relacional en un
mundo plural— y asumiendo en el seno de la Iglesia las agendas socioculturales y politicas que
proponen la fraternidad humana universal y la defensa de la Casa Comun.

Palabras Clave: Didlogo; Concilio Vaticano II; Cultura; Religiones; Mision.

1 INTRODUCAO

A Igreja é desafiada a situar-se de modo relacional no atual contexto sociocultural e
religioso plural. O que acontece tanto revisando seu modo de ser em suas estruturas,
mentalidade e acdo, quanto lancando um novo olhar para o mundo plural, buscando
compreender suas riquezas e seus valores no horizonte do Reino que se manifesta de
multiplas formas na historia. Isso possibilita a Igreja uma interacdo positiva com os
diferentes contextos e as diferentes formas de crer. Esta pesquisa analisa como o magistério
do Vaticano II (1962-1965) e sua continuidade no pontificado do Papa Francisco contribui
para isso. Verifica a proposta conciliar do dialogo como constitutivo do modo de a Igreja ser
hoje, situada no mundo plural em que vivemos, e as implicagoes disso para a concepc¢ao e a
pratica da missao.

O concilio desafia a Igreja Catolica a um novo impulso missionario marcado pela

interacao, convivéncia e cooperacao com as sociedades e as diferentes formas de crer, no

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

mundo cristao e além. E, a esteira do concilio, o Papa Francisco propoe o “encontro feito
cultura” (Francisco, 2020, n. 216—217) e a “cultura do didlogo como caminho” (Francisco,
2020, n. 285) da Igreja nos tempos atuais. Dada a pluralidade de interlocutores, o dialogo é
proposto em sentido amplo, ninguém esta excluido e torna-se imperativo para a Igreja e a
sua missao.

Nosso objetivo aqui é retomar o ensino dialégico do concilio, expressar seus
principais horizontes e mostrar como o magistério do Papa Francisco promoveu a
perspectiva conciliar do didlogo. Estruturamos o nosso estudo em trés partes: partimos da
analise das condicOes para a Igreja dialogar, destacando a necessidade dela saber se situar
no mundo plural e realizar um sincero esfor¢o de atualizacdo (aggiornamento) da sua
mentalidade, com reformas estruturais na perspectiva sinodal; em um segundo momento,
aprofundamos a compreensao dessa proposta em aspectos do didlogo nos horizontes ad
intra e ad extra; e num terceiro passo de nosso estudo, colhemos algumas implicacoes desse
processo para a missao da Igreja, superando a mentalidade conversionista e realizando-a
como partilha de um dom: o projeto amoroso de Deus para toda a humanidade.

Assim, compreendemos que, apos 60 anos de sua realizacao, o Vaticano II continua
um marco fundamental para a orientacao de uma postura dialogal da Igreja em nossos dias.
E, com os Evangelhos, o concilio é hoje a fonte na qual a Igreja se abastece de sentido em
sua caminhada histérica, vivida nas parcerias e nas iniciativas de cooperagdo social,

ecumeénica e inter-religiosa que promovem o Reino de Deus no mundo atual.

2 CONDICOES PARA DIALOGAR: SITUAR-SE NO MUNDO PLURAL E
AGGIORNAMENTO

O discurso de Joao XXIII, (1962, p. 4) na abertura do Concilio Vaticano II, aponta
para uma mudanca de perspectiva eclesial marcada por dois principais elementos: um
processo de profunda revisao e reforma na Igreja, em sua teologia, estruturas e missao; e
uma nova visao do mundo no qual a Igreja se situa, desenvolvendo novas relacées com as
realidades temporais e com as diferentes formas de crer, no cristianismo e além. Tanto no
aspecto ad intra quanto ad extra da proposta conciliar, abre-se caminho para valorizar a
realidade como multi ou pluri, sobretudo nos aspectos socioculturais e religiosos.

A concepcao plural da realidade ganha forca a partir da modernidade e se intensifica
ainda mais na atual era considerada “pos-moderna” (Lyotard, 1979), ou “modernidade

tardia” (Giddens, 1991), impulsionando as expressoes de liberdade, autonomia e

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



DIRCE GOMES DA SILVA

independéncia nas vivéncias pessoais e coletivas. A pluralidade torna-se um paradigma que
forma cosmovisoes e comportamentos, com uma variedade de orientacoes de sentido para
o viver humano (Ribeiro, 2020). Nisso, observa-se uma énfase na subjetividade, formando
um oceano cultural da pésmodernidade ou hipermodernidade extremamente fragmentada,
tensa e conflitiva. A subjetivacao de principios, opcoes e posturas pode tornar cada pessoa
uma referéncia inica para si mesma e para a compreensao do todo. Mas também abre campo
para a afirmacao da liberdade, da autonomia, da responsabilidade de cada pessoa pela sua
historia, o espaco onde esta e a coletividade.

Historicamente, a Igreja sempre teve dificuldades para se situar dialogicamente no
mundo plural. E verdade que esse mundo hoje, em muito, se distancia dos principios
cristaos. Sobretudo onde imperam tragos culturais do individualismo, pelagianismo e
relativismo. Sao movidos por uma razao técnico-cientifica pragmatista, calculista e
previsivel, em meio a aridez das ideologias secularizantes (Francisco, 2013, n. 61—67). Mas,
mesmo criticando tais tendéncias, o Vaticano II propoe uma guinada na forma de a Igreja
entender-se a si mesma, superando toda tentativa de homogeneizacao e uniformissimo.
Admitindo uma variedade legitima nas expressoes do conteido comum da fé, em uma
“unidade do Espirito que harmoniza todas as diversidades” (Francisco, 2013, n. 230); e uma
guinada também na postura da Igreja em relacio ao mundo e as culturas: ndo mais de
condenacdo a quem pensa ou cré de modo diferente, mas na busca de compreensao e
parcerias, mesmo que sinta a necessidade de sempre discernir as diferentes realidades a luz
da fé crista.

N3ao obstante, a constatacao de que o mundo sofre de “um grave estado de indigéncia
espiritual” (Joao XXIII, 2007, p. 12), hoje constata-se também que mesmo em meio as
ambiguidades “[...] hd um elemento de luz” (Francisco, 2019, n. 138), identificado como “um
desejo de Deus, ainda que nao tenha todos os contornos do Deus revelado” (Francisco, 2019,
n. 84). E nesse mundo plural que a Igreja conciliar busca conviver, interagir, dialogar. Nio
mais tem sentido posturas isoladas com pretensdao de hegemonia das referéncias que
explicam o conjunto da realidade. Urge da Igreja o esforco para caminhar juntos na busca
da verdade, oferecendo o que possui e acolhendo as ofertas de diferentes procedéncias que
contribuem para a pregacao do Evangelho com plausibilidade de acolhida nas diferentes
latitudes e contextos.

E para isso que, desde o Vaticano II, a Igreja realiza um significativo esforco de
revisao interna, aggiornamento, vive um processo de “reforma perene” (Decreto Unitatis

Redintegratio, 1964, n. 6), que se intensifica no pontificado de Francisco em sua amplitude

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

e profundidade, “capaz de transformar tudo” (Francisco, 2013, n. 27). A Igreja “em saida”
(Francisco, 2013, n. 20—24) assume a consciéncia de peregrina junto a tantos outros no
mundo atual, e “primeireia” no encontro, no envolvimento, na oferta da misericordia e da
solidariedade para todas as pessoas, sobretudo quem mais sofre vulnerabilidades sociais
(Francisco, 2013, n. 24).

Em uma postura kendtica, a Igreja entende que nao é perfeita, tem “deficiéncias, quer
nos costumes, quer na disciplina eclesiastica, quer também no modo de enunciar a doutrina”
(Decreto Unitatis Redintegratio, 1964, n. 6). E o esforco de fidelidade ao Evangelho exige
que “tudo seja reta e devidamente reformado no momento oportuno (Decreto Unitatis
Redintegratio, 1964, n. 6). Reforma, nesse sentido, é algo proprio da Igreja enquanto
organismo vivo, dinamico, criativo, movida pelo Espirito nos caminhos do Reino. A razao
desse processo € pastoral e missionaria, as estruturas eclesiais precisam se tornar “um canal
proporcionado mais a evangelizacao que a autopreservacao” (Francisco, 2013, n. 27). A
“conversao pastoral” (Francisco, 2013, n. 35-36) faz com que a presenca da Igreja no mundo
evite toda “introversao eclesial” (Ecclesia in Oceania, 2001, n. 19), auto defensiva ou o
refigio nas proprias segurancas (Francisco, 2013, n. 45). Tal é condicao para que se possa
bem interpretar os “sinais dos tempos” (Constituicio Gaudium et Spes, 1965, n. 4) em

resposta as interpelacées que o mundo apresenta para o Evangelho.

3 O DIALOGO: PROPOSTA E HORIZONTES

E nesse contexto que o didlogo, em sentido amplo, é afirmado como elemento
constitutivo da Igreja e da missao. A Igreja, na perspectiva do Vaticano II, ndo mais caca
erros e heresias para combater, mas visa compreender e dialogar com quem pensa ou cré
diferente. Assim, estabelece novas relagoes com o mundo contemporaneo (Constituicao
Gaudium et Spes, 1965, n. 3.40; Decreto Presbyterorum Ordinis, 1965, n. 12; Decreto
Christus Dominus, 1965, n. 13), as ciéncias e as culturas, propondo “o dialogo social para
uma nova cultura” (Francisco, 2020, n. 199—205); com as diferentes tradicoes eclesiais,
buscando a unidade na fé crista (Francisco, 2013, n. 244—246); e com a diversidade religiosa
(Declaracao Nostra Aetate, 1965, n. 01; Declaracdo Dignitatis humanae, 1965, n. 15;
Constituicao Gaudium et Spes, 1965, n. 92; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 16.34.41; Francisco,
2013, n. 25—254), estimulando iniciativas em favor da paz no mundo a partir das convicgoes

proprias de cada credo.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



DIRCE GOMES DA SILVA

A Igreja esta aberta, enfim, ao didlogo com todas as pessoas de boa vontade (Decreto
Apostolicam Actuositatem, 1964, n. 14) que “buscam sinceramente a verdade, a bondade e
a beleza [...] no compromisso pela defesa da dignidade humana, na construcao de uma
convivéncia pacifica entre os povos e na guarda da criacao” (Francisco, 2013, n. 257).
Importa “pensar e gerar um mundo aberto” (Francisco, 2020, cap. III) que supere “um
mundo de s6cios” (Francisco, 2020, 101—102) pelo “amor universal que promove as pessoas”
(Francisco, 2020, n. 106.111), sobretudo as pobres e injusticadas.

Esses horizontes do didlogo apresentam, cada um, seu proprio interlocutor, bem
como objetivos e métodos, conforme os tempos, contextos e sujeitos envolvidos. Nao
obstante, estao de algum modo relacionados quando concorrem para a promocao da vida
na/da Casa Comum (Laudato Si). O que ressaltamos é que, assim, a partir do Vaticano II, o
“dialogo passa a ser elemento constitutivo da Igreja” (Wolff, 2007, p. 75), possibilitando uma
virada de paradigma teologico (Usarski, 2018) que atualiza a compreensao do seu modus
essendi et operandi em perspectiva relacional. A enciclica de Paulo VI, Ecclesiam suam
(1964), foi o primeiro documento magisterial a apresentar o didlogo como contetido e
método da missao da Igreja, tendo confirmacao no magistério eclesial posterior até os dias
de hoje.

Dois elementos se destacam na proposta do dialogo na Igreja e na missao:
primeiramente, a raiz antropologica do diadlogo, como constitutivo do ser pessoa. A Igreja
aprofunda essa compreensao com antropologos e filosofos na qualidade de Emmanuel
Levinas (1947; 1988; 1997), Martin Buber (2007), o personalismo de Emanuel Mounier
(2004), entre outros. Cada pessoa tem um modo proprio de se comunicar, com linguagens
e codigos distintos e considerar isso é condicao para dialogos positivos: “a pessoa humana
cresce, amadurece e santifica-se tanto mais, quanto mais se relaciona” (Francisco, 2015, n.
240). E para isso, cada individuo precisa de um “tempo de qualidade” (Francisco, 2016, n.
138) para a relacao com os outros; uma “amplitude mental” para nao se fechar em ideias
limitadas, e “flexibilidade” para mudancas necessarias (Francisco, 2016, n. 139). Afinal, “é
junto que se constroem os sonhos” (Francisco, 2020, n. 8), requerendo “gestos de solicitude
pelo outro”, ndo o ver como “concorrente” quando é diferente (Francisco, 2016, n. 140). E
isso se aprende com o didlogo, sabendo o que dizer e encontrando a forma adequada de se
expressar (Francisco, 2016, n. 141).

Segundo o didlogo na Igreja tem uma dimensao teolbgica: origina-se na fé em Deus
Trindade, que se configura como relacao das trés pessoas igualmente divinas: “As pessoas

divinas sao relacoes subsistentes” (Francisco, 2015, n. 240). Deus estabelece um dialogo

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

permanente com a humanidade (Constituicdo dogmaética Dei Verbum, 1965, n. 2-5), tendo
na encarnacao do Filho a expressao maior dessa relacdo. A partir do Pentecostes, Deus
continua dialogando, indistintamente, com as pessoas, os povos, as culturas, os credos.
Enquanto participam desse dialogo, respondendo aos impulsos do Espirito, as pessoas
descobrem que tém impressa em si mesmas a caracteristica relacional do Criador: “toda
criatura traz em si uma estrutura propriamente trinitaria” (Francisco, 2015, n. 239); pela
relacdo, cada criatura “assume na propria existéncia aquele dinamismo trinitario que Deus
imprimiu nela desde a criacao” (Francisco, 2015, n. 240). A Igreja tem especial participacao
nesse dialogo, como meio pelo qual as pessoas podem responder aos apelos divinos. Nisso
consiste a sua missdao. Com base a esses dois pilares, tém-se as dimensées do diadlogo no
concilio e na Igreja do nosso tempo, que aqui apresentamos resumidamente nos horizontes

ad intra e ad extra.

3.1 O dialogo ad intra

O dialogo instaura um processo interno a propria Igreja, na busca de integracao e
interacdo entre as diferentes formas de pertenca eclesial e as diversas instancias
eclesiasticas. Propoe uma corresponsabilidade de todos os fiéis, seja exercitando o
sacerdocio comum (Constituicdo, Lumem Gentium, 1964, n. 10), pois “todo o povo de Deus
anuncia o Evangelho” (Francisco, 2013, n. 111—114), seja integrando a hierarquia no
conjunto do povo de Deus (Constituicao, Lumem Gentium, 1964, cap. II), em um “prazer
espiritual de ser povo” (Francisco, 2013, n. 268). A colegialidade episcopal possibilita
intercambios e solidariedade entre as Igrejas locais, mostrando que os bispos sao “participes
da solicitude de todas as Igrejas” (Decreto Christus Dominus, 1965, n. 3), o que é explicitado
ainda mais com o atual sinodo sobre a sinodalidade (2021—2024). O Vaticano II afirma o
principio da subsidiariedade como algo proprio das autoridades eclesiasticas, de modo que
o primado petrino melhor valorize o governo das Igrejas locais (Constituicao, Lumem
Gentium, 1964, n. 24).

O Papa Francisco esforcou-se para uma equilibrada e justa relacao entre a Igreja
Universal e a Igreja Local, entendendo que a Igreja Local “¢ o sujeito primario da
evangelizacao” (Francisco, 2013, n. 30), e “as conferéncias episcopais podem aportar uma
contribuicao multipla e fecunda, para que o sentimento colegial leve a aplicacoes concretas”
(Francisco, 2013, n. 32), de modo que “nao convém que o Papa substitua os episcopados

locais” (Francisco, 2013, n. 16). O principio da subsidiariedade faz também que os bispos

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



DIRCE GOMES DA SILVA

valorizem o ministério dos presbiteros (Francisco, 2013, n. 28) e que os parocos valorizem a
preciosa contribuicdo dos conselhos pastorais, onde o laicato se integra, superando o
clericalismo.

Isso exige que no seio da Igreja acontecam progressos na estima, no respeito e na
mutua concordia, de modo a favorecer o reconhecimento de todas as diversidades legitimas,
para estabelecer um didlogo incessante e mais fecundo entre todos os que formam o tnico
povo de Deus (Constituicdo Gaudium et Spes, 1965, n. 92). Tem-se, assim, uma real
“descentralizacao” (Francisco, 2013, n. 16) das decisoes sobre a vida eclesial, pois todo o

29

povo de Deus é, pela uncao do Espirito, “infalivel ‘in credendo™ (Francisco, 2013, n. 119),
com uma “sabedoria intuitiva” para colaborar na missdao da Igreja. Nas paroquias,
particularmente, o papa argentino critica duramente o clericalismo como um dos males mais
expressivos na Igreja (Francisco, 2013, n. 102), e pede um novo jeito de evangelizar que
implique “um novo protagonismo de cada um dos batizados” (Francisco, 2013, n. 120). A
sua proposta do sinodo sobre a sinodalidade (2021—2024) visa afirmar a Igreja e a missao
como um caminhar juntos, no espirito da comunhao e participacdo que caracteriza o ser
comunidade.

A Igreja mantém, como instituicado social, seus centros administrativos e de
coordenacao, desde o nivel paroquial até a ctiria romana. Mas tais centros nao se entendem
como Unicos capazes de decidir sobre a fé e a missao crista. Eles precisam ser instancias de
dialogo, catalisadores das diversas compreensoes e contribuicoes sobre o modo de ser Igreja
e de realizar a sua missao. E assim aprende-se a viver a unidade na diversidade, pois a
propria fé catblica tem diferentes modalidades de expressao e de pertenca a Igreja

(Francisco, 2013, n. 68), e “nao faria justica a l6gica da encarnacao pensar num cristianismo

monocultural e monocordico” (Francisco, 2013, n. 117).

3.2 O dialogo ad extra

O exercicio do didlogo ad intra se expressa nas relacoes ad extra que a Igreja
desenvolve, buscando integrar as diferentes realidades socioculturais e religiosas em
projetos que visem o bem comum: “para a Igreja Catolica é sempre uma alegria construir
pontes de didlogo com comunidades, pessoas e organizacoes”. Trata-se de uma Igreja que
cultiva “o encontro feito cultura” (Francisco, 2020, n. 216-217) e a “cultura do dialogo”,
sendo companheira no caminho que conduz a um mundo de justica, paz, liberdade e

promocao da vida no/do planeta.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

3.2.1 O didlogo com o mundo

A Igreja, na perspectiva conciliar, é sensivel aos “sinais dos tempos” que expressam
as diversas situacoes das pessoas e dos povos. Ela capta as rapidas e profundas mudancas
em todos os ambitos da vida social (Constituicido Gaudium et Spes, 1965, n. 7), assumindo
para si as “alegrias e tristezas, esperancas e angustias” (Constituicao Gaudium et Spes, 1965,
n. 1) da humanidade. No mundo contemporaneo, as ciéncias e as culturas produzem a
sociedade industrial e a civilizacdo urbana, com mudancas significativas para todos os
segmentos da sociedade (Constituicdo Gaudium et Spes, 1965, n. 5-7). Isso pode ser

expressao de progresso, mas manifesta também ambiguidades:

Nunca o género humano teve ao seu dispor tdo grande abundancia de riquezas,
possibilidades e poderio econémico; no entanto, uma imensa parte dos habitantes da terra
¢ atormentada pela fome e pela miséria, e inimeros sao ainda analfabetos (Constituicao
Gaudium et Spes, 1965, n. 4).

Enfim, “aumentou a riqueza, mas nao a equidade”, gerando “novas pobrezas” (Bento
XVI, 2009, n. 22). O Papa Francisco identifica nisso “sombras de um mundo fechado”
(Francisco, 2020, n. 13—55) e “sonhos desfeitos em pedacos” (Francisco, 2020, n. 10—12),
devido a uma “globalizacao e progresso sem rumo comum” (Francisco, 2020, n. 29) que
ferem a dignidade humana (Francisco, 2020, n. 37.41) e causam a “cultura do descarte”
(Francisco, 2020, n. 188). Vivemos em um mundo sem projetos para todas as pessoas,
devido a uma “economia da exclusao” (Francisco, 2013, n. 53—54), a desigualdade social que
gera violéncia (Francisco, 2013, n. 50—60), o individualismo que desintegra o tecido social
(Francisco, 2013, n. 67), agravando os inimeros problemas de ordem pessoal, familiar e
social (Constituicao Gaudium et Spes, 1965, n. 8).

No aspecto cultural, as sociedades atuais expressam uma rica diversidade nos estilos
de vida, habitos, visao de mundo, o sentido da realidade. A “cultura indica todos esses meios
pelos quais as pessoas se desenvolvem e aperfeicoam suas muitas qualidades corporais e

bbb

espirituais™ (Congregacao para a Doutrina Catolica, 2013, n. 31). Os costumes que dai
surgem formam o “patrimonio cultural de cada comunidade humana” (Congregacao para a
Doutrina Catolica, 2013, n. 32). De outro lado, porém, ha um desencontro das culturas.
Tendéncias ideologicas e de poder sociopolitico buscam impor padroes de vida que
pretendem se afirmar hegemonicamente. Sistemas epistémicos neocolonialistas se

globalizam, fragilizando culturas e sabedorias locais. Impde-se o uniformissimo onde

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



DIRCE GOMES DA SILVA

impera o integrismo, o exclusivismo e o absolutismo. Tal fato nao favorece uma interacao
positiva entre as culturas identitarias das pessoas e dos povos, obstaculizando a “cultura do
encontro”.

E nesse mundo que a Igreja, em perspectiva conciliar, é chamada a realizar “a missdo
que se encarna nas limitacbes humanas” (Francisco, 2013, n. 40—45). Nao para “ensinar”,
“corrigir” ou “condenar”, mas para “dialogar e cooperar” nos processos de justica, liberdade,
dignidade e paz. Ai, a Igreja faz-se companheira, servidora e solidaria (Constituicao
Gaudium et Spes, 1965, n. 1-2). Particularmente, reconhecera Cristo nas pessoas que
compoem as mazelas sociais, sofrem miserabilidades (Constituicao Gaudium et Spes, 1965,
n. 88; Constituicao Lumem Gentium, 1964, n. 8) e esperam por um amor traduzido em obras
de caridade (Decreto Apostolicam Actuositatem, 1964, n. 8). Nessa direcao, a opc¢ao pelos
pobres é “uma opg¢ao fundamental que precisamos tomar para reconstruir este mundo”
(Francisco, 2020, n. 67). Tal opcao ¢ “implicita na fé cristolégica” (Conselho Episcopal
Latino-Americano, 2007, n. 393) e, portanto, da missao da Igreja.

Assim, o didlogo social e intercultural mostra uma interdependéncia entre os povos
que contribui para a fraternidade universal. Isso desafia para uma globalizacdo da
solidariedade, com a inclusao de todas as pessoas e os povos na unica familia humana.
Percorrem-se, entao, os caminhos da promocao da “vida em abundancia” (Biblia, 2020, Joao
10,10, p. 1869), um verdadeiro desenvolvimento humano e social que conduz a comunhao
da raca humana como uma familia. Tal é o didlogo em prol da fraternidade universal,
superando toda estranheza que impede o muatuo reconhecimento como irmaos/as
(Francisco, 2020, n. 106).

Esse espirito de irmandade estende-se a toda a criacao, de modo que a cultura da vida
precisa ser promovida de modo planetario. A gravidade das questoes ambientais hoje
interpela os povos para um novo estilo de vida e de relacao com a natureza, comprometendo-
se com o cuidado da Casa Comum. A vida no/do planeta esta ameacada e a degradacao
ambiental afeta o bem-estar de cerca de 3,2 bilhdes de pessoas, ou seja, 40% da populacao
mundial. Por isso, urge ouvir o grito da terra e dos pobres (Francisco, 2015, n. 49),
simultaneamente. O didlogo contribui para isso, possibilitando uma “ecologia integral”
(Francisco, 2015, cap. IV), humana, social, cultural e espiritual. Afinal, “o urgente desagio
de proteger a nossa casa comum inclui a preocupacao de unir toda a familia humana na

busca de um desenvolvimento sustentavel e integral” (Francisco, 2015, n. 13).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
10



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

3.2.2 O dialogo ecuménico

O Vaticano II situa a Igreja Catolica no contexto de pluralismo eclesial, entendendo
que nesse meio se manifesta uma divisao que é “escandalo para o mundo e um obstaculo
para a missao” (Decreto Unitatis Redintegratio, 1964, n. 1). Naturalmente, nem tudo no
pluralismo eclesial é divisdo, mas essa é uma realidade que, infelizmente, se destaca na
diversidade de Igrejas. Para superar isso, hA um s6 caminho: o diidlogo. E o concilio
apresenta critérios e principios doutrinais para esse didlogo (Decreto Unitatis
Redintegratio, 1964, n. 2-4), visando a busca da comunhao na fé em Cristo. Entendendo o
ecumenismo como um impulso da acao do Espirito Santo (Decreto Unitatis Redintegratio,
1964, n. 2), uma “necessidade da Igreja” e “oportunidade dos tempos” (Decreto Unitatis
Redintegratio, 1964, n. 6), o concilio exorta os fiéis para que se relacionem positivamente
como pertence a outras Igrejas, cooperem com eles/as (Decreto Unitatis Redintegratio,
1964, n. 5-12).

O magistério posterior d4 continuidade ao ensino ecuménico do concilio: Paulo VI
fortalece o Secretariado para a Unidade dos Cristaos (atual Dicastério para a Promocao da
Unidade Crista), criado por Joao XIII para preparar o concilio e nele fortalecer a reflexao
sobre o ecumenismo; e Joao Paulo II escreve uma enciclica sobre o ecumenismo: Ut unum
sint (1995); Roma participa de didlogos oficiais com outras Igrejas, e orienta que as Igrejas
locais criem estruturas que favorecam o ecumenismo na pastoral. Fortalecendo essas
iniciativas, o Papa Francisco entende que “a credibilidade do antncio cristao seria muito
maior se os cristaos superassem as suas divisoes” (Francisco, 2013, n. 244). Lembra todas
as pessoas cristas que somos peregrinos/as e “devemos abrir o coracao ao companheiro de
estrada sem medos nem desconfiancas, e olhar primariamente para o que procuramos: a paz
no rosto do tnico Deus” (Francisco, 2013, n. 244).

Assim, Francisco continua na via ecuménica do Vaticano II, mostrando que o
ecumenismo € tanto fundamental para a unidade na fé, quanto “uma contribuicao para a
unidade da familia humana” (Francisco, 2013, n. 245). Enfatiza a Igreja da proximidade, do
encontro e do didlogo que a tornam lugar de testemunho da comunhao do Deus Trinitério,
cujo amor se extravasa e gera na histéria humana a comunidade do povo de Deus a caminho
do Reino. Nao obstante, o didlogo ecuménico estd estagnado em nossos dias. As
conversacoes doutrinais produziram alguns frutos importantes, como uma concepc¢ao

comum de Igreja em sentido amplo (corpo de Cristo, templo do Espirito, Povo de Deus); o

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
11



DIRCE GOMES DA SILVA

mutuo reconhecimento do Batismo e da possibilidade da hospitalidade eucaristica; acordos
cristologicos importantes com as Igrejas Orientais.

Emergem hoje novas questoes que as Igrejas nao conseguem ainda dialogar com
serenidade, como as questoes de género, a sexualidade, o lugar e o papel da mulher na Igreja,
o sujeito dos ministérios ordenados, a concep¢ao de matrimonio, as biotecnologias, a
digitalizacao da vida social e religiosa, a inteligéncia artificial. SAo questoes que estao na
ordem do dia na sociedade e penetram também nas Igrejas, interpelando a fé crista. Elas
requerem uma revisao das doutrinas classicas, mas essa revisao acontece a passos lentos e
com muita resisténcia. E de se esperar que a proposta de uma Igreja em saida contribua
para integrar essas questoes na pauta ecuménica, possibilitando um dialogo fecundo, com

serenidade e lucidez da fé, entre as diferentes Igrejas do nosso tempo.

3.2.3 O didlogo inter-religioso

O Vaticano II é o primeiro concilio a lancar um olhar verdadeiramente positivo as
diferentes tradicoes religiosas da humanidade, notoriamente nas Declaragdes Nostra aetate
(NA) e Dignitatis humanae (DH), embora se posicione também em outros documentos
conciliares (Constituicao, Lumem Gentium, 1964, n. 16; Constituicao Gaudium et Spes,
1965, n. 22; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 3. 7 — 9.11). O concilio reconhece a positividade das
religioes em seus “elementos estimaveis, religiosos e humanos” (Constituicao Gaudium et
Spes, 1965, n. 92), de verdade e santidade (Declaracao Nostra Aetate, 1965, n. 2), “elementos
de verdade e de graca” (Decreto Ad Gentes, 1965, n. 9), “coisas verdadeiras e boas”
(Constituicao Lumem Gentium, 1964, n. 16). Propoe a Igreja uma postura de dialogo para
com elas, o que requer rever objetivos e métodos da missao, numa busca de cooperacao entre
os credos para a construcao da fraternidade universal (Declaracao Nostra Aetate, 1965, n.
5); e afirma o principio da liberdade religiosa vinculada com a afirmacao da dignidade da
pessoa (Declaracao Dignitatis humanae, 1965, n. 2).

Em uma perspectiva exclusivista, os padres conciliares entendem os elementos de
verdade e santidade nas religides no horizonte da teologia patristica dos semina verbi
(Decreto Ad Gentes, 1965, n. 11,15), como “um reflexo” da verdade que ilumina toda a
humanidade (Declaracao Nostra Aetate, 1965, n. 2). Impulsiona, assim, a entender os
diferentes credos como um “patrimonio espiritual para toda a humanidade” e um “convite
eficaz ao didlogo” (Declaracao Nostra Aetate, 1965, n. 2,3; Decreto Ad Gentes, 1965, n. 11).

Nao obstante, os questionamentos a tal inclusivissimo, principalmente oriundos de uma

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
12



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

teologia das religioes em perspectiva pluralista (Haigth 2003; Vigil, 2006; Ribeiro, 2020), é
inegavel sua contribuicdo para auxiliar a Igreja a ter uma interacdo positiva com o
pluralismo religioso. Tal fato estimula os esfor¢cos para revisao de nocoes cristas como
revelacao e salvacao (Queiruga, 2010; Knitter, 2008, p. 301—18), superando o axioma extra
ecclesiam nulla salus afirmado até as vésperas do Vaticano II, tendo o Concilio de Florenca
(1439) com um de seus marcos.

O magistério pos-conciliar d4 continuidade a orientacdo sobre o didlogo inter-
religioso (Secretariado para os Nao-Cristaos, 1984; Pontificio Conselho para o Dialogo Inter-
Religioso e Congregacao para a Evangelizacao dos Povos, 1991). Com o Papa Francisco, o
dialogo entre os credos é proposto como “uma atitude de abertura, na verdade, e no amor”
(Francisco, 2013, n. 250). Por ser “atitude”, o didlogo é enraizado no modo de ser de cada
pessoa, envolvendo opc¢oes, valores, sentimentos, condicoes psicologicas e culturais de cada

[{13

um. Trata-se de uma ““abertura do coracao’ que é a condicao para uma cultura do encontro”
Desse modo, “A Igreja abre-se ao dialogo por fidelidade ao homem” (Secretariado para os

Nao-Cristaos, 1984, n. 21). E para isso, é preciso ter.

a coragem da alteridade, que sup6e o pleno reconhecimento do outro e da sua liberdade
com o consequente compromisso de me gastar para que os seus direitos fundamentais
sejam respeitados sempre, em toda parte e por quem quer que seja (Francisco, 2019, p. 3).

Por isso, o didlogo nao visa apenas um entendimento mutuo entre as religioes, mas
possibilitar a convivéncia fraterna entre pessoas e povos, ele é “condicao necessaria para a
paz no mundo” (Francisco, 2013, n. 250) e a defesa da criacao (Laudato Si *). O dialogo tem,
portanto, um carater de mediacao a servico da promocao da vida humana e do planeta. E é
importante observar que, para isso, o didlogo precisa ser constitutivo da propria fé, nao
supoe o abandono das convicgoes religiosas identitarias. Ao contrario, é uma possibilidade
de afirma-las ao mesmo tempo, em que reconhece o valor da alteridade (Francisco, 2013, n.
251). Daqui porque o didlogo verdadeiro evita o “sincretismo conciliador” e a mera “abertura
diplomatica” (Francisco, 2013, n. 251), que negam tanto a propria identidade e os proprios
valores, quanto a identidade e os valores do outro.

Nesse contexto, um grande desafio a ser enfrentado é a afirmacdo da liberdade
religiosa, pois “ninguém deve ser forcado a agir contra a sua consciéncia” (Declaracao
Dignitatis humanae, 1965, n. 3), de modo que se deve evitar toda imposicao e as “odiosas
generalizacoes” (Francisco, 2013, n. 253) na acusacao de quem utiliza mal sua religiao para

promover conflitos. Em um mundo onde se apregoa democracia e liberdade de expressao,

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
13



DIRCE GOMES DA SILVA

observa-se também o crescimento de posturas religiosas intolerantes e exclusivistas,
fundindo questodes religiosas com questées socioculturais.
Ha lugares onde se afirmam teocracias que sacralizam a politica e alimentam a

perseguicao a diferentes credos,

A liberdade religiosa € violada em quase um terco dos paises do mundo (31,6%) onde vivem
dois tercos da populacao mundial. Em um total de 196 paises, 62 enfrentam violacoes muito
graves da liberdade religiosa (Ajuda a Igreja que sofre - ACN-Brasil, 2021, p. 1).

O tema da liberdade religiosa nao é tratado com tranquilidade pela Igreja até o
Vaticano II*'. Mas com esse concilio, a Igreja afirma corajosamente a liberdade
fundamentada na dignidade de toda pessoa, “imagem e semelhanca” de Deus (Biblia, 2020,
Génesis 1, 26, p. 34), como conhecida pela revelacao e pela razao (Declaracao Dignitatis
humanae, 1965, n. 2). Na Declaracao comum de Abu Dabhi, (2019) o Papa Francisco aponta
para um corajoso consenso de que “a sabedoria divina é a origem donde deriva o direito a
liberdade de credo e a liberdade de ser diferente” (Francisco; Al-tayyeb, 2019, p. 5). Por isso,
urge uma educacdo para o didlogo que reconheca e promova o direito das alteridades

religiosas:

educar para a abertura respeitosa e o dialogo sincero com o outro, reconhecendo os seus
direitos e liberdades fundamentais, especialmente a religiosa, constitui o melhor caminho
para construir “juntos” o futuro, para ser “construtores de civilizacao”. Porque a tinica
alternativa a “civilizacao do encontro” é a “incivilidade do conflito”; nao ha outra (Francisco,
n. 2017, p. 2).

4 IMPLICACOES DO DIALOGO PARA A MISSAO DA IGREJA

E importante verificar como a proposta de uma Igreja em di4dlogo incide na
compreensao e realizacao que a Igreja tem da sua missao evangelizadora. O concilio enraiza
a missao da Igreja no envio que Cristo faz de seus discipulos para pregar o Evangelho e
batizar em nome do Deus Trindade (Biblia, 2020, Mateus 28, 19-20, p. 1758; Decreto Ad
Gentes, 1965, n. 5). A missao é, assim, continuidade da acao do préprio Cristo, que consiste
em expressar o amor de Deus para com a humanidade e seu designio salvifico universal

(Biblia, 2020, Atos dos Apostolos 4,12, p. 1907; Biblia, 2020, 1Timéteo 2,3-5, p. 2070). Deus

1 Lembremos, por exemplo, que o concilio de Florenca (1439) condenou tacitamente quem nao era membro da
Igreja; ou o Dictatus Papae, de Gregoério VII (1075) e a Bula Unam sanctam de Bonifacio VIII (1302), que
exigiram a submissao dos poderes civis ao poder pontificio, ou, ainda, ainda, a condenacdo do modernismo
cientifico e cultural no Syllabus de Pio IX (1864).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
14



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

quer “que todas as pessoas sejam salvas e cheguem ao pleno conhecimento da verdade”
(Francisco, 2013, n. 9-18; Joao Paulo II, 1990, n. 41). O standard é o proprio Jesus, verbo
encarnado que veio para Evangelizar (Biblia, 2020, Lucas 4,18, p. 1794; Decreto Ad gentes,
1965, n. 3) e no qual o Reino de Deus vem ao mundo (Biblia, 2020, Lucas 11,20, p. 1809). E
a Igreja é “sinal e instrumento do Reino” (Constituicao, Lumem Gentium, 1964, n. 5), na
histéria humana.

A finalidade da sua atividade missionaria vai além de uma perspectiva tarefeira ou
territorial, ela realiza a missao interpretando os “sinais dos tempos” e tornando-se
“plenamente presente” na humanidade para conduzir “a fé, liberdade e paz de Cristo”, o que
acontece por diferentes meios, como o testemunho, a pregacao, os sacramentos e demais
meios da graca (Francisco, 2013, n. 5). O que se busca é fazer com que Deus seja plenamente
glorificado, e a libertagao chegue a todos os povos até a plenitude escatolégica (Biblia, 2020,
Mateus 11, 4-6, p. 1722; Constituicao, Lumem Gentium, 1964, n. 9b; Francisco, 2013, n. 9).

Em comunhao com o concilio, o Papa Francisco afirma a missao na propria natureza
da Igreja (Francisco, 2013, n. 12) e na esséncia do discipulado: “A missao esta no coracao do
povo [...] é algo que nao posso arrancar do meu ser” (Francisco, 2013, n. 273). A todas as
pessoas a Igreja anuncia a alegria do Evangelho, na liberdade e na gratuidade vividas pelo
proprio Cristo. Em particular, enfatiza a misericordia como sendo a natureza de Deus
(Francisco, 2013, n. 24), e a solidariedade para com todas as pessoas sofredoras (Francisco,
2013, n. 68.). Tal é o que caracteriza uma Igreja em saida para o encontro e o didlogo com
as pessoas, 0s povos, as culturas as diferentes formas de crer (Wolff, 2023). O novo em
Francisco estd em incentivar para que a mentalidade missionaria supere de vez o
pensamento epistémico da cristandade colonialista. Ele a situa no horizonte da pos-
modernidade, pds-colonialidade e pluralidade do mundo atual. O desenvolvimento das
ciéncias, da cultura urbana e da inteligéncia artificial talvez seja o que mais expressa esse
contexto, pelo que “precisamos de outros ‘mapas’, outros paradigmas, que nos ajudem a
situar novamente os nossos modos de pensar e as nossas atitudes” (Francisco, 2019a, p. 4).

E nesse sentido que uma nova concepcao de missao requer reformas na Igreja, amplas
e profundas, para que ela seja mais propicia a evangelizacdo. A perspectiva de “saida”
acontece como uma “conversao pastoral” em chave missionéria e na perspectiva sinodal,
como “testemunho de trabalho, de escuta, de busca” (Francisco, 2019a, p. 1) conjunta da
verdade do Evangelho. Aqui a cultura do encontro e do diadlogo inerente a missao da Igreja,
estimulando uma real corresponsabilidade que “comeca por escutar o povo” (Francisco,

2015, p. 3), enfatizando o sacerdécio comum dos fiéis.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
15



DIRCE GOMES DA SILVA

Essa proposta missionaria projeta a Igreja para além de si mesma, explicitando a
dimensao social da evangelizacao, pois “se esta dimensao nao for devidamente explicitada,
corre-se sempre o risco de desfigurar o sentido auténtico e integral da missao
evangelizadora” (Francisco, 2013, n. 176). Vemos isso na énfase que Francisco da ao cuidado
da Casa Comum, pelo incentivo a uma “ecologia integral”; a busca da fraternidade humana
universal, sendo a Igreja “ponte” para unir as pessoas e os povos em uma verdadeira familia;
ao Pacto Educativo Global (Francisco, 2019b, p. 19), ajudando as pessoas e os povos a
assumirem um novo estilo de vida que supere a proposta da globalizacao mercantilista.

Nessa dinamica, a missao evangelizadora da Igreja integra a busca da conversao
espiritual a conversao ecologica e a conversao fraterna que globaliza a solidariedade, pois
“uma verdadeira abordagem ecologica sempre se torna uma abordagem social, que deve
integrar a justica nos debates sobre o meio ambiente, para ouvir tanto o clamor da terra
como o clamor dos pobres” (Francisco, 2015, n. 49). Entao a missao contribui para superar,
de um lado, tanto o antropocentrismo quanto o paradigma tecnocratico na tentativa de
solucionar as crises socioambientais (Francisco, 2015, n. 107.111.119.199); e de outro lado,
supera a colonialidade epistémica ocidental que orienta a globalizacdo em detrimento das
culturas locais. E desse modo, a proposta da missao da Igreja € o Reino de Deus Biblia,
(2020, Lucas,4, 43, 1796): “A medida que Ele conseguir reinar entre nos, a vida social sera
um espaco de fraternidade, de justica, de paz, de dignidade para todos” (Francisco, 2013, n.
180).

Nesse processo é que se estabelece um vinculo entre o didlogo e a missao
evangelizadora da Igreja: “Longe de se contraporem, evangelizacao e dialogo inter-religioso
apoiam-se e alimentam-se reciprocamente” (Francisco, 2013, n. 251). Esse dialogo acontece
como partilha, como propoe o documento do Secretariado para os nao Cristaos, “Dialogo e
missao” (Secretariado para os nao Cristaos, 1984, n. 40): “no didlogo, o cristao alimenta
normalmente no seu coracao o desejo de partilhar a sua experiéncia de Cristo com o irmao
de outra religiao” (Biblia, 2020, Atos dos Apostolos At 26,29, p. 1950; Ecclesiam Suam,
1964, n. 46). Assim, o proprio didlogo ja é missao por possibilitar a partilha da propria fé,
sabendo que nesse processo “é igualmente natural que o outro crente deseje algo
semelhante” (Secretariado para os nao Cristaos, 1984, n. 40).

Resta o desafio de superar a compreensao do didlogo como meio de conversao, indo
além da perspectiva de mudanca de instituicao religiosa. A conversao deve ser para Deus
mais do que para outra doutrina. E entao o didlogo visa “a edificagcao do Reino” (Secretariado

para os nao Cristaos, 1984, n. 41—44) que nao se enclausura numa determinada religiao. A

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
16



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

pregacao da fé em Cristo como partilha de um dom, proposto e nao imposto, faz com que o
didlogo questione a énfase excessiva de converter o mundo a Cristo, e coloca maior énfase
no testemunho dos cristaos e no servico ao mundo (Ariarajah, 2011, p. 35, Apud, Ribeiro,
2014, p. 73). Assim, a Boa Noticia ‘sobre’ e ‘de’ Jesus Cristo ¢é levada de maneira dial6gica

a0s povos

» o« » o«

a missao nao ¢é “ganhar”, “conquistar”, “concentrar”. Evangelizar é uma partilha auténtica
d’a graca de Deus, da vida em abundéancia oferecida em Cristo por meio do Espirito Santo,
e que nao pode destruir a comunidade nem aumentar o 6dio (Wolff, 2018, p. 116).

Isso requer uma compreensao da condicdo em que se encontram os membros das
religides em relacdo a graca. Essas pessoas podem viver na justica divina e serem associadas
ao mistério pascal “pelos modos que s6 Deus conhece” (Constituicao Gaudium et Spes, 1965
n. 22). O Espirito age em seu meio, e “tende a produzir sinais, ritos, expressoes sagradas”
(Francisco, 2013, n. 254) que lhes possibilita experiéncias comunitarias no “caminho para
Deus” (Francisco, 2013, n. 254). Tais elementos “podem ser canais que o proprio Espirito
suscita” na vida dos membros das religioes (Francisco, 2013, n. 254). E se sao efeitos da acao
do Espirito, qualifica a sua experiéncia religiosa libertando do “imanentismo ateu” ou do
individualismo religioso, possibilitando “diferentes formas de sabedoria pratica” (Francisco,
2013, n. 254) para viver na paz e harmonia cotidianamente.

Isso faz com que o diidlogo seja tanto método quanto contetido da missao, lhe é
constitutivo (Joao Paulo II, 1990, n. 55). Em um mundo caracterizado por individualismos,
polarizacoes, intolerancias, xenofobias e preconceitos que geram tensoes e conflitos entre
pessoas, povos, culturas e credos, a missao da Igreja tem uma fundamental responsabilidade
de favorecer a tolerancia, o respeito, a colhida e a convivéncia harmoniosa das diferencas. E
para isso, se requer um dialogo amplo, sociocultural, ecuménico e inter-religioso, que ajude
pessoas e povos a conviverem “em um unico mundo, em um projeto comum” (Francisco.
2015, n. 164), com honestidade e transparéncia no tratamento das questoes que dizem
respeito a todos/as.

E um didlogo inclusivo, preferencialmente das pessoas mais frageis, e capaz de
integrar as diferentes perspectivas. Isso supera tendéncias hegemoénicas na compreensao da
realidade, desenvolvendo perspectivas decoloniais e promovendo modelos sociais
alternativos. A Igreja sabe quao arriscado é “pronunciar uma palavra Gnica como propor
uma solucao que tenha um valor universal” (Francisco, 2013, n. 184). Ela entende que

precisa “discernir e assumir sem medos as diversificadas expressoes culturais dos povos”

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
17



DIRCE GOMES DA SILVA

(Pontificio Conselho Justica e Paz - Compéndio da Doutrina social da Igreja, 2011, n. 110),
abandonando de vez “uma tradicao colonial monocultural, clericalista e impositiva”.

Nessa direcao, Francisco impulsiona a perspectiva dialogica do Vaticano II num
aprendizado de “habitar a casa dos outros” (Pontificio Conselho Justica e Paz - Compéndio
da Doutrina social da Igreja, 2011, n. 113), viver nas fronteiras e ser capaz de “Papa
Francisco, construir pontes que unam” (Francisco, 2020, n. 62). Isso é condicao também
para discernir fronteiras que necessitam de abordagens e cuidados especiais, como o0s povos
indigenas (Pontificio Conselho Justica e Paz - Compéndio da Doutrina social da Igreja, 2011,
n. 27), as pessoas migrantes (Pontificio Conselho Justica e Paz - Compéndio da Doutrina
social da Igreja, 2011, n. 29), os jovens (Pontificio Conselho Justica e Paz - Compéndio da
Doutrina social da Igreja, 2011, n. 30). Ainda afirma o Documento preparatério para o
Sinodo da Amazonia, na direcao de cuidar do planeta, assumindo “a mistica da interligacao
e interdependéncia de tudo o que foi criado e dado” (Secretaria geral do sinodo dos bispos,

2018, n. 74), afinal “tudo esta interligado” (Francisco, 2015, n. 16. 91. 117.138.240).
5 CONSIDERACOES FINAIS

O Vaticano II colocou a Igreja nos caminhos do dialogo, entendendo que o dialogo é
constitutivo da fé no Deus cristdo, que é plural e relacional em si mesmo e, como tal, entra
em dialogo com a humanidade. E como consequéncia dessa fé, a Igreja e sua missao sao
também dialdgicas. O didlogo, portanto, configura o modus essendi et operandi da Igreja,
situando-a no atual mundo plural onde ela testemunha e partilha sua fé.

Dialogo foi o caminho trilhado no proprio concilio, o primeiro verdadeiramente
universal, no qual as diferentes Igrejas locais puderam se expressar com suas marcas
contextuais, admitindo a humanidade inteira como portadora de valores que contribuem
para o entendimento da doutrina de fé e da missao. O Papa Francisco deu continuidade a
esse esforco dialogal, continuando a proposta reformadora do Concilio, integrando cada vez
mais a Igreja nas sociedades atuais e assumindo pautas que sdo prementes para a vida
humana e da criaciio. E nesse sentido que, no nivel ad intra, se destacam as propostas de
reformas estruturais e da sinodalidade como a natureza da Igreja e da missao. O método da
conversacao espiritual do sinodo sobre a sinodalidade possibilita uma sincera escuta muatua
e um discernimento conjunto dos caminhos da Igreja no mundo atual.

Esse didlogo interno faz com que a Igreja esteja mais bem preparada para dialogar

com as diversas realidades ad extra, no mundo das culturas, das ciéncias, das diferentes

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
18



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

Igrejas e religides. E entdo, a Igreja contribui significativamente para o diadlogo entre as
pessoas, 0s povos, suas culturas e suas expressoes de fé. Sobretudo em contextos em que se
alimentam posturas socioculturais, politicas e religiosas de perspectiva fundamentalista,
exclusivista, xenof6bica, considerando as alteridades mais como ameacas do que
possibilidades para enriquecimento da prépria identidade cultural e religiosa, a proposta
dial6gica do concilio, continuada no magistério de Francisco, torna-se profética. Ela aponta
para caminhos de superacao das divisoes existentes na humanidade e a convivéncia pacifica
das diferencas. O que se busca é um mundo de justica, liberdade e paz, que promove a
dignidade de todas as formas de vida, humana e da criagao. E para isso, muito contribui a
missao de uma “Igreja ponte” de aproximacao e cooperacao social, ecuménica e inter-
religiosa, que afirma a “cultura do didlogo” como fundamental para a construcao da

fraternidade humana universal e para o cuidado da vida na/da Casa Comum.

REFERENCIAS

AJUDA A IGREJA QUE SOFRE - ACN-BRASI. “Relatorio sobre a liberdade religiosa
— 2021”. Disponivel em https://www.acn.org.br/principais-conclusoes-do-relatorio-de-
liberdade-religiosa-no-mundo-2021. Acesso em: 03 out. 2024.

BENTO XVI, Papa. Carta enciclica Caritas in Veritate, Sao Paulo: Paulinas, 2009.

BIBLIA. Portugués. Biblia de Jerusalém, traducio em lingua portuguesa diretamente
dos originais, Sao Paulo: Paulus, 142 impressao, 2020. p. 2206.

BUBER, Martin. Do dialogo e do dialégico. Sao Paulo: Perspectiva, 2007.

CONGREGACAO PARA A EDUCACAO CATOLICA. Educar al dialogo intercultural
en la escuela catoélica. Vivir juntos para una civilizacion del amor, 2013.
Disponivel em:

https://www.vatican.va/content/dam/wss/roman_ curia/congregations/ccatheduc/docum
ents/rc_con_ccatheduc_doc_20131028_dialogo-interculturale_sp.html. Acesso em: 27
set. 2024.

PONTIFICIO CONSELHO JUSTICA E PAZ. Compéndio da doutrina social da
Igreja. Sao Paulo: Paulinas, 2011.

CONSELHO EPISCOPAL LATINO-AMERICANO (CELAM). Documento de
Aparecida: texto conclusivo da V Conferéncia Geral do Episcopado Latino-
Americano e do Caribe. 2. ed. Brasilia, CNBB, Sao Paulo: Paulinas, 2007.

CONSTAITUICAO dogmaética Dei Verbum sobre a revelacio divina. In: CONCILIO
ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compéndio do Vaticano II, Constituicoes,
decretos declaracoes, Petropolis: Vozes, 2015. p. 121-139.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
19



DIRCE GOMES DA SILVA

CONSTITUICAO dogmética Lumen gentium sobre a Igreja. In: CONCILIO VATICANO, 2,
1962-1965. Compéndio Vaticano II: constituicoes, decretos, declaracoes. 31. ed.
Petropolis: Vozes, 2015. p. 39-114.

CONSTITUICAO Pastoral Gaudium et Spes sobre a Igreja no mundo de hoje. In:
CONCILIO ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965. Compéndio do Vaticano II,
Constituicoes, decretos declaracoes, 312 Ed. Petropolis: Vozes, 2015. p. 143-256.

DECLAARA(;AO Dignitatis humanae sobre a liberdade religiosa, In: CONCILIO
ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compéndio do Vaticano II, Constituicoes,
decretos declaracoes, Petropolis: Vozes, 2015. p. 600-616.

DECL@RA(;AO Nostra Aetate sobre a relacio da Igreja com as religides néo - cristas. In:
CONCILIO ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compéndio do Vaticano II,
Constituicoes, decretos declaracoes, Petropolis: Vozes, 2015. p. 619-625.

DECRETO Ad Gentes, sobre a atividade missionaria da Igreja. In: CONCILIO
ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965, Compéndio do Vaticano II, Constituicoes,
decretos declaracoes, 312 Ed. Petropolis: Vozes, 2015. p. 352-399.

DECRETO Unitatis Redintegratio sobre o Ecumenismo. In: CONCILIO ECUMENICO
VATICANO, 2, 1962-1965, Compéndio do Vaticano II, Constituicoes, decretos
declaracoes, 312 Ed. Petropolis: Vozes, 2015. p. 309-332.

DECRETO. Christus Dominus sobre o munus pastoral dos bispos na Igreja. In:
Compéndio do Vaticano II, Constituicoes, decretos, declaracoes. Petropolis: Vozes,

2015. p. 403-436.

DECRETO Presbyterorum Ordinis sobre o ministério e a vida dos sacerdotes, in:
CONCILIO ECUMENICO VATICANO, 2, 1962-1965. Compéndio do Vaticano II,
Constituicoes, decretos declaracoes, Petropolis: Vozes, 2015. p. 440-483.

DISCATERIO PARA A EDUCACAO CATOLICA, Vademecum, Pacto Educativo
Global. Disponivel em:
https://www.educationglobalcompact.org/resources/Risorse/vademecum-portuges.pdf.
Acesso em: 03 jan. 2024.

FRANCISCO, Papa. Carta Enciclica Fratelli Tutti, sobre a fraternidade e a amizade
social, Sao Paulo: Paulinas, 2020.

FRANCISCO, Papa. Discurso do Papa Francisco a ciria romana na apresentacao
de votos natalicio. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/december/documents/papa
-francesco_20191221_ curia-romana.pdf. Acesso em: 25 set. 2024.

FRANCISCO, Papa. Carta Enciclica, Evangelli Gaudium (EG). A alegria do evangelho.
Sao Paulo: Paulinas, 2013.

FRANCISCO, Papa. Exortacao apostolica pos-sinodal Christus Vivit (ChV): aos jovens e
a todo o povo de Deus. Sao Paulo: Paulinas, 2019.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
20



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

FRANCISCO, Papa. Laudato si’ (LLS): sobre o cuidado da casa comum. Sao Paulo:
Paulinas, 2015.

FRANCISCO, Papa Discurso no final da Assembleia Especial do Sinodo dos
Bispos para a Regiao Pan-amazonica. Roma, 26, out. 2019. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2019/october/documents/papa-
francesco_20191026_ chiusura-sinodo.pdf. Acesso em: 27 set. 2024.

FRANCISCO. (Papa). Discurso no encontro inter-religioso e ecuménico em prol
da paz em Bangladesh (01/12/2017) Disponivel em:
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-
francesco_20171201_viaggioapostolico-bangladesh-pace.html. Acesso em: 05 jun. 2018.

FRANCISCO, Papa. Discurso por ocasiao da comemoracao do cinquentenario da
Instituicao do Sinodo dos Bispos Roma, 17 out. 2015. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2015/october/documents/papa-
francesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html. Acesso em: 27 set. 2024.

FRANCISCO, Papa. Discurso do santo padre aos participantes na conferéncia
internacional em prol da paz, Cairo — Centro de Conferéncias Al-Azhar Sexta-feira,
28 de abril de 2017. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/april/documents/papa-
francesco_ 20170428 _ egitto-conferenza-pace.html. Acesso em: 24 out. 2024.

FRANCISCO, Papa. Saudacao aos participantes da reuniao entre o Pontificio
Conselho para o Dialogo Inter-religioso e a Comissao Palestina para o Dialogo
Inter-religioso (06/12/2017). Disponivel em:
http://w2.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2017/december/documents/papa-
francesco_20171206_ dialogo-interreligioso.html. Acesso em: 30 mai. 2018.

FRANCISCO, Papa. Discurso no encontro interreligioso nos Emirados Arabes
(04/02/2019a). Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/events/event.dir.html/content/vaticaneven
ts/pt/2019/2/4/incontro-interreligioso.html. Acesso em: 26 set. 2024.

FRANCISCO; AL-TAYYEB, Al-Azhar Ahmad. Documento sobre a fraternidade
humana em prol da paz mundial e da convivéncia comum. Vatican va. 04 Fev.
2019. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/travels/2019/outside/documents/papa-
francesco_20190204_documento-fratellanza-umana.html. Acesso em: 26 set. 2024.

FRANCISCO, Papa. “Mensagem do Papa Francisco para o lancamento do Pacto Educativo
Global” — 12 set. 2019b. Em: Pacto Educativo Global — Vademecum. Disponivel em:
https://anec.org.br/wp-content/uploads/2020/02/Vademecum-Portuges-para-a-web-
1.pdf. Acesso em: 30 set. 2024.

GIDDENS, Anthony. As consequéncias da modernidade. Sao Paulo: Editora da
Universidade Estadual Paulista, 1991.

HAIGHT, Roger. Jesus, Simbolo de Deus. Sao Paulo: Paulinas, 2003.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
21



DIRCE GOMES DA SILVA

JOAO PAULO II, Papa. Carta Enciclica Ut Unum Sint, Sio Paulo, Loyola, 1995.

JOAO PAULO II, Papa. Carta Enciclica Redemptoris Missio A Validade Permanente do
Mandato Missionario. Sao Paulo: Paulinas, 1991.

JOAO PAULO II, Papa. Exortacdo pés apostélica Ecclesia in Oceania. 22 nov. 2001.
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/apost_exhortations/documents/hf_jp-
ii_exh 20011122_ecclesia-in-oceania.html. Acesso em: 26 set. 2024.

JOAO XXIII. Convocacio apostolica com a qual é convocado o Concilio Ecuménico
Vaticano II. In Compéndio do Vaticano II, Constituicoes, decretos declaracoes, 312 Ed.
Petropolis: Vozes, 2015, p. 9-18.

JOAO XXIII, Papa. Discurso de sua santidade Papa Jodo XXIII na abertura
solene do ss. Concilio, Ecuménico Vaticano II,11 de outubro de 1962. Disponivel
em: https://www.vatican.va/content/john-xxiii/pt/speeches/1962/documents/hf_j-
xxiii_spe_19621011_opening-council.html. Acesso em: 10 ago. 2025.

KNITTER, Paul. Introducao as teologias das religioes. Sao Paulo: Paulinas, 2008.

LEVINAS, Emmanuel. Le temps et Uautre. Paris: Arthaud, 1947; Totalidade e infinito.
Trad. José Pinto Ribeiro. Lisboa: Edi¢cOes 70, 1988; Entre nds: ensaios sobre a alteridade.
Trad.: Pergentino S. Pivatto (coord). Petropolis: Vozes, 1997.

LYOTARD, Jean-Francois. La Condition postmoderne: rapport sur le savoir.
Paris: Minuit, 1979.

MOUNIER, Emmanuel. O personalismo. Sao Paulo: Centauro Editora, 2004.

PAULO VI, Papa, Carta Enciclica Ecclesiam Suam, sobre Os Caminhos Da Igreja, Sao
Paulo: Paulinas, 1964.

QUEIRUGA, Andrés Torres. Repensar a revelacao: a revelacao divina na realizacao
humana. Sao Paulo: Paulinas, 2010.

RIBEIRO, Claudio, Oliveira, Pluralismo e libertacao, Sao Paulo: Paulinas, 2014.
RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O principio pluralista. Sao Paulo: Loyola, 2020.

SECRETARIA GERAL DO SINODO DOS BISPOS. Documento Preparatério do
Sinodo para a Amazonia. Vatican va. 08 jun. 2018. Disponivel em:
http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/documento-
preparatorio.html. Acesso em: 27 set. 2024.

SECRETARIA GERAL DO SINODO DOS BISPOS. Instrumentum laboris do Sinodo
para a Amazonia. Vatican.com 17 jun. 2019. Disponivel em:
http://secretariat.synod.va/content/sinodoamazonico/pt/documentos/instrumentum-
laboris-do-sinodo-amazonico.html. Acesso em: 27 set. 2024.

SECRETARIADO PARA OS NAO CRISTAOS. Igreja e as outras religides: Dialogo e
Missao. Sao Paulo: Paulinas, 1984.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
22



A PROPOSTA DO DIALOGO NA IGREJA DO VATICANO II E SUA AFIRMACAO NO MAGISTERIO DE FRANCISCO

SUESS, Paulo. Introducao a teologia da Missao: convocar e enviar: Servos e
testemunhas do Reino. 4. ed. Petropolis: Vozes, 2015.

USARSKI, Flank, A construcao do Dialogo: o Concilio Vaticano II e as religides, Sao
Paulo: Paulinas, 2018.

VIGIL, José Maria. Teologia do pluralismo religioso. Para uma releitura pluralista
do cristianismo. Sao Paulo: Paulus, 2006.

WOLFF, Elias, A unidade da Igreja: ensaio de eclesiologia Ecuménica, Sao Paulo:
Paulus, 2007.

WOLFF, Elias. Caminhos de dialogo para uma Igreja em saida. Petropolis: Vozes,
2023.

WOLFF, Elias. Igreja em Dialogo, Sao Paulo: Paulinas, 2018.

Apoio: Conselho Nacional de Desenvolvimento Cientifico e Tecnolégico.

Contribuicao na coautoria: Concepcao e planejamento do estudo: DGS, EW. Coleta,
andlise e interpretacdo dos dados: DGS, EW. Elaboracgdo ou revisdo do manuscrito: DGS,
EW. Aprovacdo da versao final: DGS, EW. Responsabilidade publica pelo contetido do

artigo: DGS.

Conflito de interesses: Os coautores declaram nao haver conflitos de interesses.
Recebido em: 05-04-2025.

Aprovado em: 24-10-2025.

Editor de secao: Moisés Sbardelotto.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202do1, p. 01-23, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478

23



	3.1 O diálogo ad intra
	3.2 O diálogo ad extra
	3.2.1 O diálogo com o mundo
	3.2.2 O diálogo ecumênico
	3.2.3 O diálogo inter-religioso
	4 IMPLICAÇÕES DO DIÁLOGO PARA A MISSÃO DA IGREJA
	5 CONSIDERAÇÕES FINAIS

