
 
              
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202d07 
 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

  

 

CLERICALISMO E LITURGIA: 
uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

CLERICALISM AND LITURGY: 
an analysis considering the Second Vatican Council 

 

CLERICALISMO Y LITURGIA: 
un análisis a la luz del Concilio Vaticano II 

 

 

Daniel Carvalho da Silva∗ 
Pontifícia Universidade Católica de Goiás. 

Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião. 
Goiânia, GO, Brasil. 

E-mail: dancarvalho90@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-8700-4113 

 
José Reinaldo Felipe Martins Filho∗ 

Pontifícia Universidade Católica de Goiás. 
Programa de Pós-Graduação em Ciências da Religião. 

Goiânia, GO, Brasil. 
E-mail: jreinaldomartins@gmail.com 

ORCID: 0000-0001-7722-3729 
 

RESUMO 
O presente estudo analisa a situação atual em que se encontra a Igreja Católica Apostólica Romana 
naquilo que diz respeito à relação entre o clericalismo e a Liturgia. Tal análise encontra razão de ser 
somente quando feita à luz das orientações emanadas do Concílio Vaticano II, uma vez que a 
organização estamental anterior a ele classificava os cristãos em duas categorias: clérigos e leigos. As 
constituições conciliares sobre a Igreja (Lumen Gentium) e sobre a Liturgia (Sacrosanctum 
Concilium), ao recuperar as noções mais antigas do cristianismo, realizaram verdadeiras 
reviravoltas: a Igreja é formada por um único Povo de Deus no qual estão compreendidos pastores e 
fiéis. Desse modo, a celebração litúrgica volta a ser ação da comunidade cristã, não mais reservada 
aos clérigos. Nesta oportunidade, por meio de pesquisa exploratório-bibliográfica, buscamos lançar 
luz sobre a velada guerra-fria travada por parte do clero contra a reforma litúrgica com o intuito de 
manter o status quo que ostentavam antes dela, quando ao invés de serem eleitos para o serviço, 
detinham o poder eclesiástico. Os resultados encontrados indicam que o clericalismo se alimenta, 
em boa medida, de distorções impostas sobre a natureza da Liturgia. 
Palavras-chave: Clericalismo; Reforma Litúrgica; Tradicionalismo; Participação ativa. 
 

ABSTRACT 

                                                           
∗Doutorado e mestrado em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás. Licenciado em 

Letras pela Universidade Federal de Goiás e em Filosofia pelo Instituto de Filosofia e Teologia de Goiás. 
∗Doutorado em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Goiás e em Filosofia pela 

Universidade Federal de Goiás. Mestrado em Filosofia e em Música pela Universidade Federal de Goiás. 

https://orcid.org/0000-0002-8700-4113
https://orcid.org/0000-0001-7722-3729


DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

This study analyzes the current situation of the Roman Catholic Apostolic Church with regard to 
the relationship between clericalism and the Liturgy. Such an analysis finds its meaning only when 
done in light of the guidelines issued by the Second Vatican Council, since the organization of the 
estates prior to it classified Christians into two categories: clergy and laity. The conciliar 
constitutions on the Church (Lumen Gentium) and on the Liturgy (Sacrosanctum Concilium), by 
recovering the oldest notions of Christianity, brought about real upheavals: the Church is formed 
by a single ‘People of God’ which includes pastors and faithful. In this way, the liturgical celebration 
once again becomes an action of the Christian community, no longer reserved for the clergy. On 
this occasion, through exploratory-bibliographical research, we seek to shed light on the veiled cold 
war waged by part of the clergy against the liturgical reform with the aim of maintaining the 
status quo they had before it, when instead of being elected to service, they held ecclesiastical 
power. The results found indicate that clericalism feeds, to a large extent, on distortions imposed 
on the nature of the Liturgy. 
Keywords: Clericalism; Liturgical Reform; Traditionalism; Active Participation. 
 

RESUMEN 
El presente estudio analiza la situación actual en la que se encuentra la Iglesia Católica Apostólica 
Romana con respecto a la relación entre clericalismo y Liturgia. Tal análisis sólo encuentra su 
razón cuando se realiza a la luz de las directrices emitidas por el Concilio Vaticano II, ya que la 
organización estatal anterior clasificaba a los cristianos en dos categorías: clérigos y laicos. Las 
constituciones conciliares sobre la Iglesia (Lumen Gentium) y sobre la Liturgia (Sacrosanctum 
Concilium), al recuperar las nociones más antiguas del cristianismo, llevaron a cabo verdaderos 
cambios: la Iglesia está formada por un único ‘Pueblo de Dios’ que incluye pastores y fieles. De este 
modo, la celebración litúrgica vuelve a ser una acción de la comunidad cristiana, ya no reservada 
al clero. En esta ocasión, a través de una investigación exploratoria-bibliográfica, buscamos 
arrojar luz sobre la velada guerra fría que libró el clero contra la reforma litúrgica con el objetivo 
de mantener el status quo que tenían ante ella, cuando en lugar de ser elegidos para el servicio, 
ostentaba el poder eclesiástico. Los resultados encontrados indican que el clericalismo se alimenta, 
en gran medida, de distorsiones impuestas a la naturaleza de la Liturgia. 
Palabras clave: Clericalismo; Reforma litúrgica; Tradicionalismo; Participación activa. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Em 2007, Antônio Flávio Pierucci publicou, na Folha de São Paulo, um artigo 

intitulado É fácil ser católico. O argumento recaia sobre a elasticidade e a porosidade das 

múltiplas formas de viver o catolicismo. De fato, sobretudo no âmbito do catolicismo 

popular, sempre houve formas sincréticas e largas praticadas no Brasil, de modo que boa 

parte da população se declarava católica e buscava a instituição pelo menos para os 

sacramentos do batismo e do matrimônio, e para a celebração exequial. Atualmente, no 

entanto, os dados dos censos revelam progressivamente a diminuição do número de 

católicos e o aumento exponencial de evangélicos, de outras religiões, e de pessoas sem 

vínculo com instituições religiosas. Ser católico não deve continuar sendo fácil, como 

entendia Pierucci. É certo que as motivações para isso não provêm de uma única causa, mas, 

sem dúvidas, o clericalismo tem contribuído muito para o estabelecimento dessa realidade.  

Muito se tem pesquisado e escrito a respeito do clericalismo. O próprio Papa 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

Francisco, falecido há pouco, não poupava palavras sobre o tema. O Sínodo sobre a 

sinodalidade o teve como pauta, do mesmo modo como já figurou na Assembleia Eclesial da 

América Latina e do Caribe, em 2021. Agenor Brighenti (2022), em seu estudo sobre o novo 

rosto do clero brasileiro também não o deixa de fora. Os dicionários definem clericalismo – 

com seu sufixo ismo, que pode indicar excesso, exagero, ou até mesmo doença – como o 

poder ou a influência temporal do clero na Igreja, ou, ainda, como o conjunto de atitudes, 

opiniões ou ações daqueles que apoiam incondicionalmente o clero. Os documentos que 

circundam o Sínodo sobre a sinodalidade e as reiteradas declarações do Papa Francisco 

definiam o clericalismo como um desvio da identidade original dos ministros da Igreja, uma 

deformação causada pelo exagero das prerrogativas da missão do clero. 

É preciso, contudo, considerar que se não houvesse ocorrido o Concílio Vaticano II, o 

tema clericalismo não estaria em pauta na atualidade, uma vez que o modelo estamental 

oficial do catolicismo estava mesmo dividido entre cristãos de primeira e de segunda classe: 

fiéis confiados a seus pastores (o clero). A renovação conciliar trouxe nova luz à Igreja 

Católica. Como nos primórdios, os cristãos foram reconhecidos como iguais, ao passo que é 

o batismo quem os configura como Povo de Deus1. O clero, dedicado ao serviço ministerial 

do Povo de Deus, foi, então, destituído do poder de que gozava, espiritual e temporalmente, 

e a reforma litúrgica teve papel fundamental na evidenciação de tais mudanças. O fato é que 

uma parte do clero não lidou bem com tais mudanças e tem reivindicado uma reforma da 

reforma litúrgica a fim, obviamente, de recuperar o status quo anterior.  

Nesta oportunidade, apresentamos uma leitura feita a partir de vários prismas. A 

saber: a perspectiva das Ciências da Religião, ao considerar o fenômeno do clericalismo não 

apenas como um dado católico, mas, sim como um impulso mais ou menos generalizado no 

entorno das grandes religiões do mundo; o prisma da História da Igreja e da Teologia 

Bíblica, ao acompanhar a assunção e o desenvolvimento de conceitos fundamentais e da 

eclesiologia católica no que concerne ao clericalismo; e, finalmente, o ponto de vista 

percebido a partir da Ciência Litúrgica, para evidenciar os modos pelos quais o clericalismo 

se alimenta da Liturgia e instrumentaliza-a conforme seu interesse, o poder. Antes de 

adentramos a esses tópicos específicos, no entanto, revisitaremos as questões centrais que 

efetivaram o Concílio Vaticano II a fim de embasar as reflexões postuladas. 

 

                                                           
1 Vale recordar Gl 3,26-29: Vós todos sois filhos de Deus pela fé em Jesus Cristo. Não há judeu nem grego, não 

há escravo nem livre, não há homem nem mulher, pois todos vós sois um só em Cristo Jesus. E se vós sois de 
Cristo, então sois descendência de Abraão, herdeiros (kleronómoi) segunda a promessa. 



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

2 CONCÍLIO VATICANO II: UM JUDAS A SER MALHADO 

  

A Igreja Católica Apostólica Romana é, em termos sócio-históricos, um movimento 

dissidente do judaísmo, iniciado por Jesus de Nazaré e desenvolvido por seus discípulos. 

Como toda organização religiosa, reconhece um fundador2: Jesus, o Cristo. De igual modo, 

repete os ritos instituídos por Ele, e se orienta pelos mitos recebidos de uma tradição ligada 

diretamente a Ele, isto é, as Escrituras Sagradas. Além disso, como é comum às tradições 

religiosas, possui uma organização hierárquica e sacerdotal – embora o fundador tivesse se 

contraposto aos sacerdotes do Templo de então – que busca resguardar e transmitir os 

mandamentos do fundador. Ocorre que, com a associação do cristianismo à governança do 

Império Romano, no século IV, o catolicismo foi se afastando das orientações do fundador 

e passou a trilhar um caminho em que a instituição legislava sobre si mesma, nalgumas vezes 

até de forma independente dos textos sagrados. 

O efeito disso foi o distanciamento das práticas evangélicas e a assunção de normas 

cada vez mais rígidas, gerenciadas por tribunais formados por clérigos especializados e por 

códigos de conduta e catecismos mais preocupados, em termos religiosos, com a alma do 

que com a vida dos cristãos. Não é sem razão que o Papa Francisco na Evangelii Gaudium 

n. 233 (2013) afirmava que a “realidade é superior à ideia”, afinal, no período em que a ideia 

era entendida como superior à realidade, matavam-se as pessoas para resguardar as ideias. 

A secular autogestão católica, desconsiderando seu fundador e, inclusive sustentando 

impedimentos de acesso aos textos bíblicos, resultou em escândalos como a venda de 

indulgências, que, entre outras questões contestadas por Lutero e outros reformadores, 

criaram as condições para a emergência da reforma protestante. 

Em resposta à reforma protestante, a Igreja Católica realizou o Concílio de Trento 

(1545-1563). Suas definições tendiam a afirmar aquilo que os protestantes negavam: os 

sacramentos foram definidos em sete; a intercessão dos santos, especialmente a de Maria, 

foi sublinhada; instituiu-se o tribunal da inquisição (do Santo Ofício), e os seminários como 

lugar de formação para os futuros clérigos da Igreja. O catolicismo a desembarcar com os 

colonizadores no Brasil, onde não houvera nem catolicismo e nem reforma protestante, 

                                                           
2 O tema da fundação do cristianismo, à luz das diferentes ciências, pode ser analisado sob diversas 

perspectivas. Aqui assumimos aquela que corresponde à leitura do fenômeno religioso apresentada por 
autores como R. Otto (2007) e M. Weber (1991), segundo a qual toda religião tem início em um encontro 
entre um sagrado e um humano carismático que, reunindo um grupo de seguidores em torno a si, desenvolve 
e estrutura ritos, mitos e organização estamental. Entre os seguidores, ao largo da história, haverá profetas, 
sacerdotes e magos. Os profetas, de modo geral, por reivindicarem um retorno às origens da experiencia 
religiosa, se separam da instituição maior dando origem a uma nova. A nosso ver – assumindo o ponto de 
vista das Ciências da Religião – esse é o caso do cristianismo.  



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

empunhava a bandeira da contrarreforma. Por isso, a catequese da primeira hora enfatizava 

a recepção dos sacramentos como condição para a salvação da alma e a devoção aos santos 

como modelo orientador de vida cristã. 

As consequências dessa pregação são colhidas ainda hoje. Batizar os filhos para 

afastar doenças não é uma realidade existente somente nos últimos recantos do mundo 

rural. Há inúmeras superstições em torno desse sacramento que tem como finalidade inserir 

a criança no Corpo de Cristo, que é a comunidade cristã. Além disso, muitas vezes – inclusive 

por parte de clérigos que, não raras vezes, dirigem preces à Mãe do Senhor – é praticamente 

impossível distinguir onde estão os limites entre a devoção mariana e a mariolatria. 

Os seminários, por sua vez, embora seja quase unanimidade que apresentem 

inúmeros problemas, sobretudo relacionados à separação dos candidatos ao ministério 

presbiteral das comunidades cristãs concretas e ao aburguesamento deles, não admitem 

nenhuma mudança. Dom Helder Câmara, no Recife, tentou um modelo de formação 

diferente, no qual os formandos viviam em meio ao povo. De igual modo, surgiu o Seminário 

Regional do Nordeste II (Serene II), no qual a formação era aproximada aos lavradores. Os 

modelos, no entanto, foram supressos pela atuação do então novo arcebispo de Olinda e 

Recife, dom José Cardoso Sobrinho, sucessor de dom Hélder (Ferreira, 2012). Atualmente, 

somente a Prelazia de São Félix do Araguaia – no estado do Mato Grosso, com a Escola de 

Teologia Pedro Casaldáliga, oferece um modelo de formação similar, no qual são formados 

clérigos e leigos conjuntamente3. 

O Vaticano II expressou, em seu decreto sobre a formação sacerdotal, Optatam 

Totius, n. 16 (1965), o desejo de que a formação teológica se centrasse primordialmente 

sobre as Sagradas Escrituras. Em segundo plano ficariam o Direito canônico, a História 

eclesiástica e a Sagrada Liturgia. Repassando as homilias que comumente são ouvidas nas 

missas paroquiais é notória a deficitária formação bíblica do clero. A título de exemplo 

mundial: o Pontifício Instituto Bíblico de Roma foi fundido à Universidade Gregoriana. Está 

minguado. No entanto, a busca por cursos de pós-graduação em Direito Canônico no Brasil, 

por parte dos clérigos, tem crescido muito. O Concílio apontou caminhos corajosos, mas, o 

clero, de modo geral, não corresponde à sua grandeza e busca refúgio sob a proteção do 

legalismo.  

                                                           
3 Não estamos tratando de cursos de nível superior em Filosofia ou Teologia onde seminaristas e não 

seminaristas cursam disciplinas juntos. A experiências evocadas se diferenciam por não dependerem de um 
seminário. Os formandos vivem nas comunidades e recebem a mesma formação teológica que as lideranças 
leigas, os diáconos permanentes e os religiosos em missão.  



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

Um interessante artista madrilenho, Ricardo Cantalapiedra (1944-2017), compôs, na 

década de 1970, inúmeras canções em tom de protesto que pareciam exigir da Igreja Católica 

na Espanha o comprometimento com a renovação proposta pelo Vaticano II. A canção La 

casa de mi amigo4 apresenta, com esse intuito, um resumo, segundo sua compreensão, da 

história do cristianismo católico. Eis a tradução do texto:  

 

A casa do meu amigo não era grande;  
sua casa era pequena.  
Na casa do meu amigo havia alegria  
e flores na porta.  
A todos ajudava em seus trabalhos;  
suas obras eram retas.  
Meu amigo nunca quis mal a ninguém;  
Levava nossas penas.  
Meu amigo nunca teve nada próprio;  
Suas coisas eram nossas.  
A posse do meu amigo era a vida;  
o amor sua fazenda.  
Alguns não amaram meu amigo  
e o expulsaram da terra.  
Sua ausência foi chorada pelos simples;  
penosa foi sua ausência.  
A casa do meu amigo ficou grande  
e entrava gente nela.  
Na casa do meu amigo entraram leis,  
normas e condenações.  
A casa se encheu de comerciantes,  
e correram as moedas.  
A casa do meu amigo está mui limpa,  
Porém, faz frio nela.  
O canário já não canta de manhã,  
nem há flores à porta.  
E transformaram a casa do meu amigo  
numa obscura caverna,  
onde ninguém se ama nem se ajuda,  
onde já não há primavera.  
Nós saímos da casa do meu amigo  
em busca de seus passos.  
E já estamos morando em outra casa:  
uma casa pequena,  
onde se come pão e se bebe vinho  
sem leis nem comédias.  
E já encontramos nosso amigo,  
e seguimos seus passos. 

 
Cantalapiedra retoma algumas ideias-chave para o Concílio Vaticano II. Primeiro, 

resgata uma cristologia baseada nos Evangelhos. Vale lembrar que Jesus ficou conhecido 

                                                           
4 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=eAHQJ9IoNog. Acesso em: 21 out. 2024. 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

entre os primeiros cristãos como “aquele que passou fazendo o bem e curando os males” (At 

10, 38; Mt 4, 23), que “não [tinha] onde reclinar a cabeça” (Lc 10, 58), que tinha por norma 

somente o amor (Mt 22, 34-40; Jo 13, 34), e que em nome desse amor chegou ao extremo 

de doar a vida em favor dos amigos (Jo 15, 13; Lc 22, 20). Depois, em termos eclesiológicos, 

o cantor identifica as transformações ocorridas no interior do catolicismo séculos afora. A 

casa onde antes eram partilhados o pão e o vinho se tornara grande e escura, onde as 

condenações e tarifas passaram a imperar e, por isso, apesar de limpa, se tornara inóspita. 

A intenção do Concílio, expressa pelo convite de Cantalapiedra, é a de retornar à casa 

originária, àquela que é fiel aos passos do fundador. 

O contexto pré-conciliar não foi fácil para a Igreja Católica. Sem as benesses do 

Estado na maioria dos países, criticada legitimamente pelo crescente movimento 

protestante, questionada em sua prática por outras expressões religiosas como o 

Espiritismo5, sentindo-se incapaz de dialogar com o mundo moderno e distante dos 

mandamentos de Jesus Cristo, ela convocou os bispos do mundo todo com a intenção de, 

sob as luzes do Espírito Santo, voltar às fontes mais originais do Cristianismo e, assim, 

encontrar os caminhos de se fazer atual em face da sociedade moderna e corresponder em 

pé de igualdade aos desafios vigentes. Sobretudo na América Latina, graças às articulações 

promovidas pelas conferências-gerais do episcopado, o Vaticano II foi assimilado e 

assumido por meio de sua tradução na prática do Povo de Deus organizado em pequenas 

comunidades que, entre o Evangelho e a vida concreta, buscaram anunciar e viver o Reino 

de Deus. Hoje, no entanto, mais centrada sobre o clero, a Igreja Católica, suas comunidades 

e o anúncio do reinado de Deus minguam. 

Com o intuito de compreender as tensões internas que circundam a renovação 

conciliar, vale a pena conferir o documentário A guerra perdida do Vaticano II (2013) 

produzido pelo francês Patrick Benquet, em 2012, que coloca em evidência a guerra-fria 

latente entre tradicionalistas (Marcel Lefebvre) e progressistas (Tomás Balduíno) nas 

décadas subsequentes ao Vaticano II. Conforme a análise empenhada pelo documentário, 

embora a norma em vigor atualmente na Igreja Católica seja aquela emanada do Vaticano 

II, a prática eclesial mais geral não corresponde aos anseios conciliares. O monge beneditino 

Marcelo Barros quando indagado, por exemplo, acerca da viabilidade do Rito Amazônico, 

em processo de elaboração, afirmou: 

                                                           
5 As respostas dos bispos brasileiros ao questionário ante preparatório do Concílio Vaticano II enfatizam 

reiteradas vezes o avanço do Espiritismo e a incapacidade de diálogo e ação católicas com a sociedade da 
época (Acta et documenta, 1960). 



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

 
A partir dos anos 90, os padres e grupos de movimentos integralistas e de direita que João Paulo 
II apoiou e estimulou encheram as paróquias com esses penduricalhos piedosos absolutamente 
inconsistentes no plano da teologia e da fé, mas que hoje são a menina dos olhos da pastoral em 
muitas dioceses e paróquias. Com esta realidade, não vejo como propor um rito amazônico. Nem 
o rito romano do Concílio Vaticano II eles seguem. Tomam o ritual das rubricas do Concílio (rito 
de Paulo VI) e os textos do atual Missal Romano, mas os celebram com o espírito do Concílio de 
Trento e até pior porque misturado com as devoções barrocas que depois do Vaticano II a Igreja já 
tinha deixado. Um amigo padre me contou que na paróquia na qual ele chegou agora como 
colaborador, em cada missa, há pelo menos dez coroinhas vestidos com túnica vermelha, crianças de 
até cinco ou seis anos de idade e que têm cursos para coroinha, como se curvar diante do padre, como 
passar diante do altar, como segurar o livro e assim por diante. Por acaso, um padre que preside este 
ritual ridículo de corte medieval estaria interessado em um rito amazônico que expresse a vida, as 
dores e esperanças do povo de hoje? (Barros, 2023). 

 

A afirmação de Barros admite uma análise muito similar àquela feita pelo 

documentário: o clero atual, de modo geral, não reconhece a validade ou importância do 

Concílio Vaticano II e o rechaça especialmente ao mitigar progressivamente a renovação 

litúrgica, que é o lugar onde a fé cristã se dá a conhecer. A seguir abordaremos os métodos 

empregados com a finalidade de superar a liturgia do Vaticano II. Antes disso, no entanto, 

buscaremos alargar nossa compreensão sobre o clericalismo partindo de dois aspectos: o 

católico e o do fundamentalismo religioso que abarca todas as grandes religiões conhecidas. 

 

3 O SIGNIFICADO DE CLERICALISMO NA TRADIÇÃO CATÓLICA 

 

O termo grego kléros, de onde derivam clero e clérigo, refere-se à herança, sorte ou 

porção que alguém recebe por sorteio. Na parábola dos vinhateiros homicidas, o Evangelho 

de Mateus 21, 33-45 emprega κληρονόμος (kleronómos) para se referir ao herdeiro, e 

κληρονομίαν (kleronomían) para se referir à herança. O herdeiro por excelência, conforme 

a interpretação da Tradição cristã, é Cristo, o Filho de Deus. A carta aos Gálatas 4, 1-7 retoma 

o termo kleronómos ao afirmar ao povo cristão sua identidade filial: “se és filho, és também 

herdeiro” (Gl 4, 7). Kλῆρον (klerón) aparece em Atos 1, 17, durante a escolha de Matias, 

indicando a parte ou a sorte recebida por ele do serviço dos apóstolos. De igual modo, em 1 

Pedro, no contexto da admoestação aos presbíteros, se pode ler: “Apascentai o rebanho de 

Deus que vos foi confiado, cuidando dele, não por coação, mas de livre vontade, como Deus 

o quer, nem por torpe ganância, mas por devoção, nem como senhores daqueles que vos 

couberam por sorte (kléron), mas, antes, como modelos do rebanho” (1Pd 5, 2-3). A 

concepção bíblica expressa pela palavra kléros, portanto, diz respeito aos filhos de Deus, isto 

é, aos cristãos todos, como se pode verificar também no hino de Efésios 1, 14 que reconhece 

o Espírito como penhor da herança (kleronomías) que é o povo redimido por Cristo. 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

Uma palavra similar e que merece análise nesse contexto é sacerdócio. 

Etimologicamente sacerdócio tem a ver com a palavra sânscrita Yaj. O termo diz respeito à 

adoração matutina do céu, feita pelo sacerdote com olhos e mãos erguidas em sinal de 

oferenda ao espírito criador do universo. De Yaj derivam as palavras yajus, que significa 

reverência religiosa, sacrifício; yajña, ato de devoção, sacrifício; yaṣṭṛ, adorador; e 

yajamāna, aquele que institui o sacrifício. Seus correspondentes gregos são: ágios, que quer 

dizer santo, venerado com ofertas; agnós, puro, casto e agós, temor sagrado, expiação. Os 

correspondentes latinos são: sacer, que significa sagrado, sacro; e sacerdos, aquele que faz 

o sagrado, que faz a oferta, o sacerdote (Rendich, 2014). Benveniste (1964) recorda que, 

embora ágios e sacer possuam a mesma raiz, sacer tem o sentido mais próximo do 

correspondente grego hierós (sagrado) que de ágios (santo). Hiéros, por sua vez, conota 

uma atribuição divina, distinta do humano, isto é, separado do que é próprio da 

humanidade.  

A noção de separação que antes compreendia a todos os cristãos, porção separada em 

relação ao mundo, aos poucos passou a designar uma separação interna ao cristianismo que 

dividia os membros da Igreja entre clero e leigos. Com o reconhecimento oficial da Igreja 

cristã pelo Império Romano, o clero passou a ter um estatuto próprio, o que conferiu aos 

seus membros um status diferenciado em relação ao restante da população, atribuindo-lhes 

uma dignidade específica, marcada por privilégios, dispensas e leis particulares. A distinção 

entre clérigos e leigos se tornou ainda mais acentuada com a assunção do ascetismo e do 

celibato, além de um código moral próprio. Com a consolidação da classe clerical, os 

ministros ordenados passaram a exercer um poder real sobre os demais fiéis, 

monopolizando assim a celebração dos sacramentos, a administração da organização 

eclesiástica e interferindo diretamente sobre a vida do laicato. 

O princípio da desigualdade, ou o princípio da societas inaequalis, parece ter sido 

aplicado à Igreja desde tempos anteriores à Alta Idade Média. Vale destacar que esta 

concepção estamental da Igreja não se tratava de reconhecer que existiam diferentes funções 

dentro dela mesma, mas, de compreender que a condição ontológica do ser cristão se 

distingue em duas classes. Ao longo da história, os autores cristãos versaram sobre a 

existência de duas vidas na Igreja: a vida espiritual, própria dos clérigos e religiosos, e a vida 

carnal, dos leigos. Por conseguinte, se falava de dois povos conforme essas duas vidas, e 

ainda de duo genera christianorum (dois gêneros/classes de cristãos), o que a partir de 



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

1140, ficou mais ou menos oficializado com o Decreto de Graciano6, monge camaldulense 

que compilara um conjunto de normas canônicas dos séculos precedentes e plasmara uma 

espécie de unificação jurídica para Igreja Católica. 

O Decreto de Graciano, ao formalizar uma estrutura dual na Igreja por referir-se a 

duas classes de cristãos (duo genera christianorum), sugeria que os clérigos, dedicados ao 

serviço divino e, teoricamente, desvinculados das questões temporais, eram essencialmente 

distintos dos leigos, que viviam no mundo secular. Esse arranjo jurídico resultou na 

apropriação quase total da identidade eclesial pelo clero, de modo que clero e Igreja 

passaram a significar praticamente a mesma coisa. A estes cabiam a ação e liderança eclesial, 

enquanto aos leigos estava reservado o papel de assistentes, apoiadores ou colaboradores 

(Fornés, 1990). O Código de Direito Canônico de 1917 assumiu essa perspectiva, ao definir 

os clérigos como os únicos detentores de potestade na Igreja (Cân. 118), além de elencar uma 

série de obrigações e proibições que sublinhavam a distinção deles (Cân. 119-144). Desse 

modo estava organizada a sociedade perfeita que era a cristandade. 

A Constituição dogmática do Vaticano II sobre a Igreja, Lumen Gentium (LG), no 

entanto, realizou uma reviravolta profunda ao recuperar um elemento mais antigo da 

Tradição: o reconhecimento da mesma dignidade de todos os batizados, sem distinção entre 

si. A Igreja passaria, então, a ser definida como Povo de Deus (LG, n. 9-13), na qual a 

hierarquia, isto é, os epíscopos, presbíteros e diáconos, teriam sua autoridade confirmada 

no serviço aos fiéis cristãos. Desse modo, segundo a Presbyterorum Ordinis a visível 

redução do ministério sacerdotal ao culto, aos sacramentos, aos exercícios de piedade e à 

administração eclesiástica deveria ser combatida e recuperada em favor de um serviço 

pastoral amplo, com incidência social e, especialmente, com redobrado cuidado com os 

pobres e marginalizados (PO, 9. 22).  

Embora o Concílio tenha evitado o uso da palavra sacerdote em seus documentos – 

que nesse caso equivale a clero, com o mesmo sentido de separados – e tenha, por outro 

lado, sublinhado a dimensão ministerial (do serviço) por meio da palavra presbítero (que é 

bíblica), a teologia sobre o sacerdócio católico não foi de todo reformada. Essa é uma tarefa 

difícil, sobretudo porque nos primórdios do cristianismo não se falava sobre sacerdotes 

                                                           
6 Graciano foi professor de direito canônico, em Bolonha, por volta de 1140. Ele compilou um livro didático 

próprio, que chamou de Concordia discordantium canonum (Harmonia de Cânones Discordantes). Essa 
obra ficou conhecida como Decretum, uma abreviação que reflete sua intenção de reconciliar as declarações 
contraditórias do direito eclesiástico de forma sistemática. O Decretum, depois de ser largamente utilizado 
em questões jurídicas eclesiásticas, entrou para a história como uma das principais fontes dos códigos de 
direito canônicos publicados posteriormente. Todos os escritos referentes a ele podem ser encontrados neste 
endereço: https://gratian.gratian.org/  



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

cristãos. O único livro do Novo Testamento a operar com a ideia de sacerdócio é a Carta aos 

Hebreus, que o faz justamente com a intenção de implodir a compreensão judaica de 

sacerdócio.  

Nos primórdios do judaísmo, a função de oferecer o sacrifício era do chefe da família. 

Mas, desde cedo, houve a necessidade de um santuário (Gn 12, 7; 13, 18) e de alguém que o 

guardasse (1Sm 7, 1; Jz 17, 5-13). Com o tempo, a tribo de Levi, da qual nasceram Aarão7 e 

seus irmãos Moisés e Mirian, foi separada para os serviços sacerdotais. Por esse motivo, 

inclusive, não receberam terra para trabalhar (Dt 18, 2). No entanto, os sacerdotes levitas 

ganharam sempre mais importância social e vestes que os destacavam; especialmente 

aqueles que serviam aos santuários maiores, como Silo e Nob. Com a instituição da 

monarquia e a construção do Templo, os sacerdotes, em Jerusalém, tornaram-se 

verdadeiros funcionários reais (2Sm 8, 15-18; 1Rs 4, 1-6). Eram tidos como intermediários 

entre Javé e o povo e, em nome de Javé, publicavam mandamentos jurídicos, morais e 

religiosos. Por isso, embora suas funções tivessem como ponto central o culto, depois do 

exílio na Babilônia, o código sacerdotal, representado pelo sumo sacerdote, se tornou a 

suprema autoridade da comunidade judaica.  

A relação de Jesus com o Templo é muito controversa. As narrativas evangélicas 

conjugam nele, paradoxalmente, o zelo pelo Templo – como se pode ver em Jo 2, 16: “Não 

transformem a casa de meu Pai num mercado” – e sua destruição, como na crítica que tece 

aos doutores da Lei e ao Templo que exploram as viúvas até tirar-lhes tudo o que possuem 

para viver (Mc 12, 38-44). Jesus não pertence à tribo de Levi e, portanto, não é de linhagem 

sacerdotal. Na parábola do samaritano (Lc 10, 25-37) se colocou claramente como contrário 

aos sacerdotes, e não raras vezes ignorou o sistema de pureza legal ao comer com pecadores 

e publicanos, e ao tocar leprosos.  

Conforme o relato evangélico Jesus foi julgado por Caifás, sumo sacerdote. Mt 26, 59 

afirma que “os chefes dos sacerdotes e todo o Sinédrio procuravam um falso testemunho 

contra Jesus, a fim de matá-lo”. Seria estranhíssimo que os discípulos de Jesus o 

identificassem aos sacerdotes que queriam matá-lo. A carta aos Hebreus, no entanto, o faz. 

Contudo, conforme a interpretação de Taborda (2011) o autor identifica a crucificação de 

Jesus à realização plena de todo sacrifício, de modo que, pondo-se como sacerdote e vítima, 

ele encerra a lógica do Templo fazendo desaparecer a diferença entre sagrado e profano, e 

abolindo a distância entre Deus e a humanidade. Por esse motivo, os sacerdotes não foram 

                                                           
7 De acordo com Ex 6, 16.20. Aarão foi neto de Levi e, por ter sido instituído como profeta de Moisés (Ex 7, 1) 

ficou conhecido pela tradição judaica como o primeiro sumo-sacerdote.  



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

assimilados ao cristianismo primitivo. 

 Em termos teológicos, se o sacerdote judaico tinha a função de oferecer sacrifícios 

rituais que expiavam o pecado do povo, o sacerdote cristão é, unicamente, Cristo: aquele que 

se fez, ao mesmo tempo, sacerdote e vítima em favor da redenção da humanidade8. Além 

disso, o sacerdócio de Cristo, conforme Hebreus, deriva não de Aarão, mas de Melquisedec, 

rei da justiça e da paz (Hb 5,4-5; 7, 1-7; 7, 25; 8, 1-2; 9, 1-11); e a oferta que Ele fez de si, 

encerrou a lógica do sacrifício judaico. Do mesmo modo, com a destruição de Jerusalém e 

do Templo, por volta do ano 70, encerraram-se as atividades sacerdotais judaicas (Hb 10, 1-

18). Como o sacerdócio de Cristo é eterno e não se transmite, já que Ele está sempre vivo, os 

sacerdotes da Nova Aliança (2 Cor 3, 6) são todos aqueles que se associam a Ele através do 

batismo e, por meio dele, louvam o Senhor e intercedem, sem cessar, pela salvação do 

mundo (Sacrosanctum Concilium, n. 83; Instrução Geral sobre a Liturgia das Horas, n. 

7.15). Nesse sentido é perfeitamente possível compreender o sacerdócio comum dos fiéis, do 

qual fala a Lumen Gentium (n. 10 e 28) e o decreto Presbyterorum Ordinis (n. 2).  

 No decorrer da história, o primeiro a ser intitulado sacerdos, por volta do ano 200, 

foi o bispo, em referência ao seu serviço litúrgico. Em seguida, o mesmo título começou a 

ser atribuído aos presbíteros, uma vez que estavam associados aos epíscopos e participavam 

do ministério litúrgico. Contudo, a partir de meados do século oitavo (época carolíngia) até 

o concílio de Trento (1545-1563), ocorreram vários processos redutivos do sacerdócio 

cristão, chegando a um ponto tal que, os bispos e diáconos fossem considerados pouco mais 

ou pouco menos que os presbíteros, uma vez que eles – os presbíteros – fossem tidos como 

a mais alta forma do sacramento, posto que estivessem em íntima ligação com a Eucaristia. 

Até mesmo o rito de ordenação passou a indicar tal ligação quando a teologia escolástica 

assumida, neste caso pelo concílio de Florença (1438-1445), compreendeu que a matéria 

própria do sacramento da ordem fosse a entrega do cálice com o vinho e da patena com o 

pão, e não a imposição das mãos. Tal desvio só foi corrigido por Pio XII, com a constituição 

Sacramentum ordinis, em 1947.  

Fiel às diretivas do Vaticano II, o Papa Francisco recordou na exortação Evangelli 

Gaudium (n. 104) que, “quando falamos da potestade sacerdotal, ‘estamos na esfera da 

função e não na da dignidade e da santidade”9. E ainda que o “sacerdócio ministerial é um 

dos meios que Jesus utiliza ao serviço do seu povo, mas a grande dignidade vem do Batismo, 

                                                           
8 De acordo com o Prefácio da Oração Eucarística V: “É Ele o sacerdote verdadeiro que sempre se oferece por 

nós todos”.  
9 Citando a exortação de João Paulo II: Christifideles laici, n. 51. As palavras estão em itálico conforme o 

documento de Francisco.   



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

que é acessível a todos”. E completa: “A configuração do sacerdote com Cristo Cabeça – isto 

é, como fonte principal da graça – não comporta uma exaltação que o coloque por cima dos 

demais”. Nesse sentido, admite que todos os batizados são sacerdotes e oferecem ao Pai, por 

Cristo, no Espírito (Rm 8, 26-27), seu sacrifício de louvor10. Com essa perspectiva de superar 

a rígida diferenciação entre clero e laicato, Francisco convocou o Sínodo sobre a 

Sinodalidade tendo no horizonte uma Igreja que se compreenda como comunidade toda ela 

ministerial. 

 

4 CLERICALISMO E FUNDAMENTALISMO RELIGIOSO 

 

O clericalismo, a nosso ver, não é um movimento isolado ou momentâneo e que se 

desenvolve somente no interior do catolicismo. Ele está atrelado ao fundamentalismo 

religioso que, conforme o cientista político Gilles Kepel (1991), tem crescido em todo o 

mundo. Depois da segunda grande guerra, era lugar-comum entre os estudiosos das 

religiões crer que as sociedades se tornariam secularizadas, isto é, que a influência das 

religiões sobre a vida política e social enfraqueceria, e que as crenças religiosas ficariam 

reservadas ao âmbito familiar. No entanto, o que se viu foi o ressurgimento das crenças em 

um formato fundamentalista, aos moldes do protestantismo norte-americano. Conforme 

Kepel, as religiões sentiram-se ameaçadas pela pós-modernidade e reagiram tentando 

proteger seus valores tradicionais.  

Nesse contexto, Kepel inclui os movimentos proselitistas cristãos e islâmicos, bem 

como o aumento dos judeus ultraortodoxos. Todos eles se opõem à secularização e à 

modernidade. Igualmente, todos estão preocupados em ocupar espaços de decisão política 

a fim de impor, sob a forma da lei estatal, seus símbolos e valores, no intento de assumir o 

controle das massas em benefício de suas crenças. Suas táticas baseiam-se em apontar o caos 

que impera sobre o mundo e oferecer a estrita observância religiosa como remédio. No 

Brasil, a atuação da chamada bancada evangélica, no congresso nacional, bem como de 

alguns padres e até bispos, sobre a descriminalização do aborto, em pauta no Supremo 

Tribunal Federal (STF), são exemplos claros desse modelo de imposição da própria crença. 

A relação entre clericalismo e fundamentalismo religioso está enraizada em uma visão 

rígida de poder e autoritarismo dentro da religião, além de um foco na preservação de certas 

tradições e interpretações religiosas, frequentemente em detrimento da pluralidade ou da 

                                                           
10 O sacrificium laudis, diz respeito à toda prática ritual de louvor e adoração por meio da oração dos fiéis; 

contudo, seu emprego geralmente está mais ligado à Liturgia da Horas.  



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

participação mais ampla dos fiéis. Não é sem razão que as novas comunidades, de modo 

geral, sejam fundadas por clérigos ou adotem uns poucos deles como guias-espirituais e 

admitam as normas gerais do Evangelho e da Igreja Católica, mas, elejam diacríticos que 

permitam incluir uns e excluir outros, sempre reproduzindo o esquema onde existem os 

separados: os que são dos nossos e os que não são, embora todos participem da comunhão 

eclesial pelo batismo. 

O clericalismo, além disso, pode resultar em uma visão imobilista da Igreja, na qual 

o clero define e defende uma estrutura de poder que pouco abre espaço para a participação 

ativa e crítica dos leigos, mantendo uma postura mais conservadora. Desse modo, ele opera 

aos moldes do fundamentalismo religioso, que envolve, geralmente, uma interpretação 

literal e inflexível das escrituras e doutrinas religiosas, e é frequentemente acompanhado de 

uma rejeição à modernidade e à diversidade teológica. Essa postura se manifesta em uma 

defesa estrita de dogmas e tradições, onde a verdade religiosa é vista como absoluta e 

inquestionável, sem espaço para diálogos ou atualizações. 

A interseção entre clericalismo e fundamentalismo ocorre sobretudo quando o clero, 

que monopoliza o poder religioso através do clericalismo, promove uma interpretação 

fundamentalista seja das Escrituras, seja da Tradição. Isso fortalece a autoridade dos líderes 

religiosos ao minimizar o questionamento e a participação crítica que advém da vida 

cotidiana dos fiéis. Em ambos os casos, há uma tendência à centralização do poder e à defesa 

de uma verdade única e imutável, o que pode levar à exclusão de vozes discordantes, à 

repressão de mudanças sociais e à manutenção de uma estrutura de poder que favorece a 

elite religiosa. Essas duas tendências se reforçam mutuamente ao defender uma visão de 

Igreja fechada, hierárquica e resistente à mudança, onde o clero controla tanto a 

interpretação das Escrituras quanto o modo de viver a fé, o que reduz o espaço para a 

sinodalidade e a corresponsabilidade entre os membros da comunidade de fé. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

  

As estruturas da mentalidade clerical se revelam de modo especial na liturgia. Na 

condição de ministros responsáveis pela presidência das celebrações, os presbíteros sentem-

se, historicamente, como que donos do culto. Na contramão disso, a Instrução Geral do 

Missal Romano (IGMR) por duas vezes discorre sobre a preparação das liturgias 

sublinhando seu caráter comunitário. Vale conferir os textos para percebermos como, ao 

mesmo tempo em que a IGMR revela a responsabilidade dos leigos envolvidos nas 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

celebrações, resguarda essa noção de que os sacerdotes são seus donos. Transcrevemos aqui 

o n. 111: 

 

A preparação prática de cada celebração litúrgica, com espírito dócil e diligente, de acordo com o 
Missal e outros livros litúrgicos, seja feita de comum acordo por todos aqueles a quem diz respeito, 
seja quanto aos ritos, seja quanto ao aspecto pastoral e musical, sob a direção do reitor da Igreja e 
ouvidos também os fiéis naquilo que diretamente lhes concerne. Contudo, ao sacerdote que preside 
a celebração fica sempre o direito de dispor sobre aqueles elementos que lhe competem (Instrução 
Geral do Missal Romano, 111).  

 

A respeito dos elementos que competem ao sacerdote figura uma nota de rodapé na 

IGMR que diz: “Cf. Concílio Vaticano II, Constituição sobre a Sagrada Liturgia, 

Sacrosanctum Concilium, n. 22”. O número 22 da SC, que está organizado em três 

parágrafos, dispõe sobre a regulamentação litúrgica de competência da hierarquia. O 

primeiro parágrafo afirma que essa tarefa compete à Sé Apostólica e, “segundo as normas 

do direito”, ao bispo. O segundo parágrafo respeita às conferências episcopais. O último 

conclui que: “Portanto, ninguém mais, absolutamente, mesmo que seja sacerdote, ouse, por 

sua iniciativa, acrescentar, suprimir ou mudar o que for em matéria litúrgica”. A nota de 

rodapé, consequentemente, invalida a disposição final do n. 111 da IGMR. O que dá a 

entender que o redator da IGMR esperava resguardar algum privilégio do presbítero sobre 

a celebração que preside, coisa que o Concílio não previra e que, ao contrário, rechaça com 

clareza. 

O segundo número da IGMR que aborda a preparação litúrgica, especificamente a 

escolha dos textos bíblicos, é o 352. Compilamos sua parte central: 

 
Por conseguinte, na organização da Missa, o sacerdote levará mais em conta o bem espiritual de toda 
a assembleia do que o seu próprio gosto. Lembre-se ainda de que a escolha das diversas partes deve 
ser feita em comum acordo com os que exercem alguma função especial na celebração, sem excluir 
absolutamente os fiéis naquilo que se refere a eles de modo mais direto (Instrução Geral do Missal 
Romano, 352b). 

 

Neste caso, embora o texto discorra sobre a colegialidade dos cristãos que celebrarão 

juntos e, por esse motivo, afirme que os fiéis todos devem ser considerados e, mais ainda, 

que o bem espiritual da assembleia tem primazia sobre o gosto pessoal do presbítero, a 

responsabilidade é toda colocada sobre o sacerdote que levará mais em conta..., isto é, que 

decide o que fazer e como. Um erro similar se dá quando alguns agentes da Pastoral 

Litúrgica, cultivam uma mentalidade segundo a qual a missa é algo que um grupo prepara 

para oferecer aos outros. Como se o presbítero atrás do altar fosse um comerciante atrás do 

balcão esperando o freguês, e não como sendo uma ação da assembleia que celebra e da qual 



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

todos participam ativamente. O clericalismo afeta a liturgia, portanto, ao transformar um 

espaço de serviço mútuo e comunhão em um palco de autoridade e controle, 

comprometendo a verdadeira natureza da celebração comunitária. 

Uma das primeiras manifestações desse clericalismo na liturgia ocorre quando os 

presbíteros começam a se ver como mais importantes do que os leigos, acreditando que sua 

posição lhes confere um status superior, de maior santidade, da qual suas palavras têm valor 

de decreto e por esse motivo mesmo eles sentem-se no direito de fazer homilias longas cheias 

de sua própria fé e piedade, mas, vazias do Evangelho e da fé da Igreja. Assim, a celebração 

é realizada, como disse dom Pedro Casaldáliga (1980, p. 14), de modo similar a um coquetel 

social: sem compromisso, esvaziado de memória histórica, de profecia, de esperança pascal 

e, consequentemente, da capacidade de dar vida a qualquer comunidade. Nessas condições 

a Liturgia é como o teatro: alguém faz e uma plateia assiste. Aqui está o engano. Victor 

Turner (1986) lembrava que a diferença entre o rito e o teatro é só uma: que no rito todos 

são protagonistas. Logo, se a assembleia não for toda ela celebrante, a Liturgia é um teatro. 

Outro ponto crucial para a liturgia relacionado ao clericalismo é o comodismo que 

pode tomar conta do clero. Esse comodismo se reflete na prática litúrgica quando os padres 

realizam as celebrações de forma mecânica, sem se preocupar com a qualidade da 

celebração, sem uma preparação adequada, sem envolver-se na caminhada da Pastoral 

Litúrgica diocesana ou paroquial. Repetem fórmulas, sem reflexão ou envolvimento 

profundo, como se fossem textos mágicos. Leem homilias preparadas noutros contextos, 

comentam coisas vagas, ou fazem sermões de conteúdo exclusivamente moral ou acadêmico, 

sem considerar a comunidade real e concreta reunida. De igual modo, não cumprem a 

promessa feita na ordenação de rezar pela santificação do Povo de Deus, e substituem a 

oração das horas por qualquer outra prática devocional, pastoral ou de lazer. Esse descuido 

reflete a negligência do clero para com seu dever de ser guia espiritual do povo a ele confiado. 

Além disso, o clericalismo também se revela quando uma comunidade precisa se 

adequar ao presbítero que, ao chegar em uma nova paróquia, desrespeita o caminho que ela 

já trilhou. Na liturgia, isso se manifesta quando o sacerdote chega a uma nova comunidade 

e impõe sua própria forma de celebrar, ignorando as tradições locais e o trabalho pastoral 

realizado anteriormente. Em vez de dialogar e respeitar o que foi construído, o padre 

clericalista cria rupturas, substitui peças, vestes litúrgicas, imagens dos santos, altares, 

acrescenta velas e crucifixos sobre o altar, exige coroinhas, afasta os ministros e diáconos, 

proíbe as mulheres de permanecerem no presbitério e afugenta os fiéis da celebração por 

sua arrogância e prepotência ao afirmar que: tudo o que fizeram até aqui estava 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

liturgicamente errado, mesmo quando ele mesmo não tem formação suficiente nesse 

âmbito. Desse modo, a liturgia, que deveria ser um espaço de unidade e inclusão, torna-se 

um campo de imposições pessoais. 

Esse desprezo pela corresponsabilidade se manifesta, enfim, quando o clérigo ignora 

os conselhos econômico e pastoral da paróquia, bem como a Pastoral Litúrgica e as equipes 

de celebração, tomando decisões sobre a liturgia sem nenhum diálogo. A centralização das 

decisões, como as mudanças nas celebrações ou nas festas litúrgicas, sem consultar os 

conselhos, afasta a liturgia de sua função sinodal, em que todos são chamados a contribuir. 

E não se pode desprezar, como claro exemplo de clericalismo que atinge o âmbito litúrgico 

na busca por privilégios as várias férias tiradas por ano. Esse comportamento reflete uma 

visão deturpada da própria vocação e ministério. A Missa e os sacramentos são momentos 

centrais da vida cristã, e a ausência frequente do presbítero compromete a regularidade e a 

qualidade dessas celebrações. O padre não pode tratar sua função litúrgica como uma mera 

ocupação profissional com períodos regulares de descanso prolongado, mas, deve estar 

presente para o serviço contínuo da comunidade conforme previsto pela Igreja. 

Esses são alguns dos efeitos do clericalismo visíveis sobre a prática litúrgica católica. 

Ele transforma a liturgia e os sacramentos, que deveriam ser ações comunitárias de 

comunhão, em exercícios de poder e controle. Para que a liturgia recupere seu verdadeiro 

sentido, é necessário combater o clericalismo e promover uma maior formação, participação 

e corresponsabilidade dos leigos, bem como uma atitude de humildade e serviço colegial por 

parte dos ministros ordenados. A liturgia, como centro da vida da Igreja, precisa refletir a 

comunhão e a sinodalidade que o Papa Francisco tanto defendia, sendo um espaço de 

encontro autêntico entre Deus e seu povo, livre das armadilhas do clericalismo. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ACTA ET DOCUMENTA CONCILIO OECUMENICO VATICANO II APPARANDO, cura et 
studio Archivi Concilii Oecumenici Vaticani II, Typis Polyglottis Vaticanis, 1960. 
 
BARROS, Marcelo. Sobre a inculturação da liturgia católica romana na região pan-
amazônica: um diálogo inicial com Marcelo Barros. IHU, 06 jul. 2023. Disponível em: 
https://www.ihu.unisinos.br/categorias/630196-sobre-a-inculturacao-da-liturgia-
catolica-romana-na-regiao-pan-amazonica-um-dialogo-inicial-com-marcelo-barros-2 
Acesso em: 02 out. 2024. 
 
BENTO XI, Papa. Codex Iuris Canonici: cum fontium annotatione et indice analytico 
alphabetico. 1917. Disponível em: https://www.internetsv.info/Text/CIC1917.pdf Acesso 
em: 06 out. 2024. 
 



DANIEL CARVALHO DA SILVA 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

BENVENISTE, Émile. Hittite et indoeuropéen: etudes comparatives. Bulletin of the 
School of Oriental and African Studies. vol. 27, n. 1, p. 158-161, 1964. 
 
BÍBLIA DE JERUSALÉM. São Paulo: Paulus, 2002.  
 
BRIGHENTI, Agenor. O novo rosto do clero: perfil dos padres novos no Brasil. 4. 
reimp. Petrópolis: Vozes, 2024. 
 
CASALDÁLIGA, Pedro. Missa da Terra sem males. Rio de Janeiro: Tempo e presença, 
1980. Disponível em: 
https://acervo.socioambiental.org/sites/default/files/documents/j1l00003.pdf Acesso em: 
16 set. 2024. 
 
CONCÍLIO VATICANO II.  Lumen Gentium: constituição dogmática sobre a Igreja. 
1964. Disponível em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html Acesso em: 08 out. 2024. 
 
CONCÍLIO VATICANO II. Optatam Totius. Decreto sobre a formação sacerdotal. 1965. 
Disponível em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decree_19651028_optatam-totius_po.html Acesso em: 12 set. 2024. 
 
CONCÍLIO VATICANO II. Presbyterorum Ordinis: decreto sobre o ministério e a vida 
dos sacerdotes. 1965. Disponível em: 
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-
ii_decree_19651207_presbyterorum-ordinis_po.html Acesso em: 15 out. 2024. 
 
DOCUMENTÁRIOS RELIGIÃO. A Guerra Perdida do Vaticano II - legendado. 2013. 
Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=8m6zh6uYMlI. Acesso em: 15 mar. 
2025. 
 
FERREIRA, Rafael Leite. O retorno do conservadorismo: a posse de Dom José Cardoso 
Sobrinho e o desmonte eclesiástico na Igreja Católica em Pernambuco. Revista Angelus 
Novus, São Paulo, Brasil, n. 3, p. 208–226, 2012. DOI: 10.11606/ran.v0i3.99002. Acesso 
em: 21 out. 2024. 
 
FORNÉS, Juan. Notas sobre El “Duo Sunt Genera Christianorum” del Decreto de 
Graciano. Ius Canonicum, 30, n. 60, 1990, p. 607-632, 1990. Disponível em: 
https://dadun.unav.edu/handle/10171/6867 Acesso em: 06 out. 2024. 
 
FRANCISCO, Papa. Exortação Apostólica Evangelii Gaudium: sobre o anúncio do 
Evangelho no mundo atual. Cidade do Vaticano: Libreria Editrice Vaticana, 2013. 
Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html. Acesso em: 22 set. 2024. 
 
KEPEL, Gilles. La revanche de Dieu: chrétiens, juifs et musulmans à la reconquête du 
monde. Paris: Éditions du Seuil, 1991. 



CLERICALISMO E LITURGIA: Uma análise à luz do Concílio Vaticano II 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d07, p. 01-19, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

OTTO, Rudolf. O sagrado: aspectos irracionais na noção do divino e sua relação com o 
racional. Tradução de Walter O. Schlupp. São Leopoldo: Sinodal, EST; Petrópolis: Vozes, 
2007. 
 
PAULO VI, Papa. Instrução Geral sobre a Liturgia das Horas. 1970. Disponível em: 
https://www.liturgia.pt/lh/pdf/000InsGeralLH.pdf Acesso em: 19 out. 2024. 
 
PAULO VI, Papa. Instrução geral sobre o Missal Romano: texto oficial da terceira 
edição típica do Missal Romano. Brasília: Edições CNBB, 2023. 
 
PIERUCCI, Antônio Flávio. É fácil ser católico. Folha de São Paulo. 06 mai. 2007. 
Disponível em: 
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/especial/fj0605200705.htm#:~:text=ANT%C3%94NI
O%20FL%C3%81VIO%20PIERUCCI,%2C%20tamb%C3%A9m%2C%20de%20sua%20fra
queza Acesso em: 10 out. 2024 
 
PIO XII, Papa. Sacramentum Ordinis: constitutio apostolica de sacris ordinibus 
diaconatus, presbyteratus et episcopatus. 1947. Disponível em: 
https://www.vatican.va/content/pius-xii/la/apost_constitutions/documents/hf_p-
xii_apc_19471130_sacramentum-ordinis.html Acesso em: 19 out. 2024. 
 
RENDICH, Franco. Dizionario etimologico comparato delle lingue classiche 
indoeuropee: indoeuropeo – sanscrito, grego, latino. 2. ed. CreateSpace/Amazon: 2014. 
 
TABORDA, Francisco. A Igreja e seus ministros: uma teologia do ministério ordenado. 
São Paulo: Paulus, 2011. 
 
TURNER, Victor. Dal rito al teatro. Bologna: Il Mulino, 1986. 
 
WEBER, Max. Economia e sociedade: fundamentos da sociologia compreensiva. Vol. 1. 
Brasília: UnB, 1991. 

 

 

 

 

 
Apoio: Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior. 

Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: DCS, JRFMF. 
Coleta, análise e interpretação dos dados: DCS, JRFMF. Elaboração ou revisão do 
manuscrito: DCS, JRFMF. Aprovação da versão final: DCS, JRFMF. Responsabilidade 
pública pelo conteúdo do artigo: DCS. 

Conflito de interesses: Os coautores declaram não haver conflitos de interesses. 

Recebido em: 21-10-2024 

Aprovado em: 04-11-2025 

Editor de seção: Moisés Sbardelotto 

 


