MARIA COMO LUGAR TEOLOGICO:
aspectos sistematicos da mariologia conciliar

MARY AS A THEOLOGICAL LOCUS:
Systematic Aspects of Conciliar Mariology

MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO:
aspectos sistemadaticos de la mariologia conciliar

Pedro Leite *

Universidade Cat6lica de Pernambuco.

Programa de P6s-Graduagido em Ciéncias da Religido.
Recife, PE, Brasil.

E-mail: padrepedroigor@gmail.com

ORCID: 0000-0002-4208-7381

RESUMO

O presente artigo tem como objetivo localizar no contexto anterior e posterior ao Concilio Vaticano
IT a mariologia e o reconhecimento do lugar teologico que Maria assume na historia da salvacao e na
estrutura epistémica da fé. O ponto de partida é o movimento que discutiu e aprovou a insercao da
tematica mariana no esquema sobre a Igreja, tornando a Lumen gentium o primeiro documento que
expressa rigorosamente um contetdo teol6gico sobre Maria por causa da relacao ontologica entre a
mae de Jesus e a comunidade dos seus discipulos e discipulas: o que aquela é em sua individualidade
se estende ao que esta ultima precisa ser em sua coletividade. Dito isso, a personalidade de Maria e
sua presenca no horizonte cristdo sao compreendidas como um lugar no qual se intercruzam o
advento da Trindade e a abertura existencial do ser humano a transcendéncia. Por isso, o exercicio
teologico e académico ha de ser sistematico e transdisciplinar porque nao pode haver qualquer
ensaio mariologico que nao seja trinitario, cristoldgico, pneumatologico e eclesial. Enfim, tais
intuicdes nao limitam o exercicio reflexivo da fé, mas abrem desdobramentos infinitos a partir deste
objeto, fomentados, inclusive, pela teologia sinodal do Papa Francisco.

Palavras-chave: Maria; Lugar teologico; Concilio Vaticano II.

ABSTRACT

The aim of this article is, in the context before and after the Second Vatican Council, to locate
Mariology and the recognition of the theological site that Mary assumes in the history of salvation
and in the epistemic structure of faith. The starting point is the movement that discussed and
approved the insertion of the Marian theme into the schema on the Church, making Lumen
Gentium the first document to rigorously express a theological content on Mary because of the
ontological relationship between the mother of Jesus and the community of his disciples: what
Mary is in her individuality extends to what the community of her son needs to be in its collectivity.

*Mestrado em Teologia pela Universidade Catdlica de Pernambuco. Graduagdo em Teologia pela Pontificia
Universidade Catolica de Sao Paulo e em Filosofia pela Faculdade de Filosofia, Ciéncias e Letras de Caruaru.
Doutorando em Ciéncias da Religido pela Universidade Catolica de Pernambuco.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478

PUC Minas


https://www.orcid.org/0000-0002-4208-7381

PEDRO LEITE

That said, Mary's personality and her presence on the Christian horizon are understood as a place
or site that intersect both the advent of the Trinity and the existential openness of the human being
to transcendence. For this reason, the theological and academic exercise must be systematic and
transdisciplinary because there can be no Mariological essay that is not Trinitarian,
Christological, Pneumatological, and Ecclesiological. Finally, these intuitions do not limit the
reflective exercise of faith but open up infinite developments from this object, fostered even by the
synodal theology of Pope Francis.

Keywords: Mary; Theological Locus; Second Vatican Council.

RESUMEN

El presente articulo académico tiene como objetivo localizar en el contexto anterior y posterior al
Concilio Vaticano II la mariologia y el reconocimiento del lugar teolégico que Maria asume en la
historia de la salvacion y en la estructura epistémica de la fe. El punto de partida es el movimiento
que discutio y aprobo la insercion del tema mariana en el esquema de la Iglesia, haciendo de la
Lumen gentium el primer documento que expresa con rigor un contenido teolégico sobre Maria
por la relacién ontolégica entre la madre de Jesus y la comunidad de sus discipulos: lo que aquella
es en su individualidad se extiende a lo que la tlltima necesita ser en su colectividad. Con esto, la
personalidad de Maria y su presencia en el horizonte cristiano son comprendidas como un lugar
en el que se entrecruzan el advenimiento de la Trinidad y la apertura existencial del ser humano a
la trascendencia. Por eso, el ejercicio teolégico y académico debe ser sistemdtico y
transdisciplinario, porque no puede haber ensayo mariolégico que no sea trinitario, cristologico,
pneumatolégico y eclesial. Finalmente, tales intuiciones no limitan el ejercicio reflexivo de la fe,
sino que abren infinitos desarrollos a partir de este objeto, fomentados, incluso, por la teologia
sinodal del Papa Francisco.

Palabras Clave: Maria; Lugar teologico; Concilio Vaticano I1.

1 INTRODUCAO

Diferente de outros Concilios que se reuniram em torno de heresias e questoes
disciplinares, o Vaticano II foi construido sobre uma perspectiva pastoral de abertura da
Igreja a contemporaneidade. E ai esta a questao central e mesmo transversal a todo o evento
conciliar e, consequentemente, a todos os seus documentos: a eclesiologia com o seu
mistério fontal, seus membros e sua personalidade feminina, inter tempora, historica e, ao
mesmo tempo, escatoldgica. Esses elementos todos, por sua vez, costuram-se no cruzamento
teologico que se da em Maria: a mulher-igreja.

Nela ha um verdadeiro encontro entre o Deus-Trindade que vem e a humanidade em
estado permanente de abertura transcendente e missionaria. Por isso, ousamos assumir a
terminologia usada por Melchior Cano!, sem o seu sentido primeiro, para dizer do

reconhecimento que o Concilio faz sobre Maria como lugar teolégico ao coloca-la como

1 Melchior Cano (1509-1560) foi um tedlogo dominicano espanhol que elaborou essencialmente a doutrina dos
Lugares Teologicos que sao as fontes do conhecimento teologico. Tais lugares (basicamente textos) sdo: a
Escritura, a Tradicao, os escritos dos padres da Igreja, o magistério, a questao litirgica (Lacoste, 2014, p.
1055).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

icone do mistério de Deus (Forte, 1991). Faz isso no capitulo VIII da Lumen gentium e a
partir dele na compreensao do papel de Maria, das mulheres e de toda a humanidade no
conjunto da comunidade eclesial nos varios documentos pos-conciliares.

Maria de Nazaré é, portanto, a personalidade sintética que marca ontologicamente a
Igreja, de modo tal que olhando para ela, como criatura, a Igreja se entende como
vocacionada aquela experiéncia de Deus que se revela nos ultimos e de modo preferencial
nos pobres. Para aprofundar tais intuic6es, organizaremos nossa exposicao em trés topicos:
o primeiro é relativo as tensoes; depois as afirmacoes e, por dltimo, a algumas projecoes. As
tensoes sao basicamente o contexto de transicio de uma eclesiologia e mariologia
cristotipicas e/ou cristomonistas para uma realidade profundamente trinitaria com o
Concilio Vaticano II. As afirmac6es sdo andlises de textos do magistério sobre a relacao
Trindade-Maria-Igreja, no Concilio e para além dele, e as projecoes sao questdes pontuais,

a guisa de conclusao, a partir do magistério de Francisco.
2 TRANSICAO CONCILIAR EM RELACAO A ECLESIOLOGIA E A MARIOLOGIA

Assim como a cristologia, que se equilibra entre a tensao do Cristo da fé e do Jesus da
historia, a eclesiologia e a mariologia como as temos hoje foram desenhadas em cima de uma
ténue linha de tendéncias opostas que, posteriormente, foram sintetizadas no esquema
sobre a Igreja do Concilio Vaticano II. Tratemos dessas tens6es numa perspectiva contextual
de transicio, ou seja, nas vésperas e no texto conciliar: por primeiro, vejamos aquelas
relacionadas a eclesiologia em sentido amplo e, depois, as que se referem a mariologia e ao

culto marial.

2.1 Da compreensao da Igreja como sociedade perfeita a sua autocompreensao

como mistério

Os varios movimentos que antecederam ao evento conciliar foram ganhando
vitalidade no final do século XIX e inicio do XX e tiveram grande importancia no processo
de autoconsciéncia que a Igreja passou a ter de si no Vaticano II. Seu papel precipuo foi
trazer para dentro do debate das aulas conciliares as perspectivas e anseios do sujeito
moderno (Libanio, 2005; Souza; Goncalves, 2013). Antes disso, a propria experiéncia e
presenca do papa Joao XXIII, visto e acreditado por muitos como um papa de transicao,

ajudou na progressiva conversao eclesial. O momento é de profunda tensdo, porque

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



PEDRO LEITE

arquétipos eclesiol6gicos e caminhos pastorais estavam ali sendo gestados.

O modelo até entao vigente, marcado pela eclesiovisdo de Trento e do Vaticano I ja
nao corresponde as inquietacoes existenciais e espirituais do homem moderno, que passa a
reclamar para si a autonomia do sujeito que se descobriu adulto no século das grandes
revolucoOes e reformas (NObrega; Leite, 2021, p. 231-249). Ratzinger chega a dizer que “a
eclesiologia da época preocupou-se sobremaneira em demonstrar o aspecto visivel da Igreja
e sua unidade em torno do papa. (...) Dai porque apareceu o perigo de que o cristao chegasse
a entender a Igreja como uma organizacao juridica” (Ratzinger, 2016, p. 101-102).

Em todo o caso, o Concilio nao quis opor uma perspectiva mais mistérico-sacramental
aquela de cunho institucional. Aqui nao se trata de jogar o péndulo no sentido contrario:
antes, na linha da integracao e da justaposicao, trata-se de articular as dimensoes a fim de
que a complementaridade dé conta da totalidade da Igreja como realidade histérico-humana
e escatologico-divina. Em suma, o Concilio nao vai suprimir a dimensao temporal,
hierarquica e institucional da Igreja (Aquino Junior, 2021, p. 57), mas antes — por causa da
precedéncia original do mistério trinitario de Deus — vai integrar os aspectos, a fim de que
aquilo que é absoluto nao seja suplantado pelo relativo. O principio metodologico que

inspira tal intuicao é o de Calcedonia:

A inversao eclesiologica nao implica a negacao de nenhuma das dimensdes constitutivas da
Igreja: sdcio-humana visivel e divino-mistérica invisivel. Antes afirma uma unidade analoga
ao mistério da Encarnacao dessas duas faces da Igreja: nao separaveis, nao divisiveis, nao
misturadas nem confundidas. Tentou-se superar certo monismo eclesiologico que
praticamente identificava totalmente a dimensao externa, hierarquica com a mistérica,
divina. Ao valorizar o rosto de mistério, subtrai-se do monopolio eclesiastico a liberdade
criativa da acdo surpreendente e incontrolavel do Espirito (Libanio, 2005, p. 109-110).

A propria Lumen gentium afirma:

Sociedade dotada de 6rgaos hierarquicos e corpo mistico de Cristo, assembleia
visivel e comunidade espiritual, Igreja terrestre e Igreja ja na posse dos bens
celestes, nao devem considerar-se como duas realidades, mas constituem uma
realidade inica e complexa, em que se fundem dois elementos, o humano e divino.
Nao é, por isso, criar uma analogia inconsistente comparar a Igreja ao mistério do
Verbo encarnado (Vaticano II, 2004, p. 110).

O esquema final que é levado a votacao condensa em si uma revolugao que atinge em
absoluto a propria no¢ao de natureza da Igreja: nao mais se parte da hierarquia, mas desse
mistério/sacramento que, dentre outros aspectos, devolve a propria Igreja a dimensao

teologica da Trindade, como sendo sua origem e seu fim escatolégico. Situar, assim, o inicio

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

da reflexdo sobre a Igreja com a tematica do Mistério é dar-lhe primazia frente ao que se
segue, pois nao é sem proposito que o texto conciliar comece desenvolvendo essa realidade
e nao as funcoes de poder clerical, por exemplo. O desenho estrutural da Lumen gentium é,
na verdade, um projeto teologico sobre a Igreja, identificada como casa e icone da Trindade.
Essa renovacao eclesiologica, ao redescobrir o seu aspecto trinitario, recupera a certeza de
que ela é a “participacao histoérica na unidade trinitaria” (Forte, 2005, p. 20) na medida em
que o proprio Concilio a situa no horizonte do Pai e do Filho e do Espirito Santo. Em
primeiro lugar, dizem os padres conciliares, o Pai — livre e bondosamente — quis reunir os
que creem em Cristo na Igreja: “prefigurada desde a origem do mundo e preparada
admiravelmente na histéria do povo de Israel e na antiga alianca” (Vaticano II, 2004, p.
103). Depois, afirmam que Cristo inaugura o reino dos céus na terra e que a Igreja € esse
reino ja presente em mistério (Vaticano II, 2004, p. 103). Em terceiro lugar, afirmam que
em Pentecostes o Espirito desceu para “santificar continuamente a Igreja e assim dar aos
crentes acesso ao Pai, por Cristo, num s6 Espirito” (Vaticano II, 2004, p. 104). Em sintese
podemos dizer que essa Igreja foi pensada desde sempre pelo Pai, é realizada concretamente
pelo Filho e é dinamizada na historia pelo Espirito.

Bruno Forte, conclui, dizendo:

[..] a Igreja, estruturada sobre a exemplaridade trinitaria, devera manter distancia da
uniformidade que nivela e mortifica a originalidade e a riqueza dos dons do Espirito, e de
toda contraposicao lacerante que nao resolva na comunhdo as tensoes entre carismas e
ministérios diversos, em fecundo acolhimento reciproco das pessoas e das comunidades na
unidade da fé, esperanca e amor (cf. LG II-VI) (Forte, 2005, p. 23).

Desse modo, mais do que dar destaque a uma dimensao cristologica somente, tentada
no contexto pré-conciliar a se tornar autdbnoma, ousamos falar em uma dupla redescoberta
conciliar: de um lado, trinitaria (incluindo ai a cristologia e a pneumatologia) e, de outro,
escatologica (por causa da destinacao trinitaria, tendo em Maria essa promessa futura ja se
realizado). Nesse horizonte a pessoa histérica de Maria é situada como “membro
supereminente e absolutamente singular da Igreja, e como seu proto6tipo e modelo acabado”

(Vaticano II, LG 53) e, portanto, como alguém que é icone do mistério.

2.2 A Virgem Maria: icone do mistério

A relacao Trindade-Maria-Igreja é uma intuicao dogmatica que se insere na linha da

tradicao patristica e encontra na teologia preparatéria do Vaticano II bastante reforco. Hugo

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



PEDRO LEITE

Rahner, por exemplo, disse que: “devemos novamente aprender a ver Maria na Igreja e a
Igreja em Maria... isso é algo que talvez foi esquecido desde os dias da Igreja primitiva ou
que nao foi mais visto com clareza” (Rahner, H. apud. Boff, C. 2006, p. 41). Von Balthasar,
na mesma linha, diz: “Maria, a ‘Mae-Igreja’, e, a0 mesmo tempo, a ‘Mae da Igreja’ — (ela)
pode ser as duas coisas, uma vez que, aos pés da cruz, junto ao discipulo amado, tornou-se
aimagem e a célula originais da comunidade fundada pelo Crucificado” (Balthasar, 2016, p.
11). Bruno Forte, te6logo do pés-Concilio, capta com criatividade essa relacao intrinseca que

existe entre o Criador-tripessoal e a mulher Maria/Igreja e nos diz:

Apareceu cada vez mais claro que a autonomia do discurso de fé sobre a mae do
Senhor s6 pode ser relacional: nao se pode falar de Maria sem falar da Trindade, do
Pai, do Filho e do Espirito Santo, do homem e da Igreja, da historia e do éschaton.
E, por outro lado, na encruzilhada das varias vias de aprofundamento do mistério
cristao se encontra Maria, o lugar da vinda do Filho de Deus entre noés (Forte, 1991,

p. 34).

De um lado, Maria é icone do Mistério do Advento de Deus, um “lugar teolégico”
aonde Deus vem: Ele vem a Maria através do Anjo (Pai — Lc 1,26); cobre-a com a sombra do
Altissimo (Espirito — Lc 1,35); e nela o Verbo se faz carne (Jo 1,14), nascendo dessa mulher
(Filho) (Gl 4,4). De outro lado, é icone do Mistério eclesial que se abre em éxodo para a
Trindade 2. Esse duplo movimento mistérico, advento e éxodo, é sintetizado na experiéncia
concreta/historica da Virgem de Nazaré: “O mistério da Virgem Maria junta o céu e a terra,
o totalmente Outro e o totalmente Dentro: o designio divino, ao qual ela deu seu
consentimento, a transcende totalmente, tanto que ela se abre para ele na pura fé” (Forte,
1991, p. 16). Assim, aquilo que acontece pessoalmente em Maria passa a ser protoétipo
daquilo que acontece coletivamente com a Igreja. Por essa razao, a identificacio Maria-
Igreja nao se da somente no campo da moral ou do comportamento cristao, mas, sobretudo,
numa ordem ontolbgica, na medida em que o que se diz de Maria, pode-se dizer da propria
Igreja, isto é, Maria é a Igreja: “esta identidade mistérico-ontolégica funda o significado
coletivo dos textos que se referem pessoalmente a Mae de Jesus” (Boff, 2006, p. 42).

Essa intuicdo esta no capitulo VIII da Lumen gentium que é, no dizer de Salvador Pié-
Ninot “o melhor e mais completo epilogo da eclesiologia conciliar” (2013, p. 110), porque
apresenta, justamente, Maria como sendo a Igreja realizada. Ademais, o Concilio trouxe uma
novidade inaudita, pois nunca noutros contextos conciliares se tratou ex professo de Maria

(Boff, 2012, p. 93). A tensao conciliar, entrementes, era saber se havia necessidade de um

2 Sobre a relacdo do advento trinitario e do éxodo humano na teologia de Bruno Forte, Leite (2020).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

esquema proprio ou sua discussao teria lugar no esquema De Ecclesia 3.

Embora em 16 de novembro de 1962, durante a 272 Congregacao Geral (ainda na I
Sessao), ja tivessem decidido pela insercao a respeito de Maria no esquema sobre a Igreja e
nao pela criacao de outro documento, comecaram a surgir davidas e conflitos nos bastidores.
Durante a 552 Congregacao Geral (24/10/63) a Comissao Teolbdgica propds que dois cardeais
expusessem argumentos respectivamente sobre ambas as tendéncias. O Cardeal Rufino
Santos discursou em defesa do esquema independente e Francisco Koenig sobre a insercao
no esquema De Ecclesia.

Feitas as devidas apresentacoes, ja durante a 572 Congregacao Geral (29/10/63), os
moderadores, sob direcao do Moderador Geral, Card. Agagianian, submeteram ao sufragio
do plenario a discussdo: Placet Patribus ut Schema De Beata Maria Virgine, Matre
Ecclesia, ita aptetur ut Fiat Caput VI Schematis De Ecclesia? O resultado assim ficou:
“votantes: 2.193; placet: 1.114; non placet: 1.074; votos nulos: 5. A maioria necessaria era de
1.097” (Kloppenburg, 1965, p. 214).

Segundo Libanio, K. Rahner foi um dos grandes responsaveis pela aprovacao —

embora acirrada — do capitulo sobre Maria dentro do esquema ja existente.

Na véspera da votacao, K. Rahner fez uma palestra aos bispos brasileiros e de outros
paises da América Latina na Domus Mariae, onde estavam hospedados. Falou em
latim. Comecou enfaticamente assim: “Ego amantissimus beatae Mariae Virginis”,
e logo em seguida elencou os argumentos por que se deveria fazer um unico
Documento sobre a Igreja com um capitulo dedicado a Nossa Senhora. Assisti a essa
palestra, feita em tom patético e com forte conotacdo ecuménica. Atras de mim
estava um bispo hispano-americano, de posicio oposta, que exclamou:
“Desgraciado de hombre!”. Talvez naquela palestra se tenha decidido a votacao, ja
que o resultado foi bem apertado e alguns terdo certamente sido convencidos
naquele momento pela forca teolégica e o pensamento de K. Rahner (Libanio, 2005,
p- 144-145).

Interessante sentir a importancia que isso tinha para a Igreja e mesmo para os bispos
votantes. Dom Helder Camara, entdo Arcebispo de Olinda e Recife, as vésperas de viajar a
Roma para outra sessao conciliar, escreve em suas cartas na madrugada de 7 e 8 de setembro

de 1964 (8 de setembro se celebra a Festa Litirgica da Natividade de Nossa Senhora):

3 Na fase antepreparatoéria do Concilio cerca de 600 Bispos haviam pedido que no Concillio se falasse também
de Maria Ssma. Por isso a Comissao Teoldgica preparara um projeto intitulado “De Beata Maria Virgine
Matre Dei et Matre Hominum”, com seis paginas de texto, mas que ndo chegou a ser debatido durante a I
Sessdo” (Kloppenburg, 1965, p. 214).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



PEDRO LEITE

Nossa Senhora do Cenaculo: mais do que nunca, o Concilio precisara de Ti. Ajoelha-
te, hoje, agora, diante da Sua Santissima Trindade: dos Trés, quem resiste a um
pedido Teu!?... Pede que teu nome, de modo algum, dé margem a divisao entre filhos
teus. Que o teu culto una, ao invés de dividir. Que o capitulo sobre Ti — devidamente
aprimorado — seja votado, praticamente por unanimidade (Camara, 2009, p. 296).

Enfim, a comissao conciliar assim intitula o capitulo VIII da Lumen gentium: “A Bem-
Aventurada Virgem Maria, Mae de Deus, no mistério de Cristo e da Igreja”. Uma primeira
leitura, desatenta que seja, pode negligenciar o arcabouco teologico e espiritual que o titulo
carrega consigo, a saber: por primeiro, a recuperacao dos dogmas da Virgindade e da
Maternidade, colocando o Vaticano II na esteira da tradicdo dogmaética; depois, a
centralidade cristolégica do contetido da fé sobre Maria; seu viés eclesiologico e a assuncao
dos principios cristotipicos e eclesiotipicos até entao contrapostos. Sobre essas tendéncias,
Bruno Forte fala de um principio de totalidade que deve organizar o discurso de fé sobre
Maria: “essas duas tendéncias se referem respectivamente ao movimento descendente e ao
ascendente de ‘triplice analogia entre Cristo, Maria e a Igreja’” e ainda: “Em mariologia so6
vale a ‘analogia do advento’, fundada na iniciativa de Deus, absolutamente livre e gratuita:
o éxodo da criatura Maria-Igreja é suscitado, enchido e transformado pelo vir divino na
histéria da redencao” (Forte, 1991, p. 36). Mais ainda, conforme C. Boff, ha no decorrer do
capitulo outros enfoques transversais que sdo de carater historico-salvificos, biblicos,
antropologicos e pastorais (Boff, 2012, p. 102). A seguir veremos como essas intui¢coes foram

desenvolvidas dogmatica e teologicamente.

3 PANORAMA DE TEXTOS DO MAGISTERIO SOBRE A RELACAO TRINDADE-
MARIA-IGREJA

A partir daqui trataremos da relacao existente entre Deus e a Igreja, na tentativa de
encontrar em Maria o lugar teolégico onde esse evento relacional se efetiva. De fato, “a
maior novidade do ensinamento conciliar acerca da Virgem Maria € justamente o lugar em
que ela se insere, ou seja, na Constituicdo Dogmatica sobre a natureza da Igreja” (Falasca,
2023, p. 13). Para tal, analisaremos alguns topicos do capitulo VIII da Lumen gentium e
outras afirmacOes presentes nos documentos Marialis Cultus, de Paulo VI (1974),
Redemptoris Mater, de Joao Paulo II (1987), e do Decreto Ecclesia Mater, assinado pelo

Cardeal Sarah, sob pastoreio de Francisco (2018).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

3.1 A mariologia eclesial ou a eclesiologia mariana do Vaticano I1I

Tendo ja considerado alguns aspectos presentes no titulo do capitulo VIII, urge
observar outros elementos estruturantes que aparecem ai como objetivos do Concilio, a
saber: de um lado, tornar nitido o papel de Maria no mistério da encarnacao e no da Igreja
e, de outro, expor os deveres da propria Igreja para com a mae de Deus (Vaticano II, 2004,
p. 181). Em primeiro lugar, o Concilio quer deixar claro que a razao de ser da mariologia é o
aprofundamento da relacao Maria-Cristo e a consequente identidade da cristologia. Aquela
esta em funcao desta e deve sempre promové-la, de forma tal que, ao explicar essa relacao,
a propria mariologia ganha sentido e eficacia.

O Concilio, desse modo, assume um lugar na tradicio dogmatica mariana, colocando
Maria na prépria relacao com a Trindade, de onde recebe a missao de mae dos membros de
Cristo, sendo ela mesma membro eminente e inteiramente singular, e ainda tipo e exemplar
perfeitissimo: “Remida de modo mais sublime (...), foi enriquecida com a sublime
prerrogativa e dignidade de Mae de Deus Filho e, portanto, filha predileta de Deus Pai e
sacrario do Espirito Santo” (Vaticano II, 2004, p. 180). Por causa disso, o proprio Concilio
orienta sobre a relacao Igreja-Maria, que deve ser isenta de exageros e de deslocamento no
sentido de um maximalismo cultual, litdrgico, doutrinal ou mesmo autorreferencial: “os fiéis
lembrem-se de que a verdadeira devo¢do nao consiste numa emocao estéril e passageira,
mas nasce da fé, que nos faz reconhecer a grandeza da Mae de Deus e nos incita a amar
filialmente a nossa mae e a imitar as suas virtudes” (Vaticano II, 2004, p. 191).

Em segundo lugar, porque é Mae de Jesus e da Igreja, é sinal de esperanca para o
povo de Deus peregrino (Vaticano II, 2004, p. 192), incluindo ai os “irmaos separados”
(Vaticano II, 2004, p. 192). Desse modo, conclui a Lumen gentium apontando a destinacao

trinitaria da Igreja:

Dirijam todos os fiéis instantes stplicas a Mae de Deus e mae dos homens, para que
Ela, que assistiu com suas oracoes aos comecos da Igreja, também agora, exaltada
sobre todos os anjos e bem-aventurados, interceda, junto de seu Filho, na comunhao
de todos os santos, até que todos os povos, tanto os que ostentam o nome cristao,
como os que ainda ignoram o Salvador, se reinam felizmente, em paz e harmonia,
no anico Povo de Deus, para gloria da santissima e indivisa Trindade (2004, p. 192).

Em sintese, a Igreja assume coletivamente a triplice caracteristica pessoal de Maria:
Virgem, Mae e Esposa. E imagem virginal de Maria porque guarda integra e pura a fé jurada

ao Cristo e, pela graca do Espirito Santo, conserva intacta a fé, s6lida esperanca e sincera

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478



PEDRO LEITE

caridade (Vaticano II, 2004, p. 188-189). Tal virgindade, em uma e noutra, tem carater
profundamente teocéntrico. Padres como Agostinho e Ambrésio atestam tal fato, visto que
0 que Maria ja é, a Igreja militante é chamada a ser no mais profundo de sua verdade perante
o Deus tripessoal (Forte, 1991, p. 172). E imagem materna de Maria pois, pela pregacio e
pelo batismo gera, para uma vida nova e imortal, os filhos concebidos do Espirito Santo e
nascidos de Deus. Nessa profunda relacao, a luz da relacao virginal, também Agostinho se
insere: “Essa santa Mae digna de veneracao, a Igreja, é igual a Maria: ela d4 a luz e é virgem,
dela nascestes — ela gera Cristo, porque sois membros de Cristo” (Forte, 1991, p. 199). E, de
modo esponsal, como Maria, também a Igreja se realiza. Santo Ambrosio assim se
expressou: “Daquele mesmo Espirito do qual nasce Cristo nas entranhas da mae intemerata,
nasce também o cristao no seio da santa Igreja” (Forte, 1991, p. 229), isso significa que
aquela relacao esponsal entre Maria — arca da alianca — e o Espirito, faz-se continuacao na
propria Igreja que é, ela mesma, povo da nova alianca no mesmo Espirito, assumindo no
culto e na profecia aquilo que o Apocalipse ja nos atesta: “o Espirito e a Esposa dizem: Vem!”
(Ap 22,17). O Espirito, portanto, apesar de capitulos criticos na biografia da Igreja, atua a
fim de que ambas assumam a virgindade na fé, a maternidade no amor e a esponsalidade

na esperanca libertadora (Forte, 1991, p. 230).
3.2 Marialis cultus: O culto mariano refrescado pelos ventos do Vaticano I14

Observemos alguns elementos presentes nessa Exortacao Apostodlica de Paulo VI,
sobre a reta ordenacao e desenvolvimento do culto a bem-aventurada virgem Maria, de 2 de
fevereiro de 1974, naquilo que toca nosso interesse que €, exclusivamente a relacao da
Trindade-Maria-Igreja. O santo Padre, ainda no clima conciliar, é objetivo quando diz na
introducao do texto que todo culto na Igreja se desenvolve em subordina¢ao harménica ao
culto de Cristo e gravita a volta deste qual referéncia natural e necessaria do mesmo. Tal
afirmacao tanto deve ser interpretada na tentativa de que as mudancas culturais operadas
na sociedade de entdo nao influenciem uma descentralizacdo cristologico-trinitaria, como
na nao volta aos maximalismos triunfalistas de outrora que punham Maria em uma
evidéncia que nao lhe pertence.

O primeiro tépico da Exortacdo é particularmente rico na referéncia litargica a

4 Por ocasido do 50° aniversario da aparicao em Fatima, Paulo VI também lan¢ca uma Exortacdo Apostdlica
intitulada Signum Magnum sobre o culto da Virgem Maria, mae da Igreja e de todas as virtudes. Durante o
texto poe em evidéncia as virtudes marianas e convida toda a Igreja a imita-la por meio das devocoes (Paulo
VI, 2016).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
10



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

relacao Maria-Igreja, seja ao longo do ano litdrgico, seja nas riquezas dos proprios textos do

missal e lecionario nas festas e solenidades marianas.

Quando a Liturgia, depois, volve o seu olhar quer para a Igreja primitiva, quer para a
contemporanea, ai encontra, amitde e sem esforco, Maria: nos primordios, como presenca
orante, juntamente com os Apdstolos; mais proximamente, como presenca operante,
juntamente com a qual a Igreja quer viver o mistério de Cristo (Paulo VI, 2024, p. 20).

Com isso, o documento ressalta outros trés elementos da personalidade de Maria,
como sendo modelos para a Igreja no exercicio do culto: a) Maria é a virgem que sabe ouvir
e acolher a Palavra de Deus com fé (Paulo VI, 2024, p. 23); b) E a virgem dada a oracéo
porque se faz cantante da libertacado no Magnificat, fazendo desse seu grito a voz de tantos
espoliados na histéria (Paulo VI, 2024, p. 24); ¢) E a virgem oferente que apresenta seu Filho
ao mundo como luz para iluminar as nacoes (Lc 2,32), através da Eucaristia, pao vivo
celebrado pela Igreja e como conteiido de uma Igreja em estado permanente de missao
(Paulo VI, 2024, p. 26).

O segundo topico motiva os fiéis a desenvolverem outras formas de piedade, ao lado
do culto litargico (Paulo VI, 2024, p. 31). De um lado, tais praticas devocionais precisam
encontrar fundamentacao trinitaria, cristologica, pneumatologica (Paulo VI, 2024, p. 32) e
eclesiologica (Paulo VI, 2024, p. 37). De outro, esses exercicios de piedade precisam ter
explicita orientacao de ordem biblica (Paulo VI, 2024, p. 38), litargica (Paulo VI, 2024, p.
38), ecuménica (Paulo VI, 2024, p. 40) e antropologica (Paulo VI, 2024, p. 42). Essas balizas
se dao a fim de que se evite o exagero quer seja de contetido ou de forma (Paulo VI, 2024, p.
45).

O terceiro topico faz algumas indicacoes acerca da oracao da ave-maria e do santo

rosario. Aqui destacamos a razao de ser de tal pratica:

Oracao evangélica, centrada sobre o mistério da Encarnacao redentora, o Rosario é,
por isso mesmo, uma prece de orientacao profundamente cristologica. Na verdade,
o seu elemento mais caracteristico, a repeticao litdnica do “Alegra-te, Maria”, torna-
se também ele, louvor incessante, a Cristo, objetivo ultimo do aniincio do Anjo e da
saudacao da mae do Batista: “bendito o fruto do teu ventre” (Lc 1,42) (Paulo VI,

2024, p. 51).

Em continuo, o documento ressalta a dimensao comunitaria do rosario e um ponto
de encontro entre este e a liturgia da Igreja: embora reconheca que é errado a recitacao
durante as celebracoes litargicas (pratica comum antes da reforma, por causa da nao

compreensibilidade do latim), afirma que a “anamnese na Liturgia e a memoria

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
11



PEDRO LEITE

contemplativa no Rosario tém por objeto os mesmos eventos ‘salvificos’ realizados por
Cristo” (Paulo VI, 2024, p. 53). Por fim, nas linhas conclusivas, o papa indica que “Na
realidade, é impossivel honrar a ‘cheia de graca’ (Lc 1,28), sem honrar o estado de graca em
si proprio; quer dizer: a amizade com Deus [Pai], a comunhao com Ele [Filho] e a inabitacao

do Espirito Santo” (Paulo VI, 2024, p. 62).

3.3 Redemptoris Mater: topico sobre sua presenca na vida da Igrejas

Em 1987 o papa Joao Paulo II escreve uma carta enciclica intitulada Redemptoris
Mater sobre a bem-aventurada virgem Maria na vida da Igreja que est4 a caminho. Naquela
ocasido a Igreja se preparava para uma reflexdo profunda a respeito do mistério da
Santissima Trindade como realidade central da revelacao e da fé: “sentimos a necessidade
de por em relevo a presenca singular da Mae de Cristo na histéria, especialmente no decorrer
deste ultimo periodo de tempo que precede o Ano Dois Mil” (2016, p. 12).

O texto retoma diversos elementos do Concilio, entre os quais a ideia de que o
mistério do ser humano s6 pode ser compreendido a luz da encarnacao o que, para Joao
Paulo I justifica a tese de que “s6 no mistério de Cristo ‘se esclarece’ plenamente o mistério
de Maria” (Joao Paulo II, 2016, p. 13). O texto segue dividido em trés topicos: Maria no
mistério de Cristo; a Mae de Deus no centro da Igreja que estd a caminho; e a mediacao
materna. Vejamos brevemente alguns aspectos:

No primeiro tépico a carta retoma diversos textos biblicos de carater cristolégico-
mariano e refaz um caminho didatico-argumentativo que justifica a centralidade de Cristo
na vida de Maria, desde o momento em que ela fora concebida até a sua assuncao gloriosa.
Ganha destaque — em carater de sintese — aquilo que Joao Paulo II chama de
“correspondéncia singular” entre a encarnacao do verbo e o nascimento da Igreja (Joao
Paulo II, 2016, p. 42). Para ele, Maria assume uma dimensao de interseccao entre os dois

acontecimentos.

Em ambos os casos, a sua presenca discreta, mas essencial, indica a via do
“nascimento do Espirito”. Assim, aquela que esta presente no mistério de Cristo
como M3e, torna-se — por vontade do Filho e por obra do Espirito Santo — presente
no mistério da Igreja. E também na Igreja continua a ser uma presenca materna,

5 Joao Paulo II também escreveu uma Carta Apostolica em 2002 sobre o Rosario da Virgem Maria. Nesta ele
empreende uma reflexio de reforco positivo da referida pratica de oracao, reivindicando para ela seu carater
cristologico. Na ocasido também insere “os mistérios da vida publica de Cristo entre o Batismo e a Paixao”,
conhecidos como mistérios luminosos (Joao Paulo II, 2016).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
12



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

como indicam as palavras pronunciadas na Cruz: “Mulher, eis o teu Filho”; “Eis a
tua Mae” (Joao Paulo II, 2016, p. 43).

Assim se compreende o topico segundo que justifica a presenca de Maria no centro
desta comunidade eclesial peregrina. Ai se 1€ que a fé heroica de Maria precede o testemunho
apostolico da Igreja, permanecendo ai como heranca da revelacao de Deus. E ainda: “Todos
aqueles que, de geracao em geracao, aceitando o testemunho apostolico da Igreja, comecam
a participar nessa heranca misteriosa, participam, em certo sentido, na fé de Maria” (Joao
Paulo II, 2016, p. 50). O desdobramento dessa fé se d4 em dois niveis: de um lado na
abertura as outras igrejas, num explicito movimento ecuménico (Joao Paulo II, 2016, p. 53)
e, de outro, num amor preferencial pelos pobres® ja realizada por Maria no canto do
Magnificat. “Ndo se pode separar a verdade a respeito de Deus que salva, de Deus que é
fonte de toda a dadiva, da manifestacdo do seu amor preferencial pelos pobres e pelos
humildes, amor que, depois de cantado no Magnificat, se encontra expresso nas palavras e
nas obras de Jesus” (Joao Paulo II, 2016, p. 62).

O terceiro topico da enciclica trata da mediacao de Maria que €, diga-se, participacao
na mediacao tnica de Cristo. Explica, entrementes, que o fator medianeiro em Maria €
resultado de sua maternidade (Joao Paulo II, 2016, p. 66-67) e constante intercessao (Joao
Paulo II, 2016, p. 70). A Igreja, nessa esteira, descobre-se em Maria e busca sua constante
imitacao (Joao Paulo I1, 2016, p. 70). E o faz de maneira objetiva em duas direc¢oes: no amor
a Deus e no amor aos irmaos (inclusive de outras experiéncias religiosas e,
preferencialmente, [traduzindo o amor por uma opcao sistematica] pelos pobres).

De maneira geral e retomando sobretudo alguns elementos do topico segundo,
Clodovis Boff escreve em sua mariologia social: “o documento apresenta Maria como figura
de sintese, que sabe conjugar em si as duas dimensoes fundamentais da fé: a que diz respeito
a Deus e a que concerne a pessoa humana, especialmente ao pobre” (Boff, 2006, p. 70).
Nosso argumento d4 um salto para analisar o decreto Ecclesia Mater, que institui

oficialmente a memoria litirgica de Maria, mae da Igreja, na segunda-feira p6s-pentecostes.

3.4 A Mae da Igreja: fruto bendito do Pentecostes

Em 11 de fevereiro de 2018, a Congregacao para o Culto Divino e Disciplina dos

6 Clodovis Boff pontua que o documento prefere a expressao amor a op¢do, como uma espécie de medo de
comprometimento politico-teoldgico. Em sintese, a ideia acaba sendo a mesma defendida pela teologia e
eclesiologia latino-americana (Boff, 2006, p. 70).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
13



PEDRO LEITE

Sacramentos decreta a insercao da memoria de Maria, Mae da Igreja, no calendario litargico
da Igrejaromana. Em poucas palavras e com uma estrutura simples o texto se organiza como
uma memoria da relacdo Maria-Igreja a partir da Sagrada Escritura, da Tradicao e do
Magistério, localizando o presente titulo mariano, do ponto de vista formal, jA em Bento
XIV, Ledo XIII e depois em Paulo VI que convidara toda a Igreja a crescer na devocao a mae
da Igreja.

Assim diz o texto:

O Sumo Pontifice Francisco, considerando atentamente quanto a promocao desta
devocao possa favorecer o crescimento do sentido materno da Igreja nos Pastores,
nos religiosos e nos fiéis, como, também, da genuina piedade mariana, estabeleceu
que esta memoria da bem-aventurada Virgem Maria, Mae da Igreja, seja inscrita no
Calendario Romano na Segunda-feira depois do Pentecostes, e que seja celebrada
todos os anos. Esta celebracao ajudara a lembrar que a vida crista, para crescer, deve
ser ancorada no mistério da Cruz, na oblacao de Cristo no convite eucaristico e na
Virgem oferente, Mae do Redentor e dos redimidos (Congregacao para o culto divino
e a disciplina dos sacramentos, 2018).

E um excelente exemplo, contemporaneo a nds, da pujante relacio entre a lex orandi
e a lex credendi. Isto é, a compreensao biblica da maternidade universal de Maria, reforgcada
pelo testemunho dos padres da Igreja, crida e professada pelo magistério, comeca agora a
ser celebrada liturgicamente. E um exemplo da agenda aberta do Concilio.
Passemos, pois, a algumas intuicoes de carater mais pastoral, iluminadas pelo magistério de
Francisco. Todas elas se apresentam como prospectivas evangelizadoras diante dos
constates apelos de uma Igreja em saida, sinodal, em estado permanente de missao e

conversao pastoral.

4 A GUISA DE CONCLUSAO: DESDOBRAMENTOS PASTORAIS A LUZ DO
MAGISTERIO DE FRANCISCO

Ao concluirmos o estudo panoramico que nos propomos acerca da relacao Trindade-
Maria-Igreja redescoberta pelo Concilio, convém pensarmos em algumas projecoes que
ganham incidéncia pratica a partir de questoes que estao sendo colocadas a propria Igreja
pelo movimento de reforma missionaria-sinodal que se iniciou com o Vaticano II e esta em
plena efervescéncia com o Francisco de Roma (Leite, 2023, p. 73). Servem-nos de alerta dois
grandes perigos contemporaneos: o mundanismo espiritual e o clericalismo (Francisco,

2023). Ambos sao movimentos interdependentes que viciam o modo de compreensao do

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
14



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

evangelho, seja através de um elitismo espiritual, marcado por uma postura de piedade
aparente, rigorismo doutrinario e exibicionismo litargico, seja pelo fechamento da classe
hierarquica, em torno de si mesma, subestimando o sacerdécio comum dos fiéis. A
redescoberta trinitaria da eclesiologia e, por sua vez, da mariologia somada as exortagoes de
Francisco nos apontam, ao menos, quatro caminhos: a) A libertacdo da
autorreferencialidade eclesial; b) A efetivacdio da maternidade eclesial, ¢) A opcao
preferencial pelos pobres e a d) E a harmonia entre as criaturas numa defesa intransigente

pela casa comum (perspectiva ecossinodal).

4.1 A libertacao da autorreferencialidade eclesial

A primeira grande consequéncia que é gerada a partir da presente reflexao é a
inadiavel superacao daquilo que o papa chama de autorreferencialidade eclesial. Tal
dinamismo ¢ intuido por Agostinho quando descreve o mistério da lua, isto é, a afirmacao
de que a luminosidade da Igreja/Maria é sempre relativa e derivada daquela luz original, do
sol nascente que nao conhece ocaso, Cristo Jesus. Ambas (Maria/Igreja) devem cantar todos
os dias a verdade de Joao Batista: “eu nao sou a luz, mas aponto para ela!” (Jo 1,6-8.19-28).
A assuncao dessa precedéncia cristologica-trinitaria rompe com toda vontade de poder que
historicamente foi imputada a mariologia e a eclesiologia: ou através de um maximalismo
mariolégico, com argumentos triunfalistas e imperialistas ou por meio de uma linguagem e
comportamento juridicista que invadiu a capula romana e as instancias de poder, fazendo
crer que a Igreja de Jesus era uma sociedade perfeita e nao um povo peregrino.

Francisco tem sido enfatico quanto a isso: sonha com uma Igreja mais preocupada
com a evangelizacdo do mundo atual do que com a sua autopreservacao (Francisco, 2013, p.
25), o que sO é possivel a partir da realizacao de uma Igreja em saida missionaria. Tanto é
verdade que os Dicastérios romanos passam a ter o da evangelizacado como referéncia
primeira. Susin, ao analisar os dez anos do pontificado de Francisco comenta que “ao colocar
a Evangelizacao como primeiro Dicastério, também coloca todos os demais sob o crivo da
evangelizacao” (Susin, 2023, p. 24). Para tanto, a conversao pastoral é imprescindivel e é em
Maria que encontramos motivacao para a tomada dessas iniciativas. Assim reza o papa na

ultima pagina da Evangelii gaudium:

Vos, Virgem da escuta e da contemplacdo, Mae do amor, esposa das nupcias eternas
intercedei pela Igreja, da qual sois o icone purissimo, para que ela nunca se feche nem se
detenha na sua paixao por instaurar o Reino. Estrela da nova evangelizacao, ajudai-nos a

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
15



PEDRO LEITE

refulgir com o testemunho da comunhao, do servigo, da fé ardente e generosa, da justica e
do amor aos pobres, para que a alegria do Evangelho chegue até aos confins da terra e
nenhuma periferia fique privada da sua luz (Francisco, 2013, p. 229).

4.2 A efetivacao da maternidade eclesial

No processo de identificacao Maria-Igreja, um dos aspectos enfatizados por Francisco
é o da maternidade que deve ser exercida pela Igreja. Ele chega a dizer que a Igreja em saida
¢ uma mae com o coracao aberto (Francisco, 2013, p. 40) ou uma casa aberta do pai
(Francisco, 2013, p. 41). Caracteristicas dessa imagem sao: as portas fisicas e dos
sacramentos que devem estar abertas (Francisco, 2013, p. 41); a valorizacao dos leigos e
leigas (Francisco, 2013, p. 85); a ampliacao dos espacgos para uma presenca feminina mais
incisiva na Igreja (Francisco, 2013, p. 86); a necessaria abertura para que a juventude possa
re-evangelizar a propria Igreja (Francisco, 2013, p. 89); o cuidado para a com a pessoa idosa;
o zelo e o discernimento para com as vocagoes, de modo especifico a vocacao presbiteral
para nao se encher o seminario com candidatos que tenham “inseguranca afetiva, busca de
formas de poder, gloria humana ou bem-estar economico” (Francisco, 2013, p. 90); a
misericordia como rosto do Pai (Francisco, 2015a) e o cuidado com a casa comum (Veja-se
a Enciclica Laudato Si’ [Francisco, 2015b;]; a Exortacao pos-sinodal Querida Amazonia
[Francisco, 2020a] e a Exortacao Apostolica Laudate Deum [Francisco, 2023]).

A maternidade da Igreja passa também pelo cuidado para com os mais pobres e
vulneraveis, pela misericordia para quem foi vitima de abusos sexuais e a severa disciplina
para quem os cometeu. Quando convida a Igreja a fugir do mundanismo espiritual,
Francisco diz: “E uma tremenda corrupcio, com aparéncias de bem. Devemos evita-lo,
pondo a Igreja em movimento de saida de si mesma, de missao centrada em Jesus Cristo, de
entrega aos pobres. Deus nos livre de uma Igreja mundana sob vestes espirituais ou
pastorais!” (Francisco, 2013, p. 82).

Para sair do mundo das ideias, de projecao de uma maternidade que na pratica nao
acontece, a Igreja precisa assumir o caminho efetivo de exercicio dessa sua identidade
maternal: corrigindo os abusos, acolhendo os oprimidos; educando com caridade, cuidando
com rico afeto. As mulheres podem ensinar muito. A hierarquia (e aqui a nomeacao de
bispos que pensam fora desse esquema atrapalha a realizacdo do proprio projeto teoldgico

do Concilio) tem, pois, muito o que aprender.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
16



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

4.3 A opcao preferencial pelos pobres

Com esse papa, o esforco do magistério latino-americano e da proépria teologia da
libertacao ganha uma evidéncia universal. E é o clamor dos pobres — aquele mesmo que se
ecoa na voz de Maria no magnificat — que passa a ter forca no testemunho do bispo de Roma.
Numa catequese em 2020 diz textualmente: “[ A opcao preferencial pelos pobres] nao é uma
opcao politica; nem sequer uma opcao ideolodgica, uma opcao de partidos. A opcao
preferencial pelos pobres estd no centro do Evangelho. E quem a fez primeiro foi Jesus”
(Francisco, 2020b).

Todas as intuicoes do papa trazem um forte apelo a conversao pessoal e estrutural,
nossa e da sociedade no presente momento da histéria, marcada pelas fragmentacoes, pela
liquidez ou pelo cansago crénico que burlam o sentido de nossa existéncia, jA nomeada por
pensadores contemporaneos como pés-humana ou poés-crista. O reencontro com Deus ou o
reencantamento com o Totalmente Outro; a volta a patria da Trindade, depois do grande
exilio da suspeita € uma peregrinacao que poderemos fazer sinodalmente tendo Maria como

a grande pedagoga, cantora da libertagao e defensora dos oprimidos/as.

4.4 A harmonia ecossinodal da criacao

A pratica pastoral de Francisco consegue ser fiel a uma premissa teorizada diversas
vezes em seus documentos: todas as coisas estao interligadas (por exemplo: Francisco,
2015b, p. 17). Essa complexidade original tem um carater eclesial (e isso justifica a reforma
sinodal-missionaria), mas tem um aspecto muito mais anterior e fundamental que é a
integracdo da propria criacdo, onde os seres — incluindo a humanidade — estao
compenetrados numa profunda teia biologica e sinergética.

A presenca do Espirito Santo no ato criador é garantia desse vinculo unitivo que gera
responsabilidade, relacio nao dominadora e cuidado sustentavel. Trata-se de uma
espiritualidade da solidariedade global, fundada na pericorese trinitaria (Francisco, 2015b,
p. 137) que tem em Maria a inspiracao pratica da harmonia efetiva, porque ela é a “Mae e
Rainha de toda a criacao” (Francisco, 2015b, p. 138) e nao s6 da humanidade. Em video
gravado no dia de nossa senhora Aparecida (2024), durante sessao do sinodo sobre a
sinodalidade, o papa diz que Maria inspira a harmonia entre todos os cristaos, entre a
humanidade e a harmonia climéatica: “temos que cuidar uns dos outros e cuidar do clima”

(Francisco, 2024).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
17



PEDRO LEITE

Por fim, o percurso feito nessa pesquisa aponta para um crescimento vertiginoso na
reflexao teoldgica sobre Maria a partir do evento conciliar. Contudo, é fundamental destacar
que ainda a reflexao é permeada e estruturada por uma metafisica platonica que dificilmente
chega a concretude relacional das pessoas mais simples. Se, de um lado, as analises
académicas percebem o descortinar de um avanco reflexivo (o capitulo VIII da Lumen
gentium é um exemplo), de outro, o universo pastoral — que deve ser sempre ponto de
partida e chegada da Teologia — ainda sofre com distanciamentos ou dicotomias nas
praticas, nas liturgias e pregacoes. Os desdobramentos do magistério de Francisco, como
movimento conciliar em continuo, precisam ser instrumentos urgentes da necessaria

reaproximacao entre as teorias teologicas e a praxis pastoral da Igreja.

REFERENCIAS

AQUINO JUNIOR, F. A Igreja de Jesus. Missdo e Constituicio. Sdo Paulo: Paulinas,
2021.

BALTHASAR, Hans Urs Von. Maria para hoje. Sao Paulo: Paulus, 2016.
BARAUNA, Guilherme (dir.). A Igreja do Vaticano II. Petropolis: Vozes, 1965.

BOFF. Clodovis. Mariologia social: o significado da virgem para a sociedade: Sao Paulo:
Paulus, 2006.

BOFF. Clodovis. Introducao a mariologia. Petropolis: Vozes, 2012.

CAMARA, Helder. Circulares Interconciliares. Col. Obras Completas de Dom Helder
Camara. Ord. Zildo Rocha. Vol. II. Tomo I. De 11/12 de abril a 9/10 de setembro de 1964.
Recife: Cepe. 2009.

CONCILIO VATICANO II. Constituicio Dogmatica Lumen Gentium sobre a
Igreja. Documentos do Concilio Ecuménico Vaticano II (1962-1965). Col. Documentos da
Igreja. 32 edicdo. Sao Paulo: Paulus, 2004.

CONGREGACAO PARA O CULTO DIVINO E A DISCIPLINA DOS SACRAMENTOS.
Decreto sobre a celebracao da Bem-aventurada Virgem Maria, Mae da Igreja
no Calendario Romano Geral. Disponivel em:
https://www.vaticannews.va/pt/vaticano/news/2018-03/decreto-maria-mae-da-igreja-
calendario-romano.html. Acesso em: 16 de agosto de 2023.

FALASCA, Stefania. A Maria, a primeira fiel. Col. Cadernos do Concilio — 24. 12 ed.
Brasilia: Edigoes CNBB, 2023.

FORTE, Bruno. Maria, a mulher icone do mistério. Sao Paulo: Paulinas, 1991.
FORTE, Bruno. A Igreja icone da Trindade. Sao Paulo: Loyola, 2005.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
18



MARIA cOMO LUGAR TEOLOGICO: aspectos sisteméaticos da mariologia conciliar

FRANCISCO. Letter of his holiness Pope Francis to the priests of the Diocese of
Rome. Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/en/letters/2023/documents/20230805-
lettera-sacerdoti.html. Acesso em: 16 de agosto de 2023.

FRANCISCO. Exortacao Apostolica Evangeliit Gaudium sobre o antncio do
Evangelho no mundo atual. Sao Paulo: Paulinas, 2013.

FRANCISCO. Exortacao Apostolica Laudate Deum sobre a crise climatica. Sao
Paulo: Paulinas, 2023.

FRANCISCO. Exortacao Apostolica P6s-Sinodal Querida Amazonia. (2020a).
Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-
francesco_esortazione-ap_20200202_ querida-amazonia.html. Acesso em: 12 de julho de
2023.

FRANCISCO. Catequeses - “Curar o mundo”: 3. A opcdo preferencial pelos pobres e a
virtude da caridade. (2020b). Disponivel em:
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/audiences/2020/documents/papa-
francesco_20200819_udienza-generale.html. Acesso em: 16 de agosto de 2023.

FRANCISCO. Misericordiae Vultus. Bula de proclamacao do Jubileu Extraordinario da
Misericordia. Col. Documentos Pontificios. Brasilia: Edicoes CNBB, 2015a.

FRANCISCO. Carta enciclica Laudato S’ sobre o cuidado da casa comum. Col.
Documentos do Magistério. Sao Paulo: Paulus; Edices Loyola, 2015b.

FRANCISCO. “Temos que cuidar uns dos outros e do clima”, diz Papa Francisco
em mensagem ao Brasil no Dia da Padroeira. Disponivel em:
https://g1.globo.com/sp/vale-do-paraiba-regiao/festa-da-
padroeira/noticia/2024/10/12/temos-que-cuidar-uns-dos-outros-e-do-clima-diz-papa-
francisco-em-mensagem-ao-brasil-no-dia-da-padroeira.ghtml. Acesso em: 16 de outubro
de 2024.

JOAO PAULO II. Carta enciclica Redemptoris Mater sobre a Bem-aventurada
Virgem Maria na vida da Igreja que esta a caminho. Col. Theot6kos — 3. Brasilia:
Edic6es CNBB, 2016.

JOAO PAULO II. Exortacdo Apostélica Rosarium virginis Mariae sobre o
Rosario. Col. Theotokos — 4. Brasilia: Edicoes CNBB, 2016.

KLOPPENBURG, Boaventura. As Vicissitudes da Lumen Gentium na Aula Conciliar. In:
KLOPPENBURG, B. A Igreja do Vaticano II. Petropolis: Vozes, 1965.

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionario Critico de Teologia. Sao Paulo: Paulinas; Loyola,
2014.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
19



PEDRO LEITE

LEITE, Pedro I. O Advento de Deus e o éxodo humano: A Trindade na teologia da
Historia de Bruno Forte. Dissertacao de mestrado. UNICAP: Recife-PE, 2020. Disponivel
em: http://tede2.unicap.br:8080/handle/tede/1302

LEITE, Pedro I. A pneumatologia do Papa Francisco. Pesquisas em Teologia, v. 6, n.
11, pp. 72-90, junho de 2023. Disponivel em: http://periodicos.puc-
rio.br/index.php/pesquisasemteologia/article/view/1921. Acesso: 24 de agosto de 2023.

LIBANIO, Joao Batista. Concilio Vaticano II: em busca de uma primeira compreensao.
Sao Paulo: Ed. Loyola, 2005.

PAULO VI. Exortacao Apostolica Marialis Cultus para a reta ordenacao e
desenvolvimento do culto a Bem-aventurada Virgem Maria. Col. Theotokos - 2.
Brasilia: Edicoes CNBB, 12 reimpressao, 2024.

PAULO VI. Exortacao Apostolica Signum magnum consagrada ao culto da
Virgem Maria Mae da Igreja e modelo de todas as virtudes. Col. Theot6kos — 5.
Brasilia: Edicoes CNBB, 2016.

PIE-NINOT, Salvador. Introducio a eclesiologia. Sao Paulo: Loyola, 2013.

NOBREGA, D. LEITE, Pedro I. A Eclesiologia do Vaticano II: antecedentes e
deslocamentos historico-teologicos. Fronteiras - Revista de Teologia da UNICAP, v.
4, n. 1, jul./dez. 2021, pp. 231—249. Disponivel em:
https://wwwi.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/1915. Acesso em: 13 de
agosto de 2023.

RATZINGER, Joseph. O novo povo de Deus. Sao Paulo: Molokai, 2016.

SOUZA, Ney. GONCALVES, P. S. Lopes. Catolicismo e sociedade contemporanea:
Do Concilio Vaticano I ao contexto histérico-teoldgico do Concilio Vaticano II. Sao Paulo:
Paulus, 2013.

SUSIN, Luiz Carlos. Papa Francisco: uma década latino-americana no pontificado.
Fronteiras — Revista de Teologia da UNICAP, v. 6, n. 1, jan./jun. 2023, pp. 17-34.
Disponivel em:
https://wwwi.unicap.br/ojs/index.php/fronteiras/article/view/2379/2192. Acesso em: 13
de agosto de 2023.

Conflito de interesses: O autor declara nao haver conflito de interesses.
Recebido em: 21-10-2024

Aprovado em: 10-08-2025

Editor de sec¢ao: Moisés Sbardelotto

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d09, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478
20



