
              
 
 
 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202d10 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

   

 

MISSÃO DA IGREJA: 
abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

  

MISSION OF THE CHURCH:  
approach through documents of the Ecclesial Magisterium  

 

MISIÓN DE LA IGLESIA: 
aproximación a través de documentos del Magisterio Eclesial 

 

 

Nadi Maria de Almeida ∗ 
                            Pontifícia Universidade Católica do Paraná.  

Programa de Pós-Graduação em Teologia. 
Curitiba, PR. Brasil. 

 E-mail: nadinadimaria@gmail.com 
ORCID: 0000-0002-5344-6378  

 
                                                                 

RESUMO  
O artigo faz uma abordagem comparada da missão da Igreja no mundo nos seguintes documentos 
oficiais: Decreto Ad Gentes, Evangelii Nuntiandi, Redemtoris Missio, Ecclesia in África e 
Evangelium Gaudium. Para analisar o processo de evolução do conceito, ideia e práxis de missão. 
Segue uma metodologia bibliográfica e documental de forma sequencial, indutiva e confrontada em 
cada documento. Faz um diagnóstico ordenado e sistematizado da missão da Igreja, que tem como 
fundamento teológico o envio missionário de Cristo ao mundo. Aponta nos documentos a 
responsabilidade missionária dos cristãos dentro de cada realidade e contexto. Assinala os elementos 
e formas para atuação missionaria, dando atenção à enculturação, testemunho, ecumenismo e ao 
diálogo inter-religioso como dever elementar do agente missionário. A pesquisa salienta que o 
compromisso concreto transforme a sociedade e o mundo e espera contribuir para uma nova visão 
de missão onde respeito, abertura, o diálogo, acolhida das diferenças e dos valores culturais e 
religiosos como essenciais, especialmente entre as culturas autóctones.  
Palavras-chave: missão; inculturação; diálogo; compromisso; respeito.  
 

ABSTRACT 
The article presents a comparative approach to the mission of the Church in the world in following 
official documents: Decree Ad Gentes, Evangelii Nuntiandi, Redemtoris Missio, Ecclesia in Africa, 
and Evangelium Gaudium. To analyze the process of evolution of the concept, idea and mission 
praxis. Follows a bibliographic and documentary methodology in a sequential, inductive, and 
confronted manner in each document. It makes an orderly and systematic diagnosis of the mission 
of the Church, which has as its theological foundation the missionary sending of Christ in to world. 
It points out in the documents the missionary responsibility of Christians within each reality and 

                                                           
∗ Doutorado e mestrado em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Paraná. Graduação em Letras 

pelo Centro Universitário Internacional. Graduação em Ciências Religiosas pela Pontifícia Universidade 
Católica do Paraná. 

https://orcid.org/0000-0002-5344-6378


NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

context. Furthermore, It highlights the elements and forms of missionary action, paying attention 
to enculturation, testimony, ecumenism, and interreligious dialogue as elementary duties of the 
missionary agent. The research highlights that concrete commitment transforms society and world 
and hopes to contribute for new vision of mission where respect, openness, dialogue, acceptance of 
differences, and cultural religious values permeate as essential, especially among indigenous 
cultures. 
Keywords: mission; inculturation; dialogue; commitment; respect. 
              

RESUMEN  
El artículo realiza una aproximación comparada a la misión de la Iglesia en el mundo en los 
siguientes documentos oficiales: Decreto Ad Gentes, Evangelii Nuntiandi, Redemtoris Missio, 
Ecclesia in África E Evangelium Gaudium. Para analizar el proceso de evolución del concepto, idea 
y praxis misionera. Sigue una metodología bibliográfica y documental de manera secuencial, 
inductiva y comparada en cada documento. Hace un diagnóstico ordenado y sistematizado de la 
misión de la Iglesia, que tiene como fundamento teológico el envío misionero de Cristo al mundo. 
Los documentos señalan la responsabilidad misionera de los cristianos en cada realidad y 
contexto. Destaca los elementos y formas de la actividad misionera, prestando atención a la 
enculturación, el testimonio, el ecumenismo y el diálogo interreligioso como deber elemental del 
agente misionero. La investigación destaca que el compromiso concreto transforma la sociedad y 
el mundo y espera contribuir a una nueva visión de la misión donde el respeto, la apertura, el 
diálogo, la aceptación de las diferencias y los valores culturales y religiosos son esenciales, 
especialmente entre las culturas indígenas. 
Palabras Clave: misión; inculturación; diálogo; compromiso; respeto. 

              

 

1 INTRODUÇÃO  

 

O decreto Ad Gentes do Concílio Vaticano II, afirma que “toda Igreja é, por sua 

natureza, missionária” (Ad Gentes, 1965, n. 2, 5 e 6), por conseguinte, todos os fiéis cristãos 

(hierarquia, religiosos e leigos) carecem de assumir a obra missionária, sob a direção do 

Sumo Pontífice e do Colégio dos Bispos. Este artigo faz uma análise comparada da missão 

da Igreja, descrita em cinco principais documentos da Igreja acerca do tema, ou seja, de 

caráter missionário, a saber: Decreto Ad Gentes (1965), Evangelii Nuntiandi (1975), 

Redemtoris Missio (1990), Ecclesia in África (1995) e Evangelium Gaudium (2013), com o 

objetivo de buscar subsídios para compreender a relevância da atividade missionária no 

mundo contemporâneo. Para isso, busca fundamentos nos documentos mencionados, que 

foram escritos em diferentes contextos históricos da caminhada e atividade da Igreja no 

mundo. Investiga os apelos e mensagens missionárias que orientaram e orientam a 

caminhada dos líderes e fiéis para suas atividades na Igreja e no mundo. Para isso, o foco é 

sempre a vida e missão de Jesus, o missionário por excelência. 

A pesquisa aprofunda os documentos supracitados e considera, em primeiro lugar o 

contexto histórico em que surgiu cada documento. Observa seus propósitos, avalia aspectos, 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

complementa e reforça apelos no documento da conjuntura precedente e depois atualiza 

para realidade atual. Em seguida, pondera como se apresenta a fonte da missão nos 

documentos, visando resgatar a verdadeira fonte, a Missio Dei. E assim, assinala como a 

missão deveria ser realizada no mundo.  

A pesquisa delineia os destinatários da mensagem desses documentos e o que se 

espera deles no mundo. Em especial destaca o compromisso dos Institutos missionários e 

congregações religiosas que consagram toda sua vida à missão. Aponta o dever dos bispos 

em suas dioceses e do seu clero diocesano relacionado ao que se refere à atividade 

missionária da Igreja.  

E, por fim, procura avaliar como esses documentos apresentam os elementos e 

formas de agir na missão, com atenção aos valores do Evangelho. Conclui apontando os 

apelos que cada documento faz em relação ao ecumenismo, ao diálogo inter-religioso em 

meio à pluralidade cultural e religiosa, que são demandas indiscutíveis para realidade atual. 

Portanto, a contribuição que esse artigo se propôs é de ponderar, clarear e fortalecer essas 

demandas missionárias descritas nos documentos e convidar a uma abertura e atuação 

pastoral mais coerente com a vida e missão de Jesus no mundo. 

 
2 CONTEXTO E PROPÓSITO  

 

Os cinco documentos escolhidos sobre a ação missionária na Igreja no mundo1: 

Decreto Ad Gentes, Evangelii Nuntiandi, Redemtoris Missio, Ecclesia in África e 

Evangelium Gaudium, foram escritos em diferentes contextos, no entanto, com um foco 

comum: a atividade missionária da Igreja no mundo. Assim, seguindo cronologicamente do 

mais antigo, o Decreto Ad Gentes ao mais atual Evangelium Gaudium, percebe-se que cada 

um vai dando seguimento os aportes já feitos, atualizando e dando seguimento para maior 

clareza e abertura missionarias nos novos contextos.  

O Decreto Ad Gentes deriva em tempos de grandes mudanças na Igreja e na 

sociedade. Foi redigido durante o período preparatório do Concílio Vaticano II e chega para 

questionar, corrigir erros, trazer novas aberturas e um novo impulso missionário à Igreja. 

Ainda que permanecessem nele muitos pontos que ainda são questionáveis na atualidade. 

                                                           
1 É necessário destacar que existem outros documentos que tratam da questão missionaria da Igreja no mundo, 

tanto antes quanto depois do Concílio Vaticano II. No entanto, escolhemos apenas os cinco documentos, 
supracitados.  



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

Mas, houve uma passagem do exclusivismo religioso ao inclusivismo2, ainda que não 

alcançasse o pluralismo, que continua uma questão para o cristianismo na atualidade.  

O período que antecede o Concílio Vaticano II revela uma sociedade repleta de 

mudanças, com diversos acontecimentos que afetaram a humanidade. Souza (2005) aponta 

a preocupação com uma Igreja envolvida num mundo de agitações e tensões, e o Concílio se 

preocupa com a tarefa de reconciliar a Igreja católica com o mundo moderno. Uma 

atualização da atividade missionária da Igreja, diante de um mundo modernizado, onde o 

cristianismo deveria se fazer presente e atuante. Mas, de que maneira? O ponto fundamental 

foi da tomada de consciência e a insistência de que a Igreja necessitaria de mudanças 

profundas. Assim, toda Igreja foi chamada a uma renovação radical, no entanto, até o 

momento presente essa transformação ainda continua em andamento e em construção. 

A Igreja estava vivendo um contexto de civilizações com novas mudanças e condições. 

Por isso, sente-se como um chamado urgente para mudanças radicais e renovação. Sentiu-

se o desejo de reconhecer toda criação e criaturas de Deus reunido no amor de Deus Pai. 

Consequentemente, a urgência de um novo ardor e impulso missionário, que respeite e 

acolha toda criação divina com suas diferenças. Deseja delinear os princípios da atividade 

missionária, reunindo as forças de todos os fiéis, a fim de que o Reino de Deus chegue a 

todos os povos (Ad Gentes, 1965, Proêmio). 

Durante o Concílio Vaticano II, foi formado uma comissão competente para 

desenvolver esquemas que foram sendo reformulados várias vezes até chegarem a um 

consenso final da redação do Decreto. Também na formação da comissão, foram 

selecionando e adicionados membros dos países de missão da África e Ásia, assim teriam 

suas demandas adicionadas ao Decreto. E, foi quase no final da Assembleia, no dia 7 de 

dezembro de 1965, na nona sessão, que foi aprovada o Decreto Ad Gentes com quase 

unanimidade dos votos – apenas cinco votos contra (Ad Gentes, 1965, p. 3-4). Nele, um 

                                                           
2 O exclusivismo religioso é a visão de que apenas uma religião específica detém a verdade absoluta e o caminho 

legítimo para a transcendência. As demais tradições religiosas são vistas como errôneas ou inferiores. Já o 
inclusivismo religioso reconhece que outras religiões podem conter elementos de verdade e valor, ainda que 
uma tradição específica seja considerada a mais completa ou verdadeira. A passagem do exclusivismo para o 
inclusivismo ocorre quando uma religião começa a reconhecer aspectos positivos em outras tradições e a 
aceitar que diferentes caminhos podem levar à espiritualidade e à transcendência. Um marco importante 
nesse processo foi a Declaração Nostra Aetate, promulgada pelo Papa Paulo VI em 1965, que incentivou o 
diálogo inter-religioso e a valorização das contribuições espirituais e morais de outras religiões. Esse 
movimento reflete uma mudança na forma como as religiões interagem, promovendo maior respeito e 
colaboração entre diferentes tradições. Para aprofundar mais sobre o assunto veja: Scott Randall Paine. 
Exclusivismo, inclusivismo e pluralismo religioso. Revista Brasileira de História das Religiões – Ano I, no. 1 
– Dossiê Identidades Religiosas e História. Disponível em: 
https://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/ENSINORELIGIOSO/artigo
s/2exclusivismo.pdf.  

https://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/ENSINORELIGIOSO/artigos/2exclusivismo.pdf
https://www.educadores.diaadia.pr.gov.br/arquivos/File/2010/artigos_teses/ENSINORELIGIOSO/artigos/2exclusivismo.pdf


MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

chamado aos fiéis a se empenharem com todas as suas forças à missão evangelizadora, a 

tarefa de levar a Boa nova do Reino até os confins do mundo, mas de uma nova maneira, 

onde o respeito às culturas e tradições fossem olhadas com atenção e respeito. Assim, se 

iniciava-se uma nova era da atividade missionária que demandava atenção e mudanças 

radicais na maneira de ver e atuar na missão. Porque, voltou-se a fonte da missão, a Missio 

Dei. 

Quinze anos, após o Concílio, veio a Exortação Apostólica Evangelii Nuntiandi sobre 

a evangelização no mundo contemporâneo, dar um novo impulso. O contexto era de grande 

preocupação com o anúncio do Evangelho às pessoas modernas em meio a um tempo de 

incertezas e desorientação. E, nessa conjuntura, o documento desejava reanimar a esperança 

em tempo atordoado pelo medo e pela angústia. A Igreja sentiu-se no dever de orientar 

aqueles que estavam em missão a fim de que as incertezas e desorientações não o 

desanimassem, para que continuassem a desempenhar a missão com amor, zelo e alegria, 

sendo testemunhas do Reino. Toma consciência que "o homem contemporâneo escuta com 

melhor boa vontade as testemunhas do que os mestres, [...], ou então se escuta os mestres, 

é porque eles são testemunhas" (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 41). 

De acordo com Evangelii Nuntiandi (1975, n. 2), três acontecimentos permeavam o 

contexto: o final do Ano Santo na qual a Igreja procurou anunciar incansavelmente o 

Evangelho, tendo como base dois temas fundamentais, “revesti-vos do homem novo” (Ef. 

4,24; 2,15; CL 3,10; Gl 3,27; Rm 13,14; 2Cor 5,17), e “reconciliai-vos com Deus” (2Cor 5,20). 

No contexto do décimo aniversário do encerramento do Concílio Vaticano II, cujo objetivo 

era tornar a Igreja do século XX, mais competente, dinâmica e acolhedora para anunciar o 

Evangelho, e um ano depois da terceira Assembleia-geral do Sínodo dos Bispos, dedicado à 

evangelização. Assim, nestes contextos arraigados de grandes eventos e oportunidades, 

esperava-se do papa um impulso novo, a fim de suscitar na Igreja, tempos novos de missão, 

um modo novo de fazer chegar ao homem e mulher moderna a mensagem de Cristo.  

Vinte e cinco anos da conclusão do Concílio Vaticano II, da publicação do Decreto Ad 

Gentes e quinzes anos da Exortação apostólica Evangelii Nuntiandi, veio a Encíclica 

Redemptoris Missio, sobre a validade permanente do mandato missionário. Um novo 

convite para os membros da Igreja se empenhar missionariamente. Afirma que, é 

partilhando a fé e o amor que eles se fortalecem (Redemptoris Missio, 1990, n. 2). Num 

contexto de regressão e de afrouxamento em relação à missão, se constatou grandes 

dificuldades internas e externas que enfraqueceram o dinamismo missionário da Igreja. Viu-



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

se, que a crise na dimensão missionária significa crise de amor e de fé (Redemptoris Missio, 

1990 n. 3) e o crescimento do individualismo e do egocentrismo.  

Redemptoris Missio apresenta a urgência de ir ao encontro, se aproximar e tocar a 

realidade existencial de um contexto que, na verdade, oferecia novas oportunidades à Igreja. 

Por exemplo, o “da queda de ideologias e sistema políticos opressivos; inclemente das 

comunicações; desenvolvimento econômico e técnico opressor que, em contrapartida, criava 

a necessidade da verdade sobre Deus, o homem e o significado da vida” (Redemptoris 

Missio, 1990, n. 3). Ao mesmo tempo, em que vê a missão do Cristo Redentor e reconhece 

os frutos missionários pós-concílio, enxerga a necessidade de uma inserção mais profunda 

das comunidades cristãs na vida do povo.  

Portanto, pode-se ousar dizer que Redemptoris Missio veio para esclarecer dúvidas e 

ambiguidades sobre a missão e realçar que esta significa, “servir a humanidade revelando-

lhes o amor de Deus manifestado em Jesus Cristo”. Convida a Igreja para um renovado 

empenho missionário. De acordo com Andrade (2008, p. 199), Redemptoris Missio, vai 

além do Evangelii Nuntiandi anunciando mais três aspectos-chaves importantes: a 

encarnação do Evangelho na cultura, o diálogo com outras religiões e a promoção do 

desenvolvimento humano por meio da formação. 

O concílio foi um acontecimento que a Igreja da África viveu como momento de graça 

e de grande expectativa. Com efeito, a ideia de um encontro de bispos da África, para discutir 

acerca da presença cristã no continente, remonta ao período do Concílio (Ecclesia in África, 

1995, n. 2). A Exortação Apostólica Pós-Sinodal Ecclesia in África, sobre a situação da Igreja 

e sua ação missionária na África na preparação para o ano 2000, pede a Igreja da África a se 

tornar missionárias não somente de si mesma, mas também, além de suas fronteiras. O 

documento apresenta uma reflexão acerca da ação missionária do próprio continente, com 

uma atitude de abertura para os outros continentes a fim de compartilhar de suas tradições 

culturais e religiosas (Ecclesia in África, 1995, n. 8). Para esse fim, propõe estruturas 

adequadas nacional, regional e continental. 
 

Em 6 de janeiro de 1989, no contexto da solenidade da Epifania – momento litúrgico 
durante o qual a Igreja sente uma renovada consciência da universalidade da sua missão e 
do consequente dever de levar a luz de Cristo a todos os povos (...) para que fosse promovida 
uma orgânica solidariedade pastoral em todo o território africano e nas ilhas contíguas 
(Ecclesia in África, 1995, n. 5). 

 

Assim, delineando os compromissos da Igreja missionária no continente africano, 

com o propósito de tornar “uma Igreja de missão ad gentes que se torna ela própria 

missionária” (Ecclesia in África, 1995, n. 8).   



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

No ano de 2013, Papa Francisco na Exortação apostólica, Evangelii Gaudium, sobre 

o anúncio do evangelho no mundo atual, chama para uma significativa atuação e 

testemunho num mundo cheio de ofertas de consumo, individualismo, comodismo e buscas 

desordenadas de prazeres superficiais. Realidade que fecha os corações e os ouvidos à voz 

de Deus e as necessidades dos pobres e marginalizados. Ofertas exacerbadas, que torna as 

pessoas insensíveis, pessimistas, queixosas e infelizes. As ofertas da pós-modernidade 

oferecem prazeres fáceis, imediatos e superficiais, mas que não preenchem os corações, e os 

torna indiferentes às necessidades do próximo, especialmente dos mais necessitados 

(Evangelii Gaudium, 2013, n. 2). Logo, diante de uma “sociedade técnica que multiplica 

ocasiões de prazer, mas que não provoca alegria” Evangelii Gaudium, faz um convite ao 

Evangelho da alegria. Um convite todos os cristãos a renovar seu encontro com a pessoa de 

Jesus Cristo, e fazer a experiência do amor misericordioso de Deus. Abrir-se aos irmãos e 

irmãs com a alegria e a caridade. Unidos a Ele em uma relação profunda de amor para 

transmitir aos outros a alegria do Evangelho. Exorta para superação de uma Igreja 

autorreferencial, para uma Igreja inserida nas periferias existenciais, com a opção 

preferencial pelos pobres, à libertação e superação de todo tipo de exclusão, poder e 

dominação sobre os povos. Convoca a transformação de toda Igreja para se colocar em 

estado permanente de missão baseada no amor misericordioso de Deus que move as 

entranhas (Evangelii Gaudium, 2013, n. 3,5 e 179). 

Percebe-se nesses documentos uma característica em comum de avigorar e fortalecer 

o apelo missionário da Igreja, sua natureza e compromisso com o amor que emana do 

Evangelho, para edificação do reino de paz, justiça, equidade e amor.  

 

3 A FONTE DA MISSÃO  

 

A fonte da missão é a Missão Divina (Missio Dei). Ad Gentes afirma que “segundo o 

desígnio de Deus Pai, na missão do Filho e do Espírito Santo” (Ad Gentes, 1965, n.2). Missão 

que brota do amor misericordioso de Deus trino, o Pai que enviou o Filho e o Espírito para 

realizar no interior dos corações a sua obra de amor e impelir a Igreja a sua própria 

libertação (Ad Gentes, 1965, n. 1-5). Cristo anuncia a libertação daquilo que oprime a pessoa 

humana; “eu devo anunciar a Boa Nova do Reino de Deus”. Jesus é o enviado do Pai, 

manancial da missão divina (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 6-7). A centralidade do anúncio 

de Jesus é o Reino de Deus, pois afirma, “para isso fui enviado” (Lc 4,43). 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

Redemptoris Missio afirma que fé impulsiona sair de si e ir ao encontro do outro, e 

“na fé, se fundamenta e se compreende a missão”. Jesus Cristo nos revela o Pai e nos conduz 

a Ele, e por meio Dele pode-se entrar em comunhão com o Pai, sob a ação do Espírito. Logo, 

“Deus é o motivo fundamental pelo qual a Igreja é por sua natureza missionária” 

(Redemptoris Missio, 1990, n. 4).  

A Assembleia Especial para a África reconhece o evento como um momento de graça 

para o continente. A fé dos padres sinodais representa a fé da Igreja no continente africano 

que caminha para a casa do Pai. Eles proclamam a sua fé na Trindade e confia o continente 

africano a Cristo, “convictos que só Ele, [...], pode salvar a África das dificuldades atuais e 

curá-la dos seus males” (Ecclesia in África, 1995, n. 10).  

O Papa Francisco, apresenta Jesus como fonte viva e motivo da alegria que “enche os 

corações e a vida inteira daqueles que o encontra e se deixa salvar por Ele e são libertados” 

(Evangelium Gaudium, 2013, n. 1). Apresenta Jesus Cristo como fonte da alegria de irradia 

com fervor a sua Boa Nova do Reino (Evangelium Gaudium, 2013, n. 12), pois é o 

missionário por excelência, enviado do Pai, no Espírito. Logo, “em qualquer forma de 

evangelização o primado é sempre Deus, que quis chamar-nos para cooperar com Ele e 

impelir-nos com a força do seu Espírito.” A iniciativa é sempre de Deus, porque Ele nos 

amou por primeiro (1Jo 4,19). 

 

4 OS AGENTES E DESTINATÁRIOS DA MISSÃO  

 

No evangelho de Marcos 16,15, o Senhor envia seus apóstolos a ir por todo o mundo 

e pregar o evangelho a toda às criaturas. Eles saíram, com entusiasmo e sem temor, para 

difundir o Reino de Deus com a pregação da Palavra, anunciando o Reino e semeando o 

amor de Deus a todos.  

Os documentos sobre a ação missionária da Igreja foram dirigidos a todos que têm o 

dever de conduzir a atividade missionária da Igreja. Assim sendo, o compromisso é dado a 

todos os fiéis batizados em Cristo Jesus. Porém, a obrigação maior de programar e 

implementar essa missão, segundo os documentos, é a “ordem dos bispos presidida pelo 

sucessor de Pedro com a cooperação de toda Igreja” (Ad Gentes 1965, n. 6).  

Evangelii Nuntiandi reafirma o que foi dito no Concílio Vaticano II sobre o dever que 

incumbe a Igreja de enviar em missão, porque ser missionaria é sua natureza. Afirma que 

“A obra da evangelização e um dever fundamental do povo de Deus” (Evangelii Nuntiandi, 

1975 n. 59). Esse ato de evangelizar não é uma ação individual e isolada, mas eclesial. É 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

destinada ao episcopado, ao clero e aos fiéis da Igreja, responsáveis em testemunhar o amor 

misericordioso de Deus no mundo. E, todo aquele enviado, vai como Igreja, pois cada fiel é 

membro e parte do todo da Igreja. Destarte, é mandatório ter consciência de que a atividade 

missionária, nunca é algo isolado e individual.  

Redemptoris Missio (1990, n. 20 e 64) apresenta a Igreja como terminantemente a 

serviço do Reino e incumbe ao colégio dos bispos, como primeiro responsável dessa 

atividade missionária; adverte que eles não foram consagrados apenas para uma diocese, 

mas para todo povo de Deus. Por isso, cada Igreja particular deve se abrir generosamente as 

necessidades das outras. 

Na primeira página da Exortação Apostólica Ecclesia in Africa, esclarece a quem o 

documento, antes de tudo, é dirigido, “aos bispos, aos presbíteros e diáconos, aos religiosos 

e religiosas e a todos os fiéis leigos sobre a Igreja na África e a sua missão evangelizadora 

rumo ao ano 2000” (Ecclesia in Africa, 1995, p. 1). Durante quatro semanas em que 

aconteceu a Assembleia especial do sínodo dos bispos, a Igreja que está na África celebrou a 

sua fé em Cristo ressuscitado. Esteve presentes colégio episcopal vindo de outras regiões do 

mundo e o Papa João Paulo II. Representantes do clero, dos institutos de vida consagrada 

feminina e masculina e do laicato. O sínodo revelou um acontecimento de esperança e de 

ressurreição para África em seu momento de desânimo e obscuridade. Nele, foram 

examinados “as luzes e as sombras, os desafios e as perspectivas da evangelização na África 

ao aproximar do terceiro milênio da fé Cristã” (Ecclesia in Africa, 1995, n. 1). Igualmente, o 

Papa Francisco, dirige a Exortação Apostólica, Evangelli Gaudium, “ao episcopado, ao clero, 

as pessoas consagradas e aos fiéis leigos o anúncio do Evangelho no mundo atual” (EG, 2013, 

p.3). Convoca para uma nova etapa evangelizadora marcada pela alegria e indica caminhos 

para uma Igreja aberta e em saída missionária (Evangelli Gaudium, 2013, n. 1). 

Em suma, esses documentos, deixam claro que cabe aos fiéis batizados assumir, cada 

um, segundo seus dons, vocação e habilidade, a sua obrigação específica na missão da Igreja 

no mundo.  

 

5 TESTEMUNHO E COMPROMISSO  

 

Os cinco documentos, mencionam que o anúncio deve ser com palavras e com o 

testemunho, e, se preciso for, como Cristo, doar a própria vida. Ad Gentes aponta que esse 

compromisso envolve não só com as comunidades cristãs, mas abrange a participação na 

vida, cultura e na sociedade. Um serviço que se estende para melhorar a condição de vida 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

das pessoas e os libertar da fome, ignorância e escravidão. Espera-se de todo batizado uma 

presença ativa, inserida no meio do povo, fazendo brilhar a luz e o amor de Cristo. Uma 

inserção que manifeste a caridade divina, aquela com que Deus nos amou por primeiro. (Ad 

Gentes, 1965,  n. 11-12).  

Evangelii Nuntiandi (1975, n. 5) reforça o mandato missionário dos fiéis e espera 

deles uma resposta leal, humilde e corajosa permeada de ações concretas. Demanda da 

radicalidade no seguimento a Jesus Cristo e confia que o “apóstolo consagre seu tempo, 

todas as suas energias e sacrifique se for necessária a sua própria vida” (Evangelii 

Nuntiandi, 1975, n. 5). Reconhece que o concílio foi um momento de graça para Igreja e a 

tornou mais apta para dar testemunho do Reino.  

Redemptoris Missio (1990, n. 42-43 e 60) destaca a obra do Espírito Santo, animando 

e fazendo possível a missão da Igreja, impulsionando seus membros à obra evangelizadora. 

Ressalva que a primeira forma de evangelizar é por meio do testemunho de vida, e diante 

das contradições do mundo, este testemunho deve ser corajoso e profético. Aporta que, 

encarnar o evangelho nas culturas, o diálogo ecumênico, inter-religioso e a promoção da 

educação das consciências à caridade, é parte do compromisso de todo batizado. 

Na Exortação Ecclesia in África (1995, n. 68, 70, 75 e 80) encontramos, além de 

pontos que se repetem sobre o dever dos cristãos, destaca o compromisso para com o 

desenvolvimento integral da pessoa humana, especialmente para com os mais pobres e 

marginalizados. Convida a ser voz dos sem voz e empenhar-se com a formação de todos os 

setores da vida eclesial, com as famílias, que na África representa “a primeira célula não 

apenas da comunidade eclesial viva, mas também da sociedade” (Ecclesia in África, 1995, n. 

68, 70, 75 e 80), tendo a Sagrada Família de Nazaré como modelo (Mt 2,14-15). Apresenta 

também a preocupação para com a situação econômica de pobreza com seu impacto negativo 

e frustrante, sobre especialmente nos jovens. A luta contra a AIDS, promoção da justiça 

social e auxílio aos refugiados e deslocados devido a situações de conflito e de guerras. 

Demandas que deve fazer parte do seu compromisso missionário na Igreja da África. 

A Evangelii Gaudium (2013, n. 3,5), convida a abrir-se aos irmãos e irmãs com alegria 

e caridade, numa relação profunda de amor com o Senhor transmitir a alegria do Evangelho. 

Abrir as portas do coração e da igreja, para ir ao encontro dos irmãos e irmãs que necessitam 

de um conforto, de amor, de paz e alegria que tão-somente o Senhor pode dar. Dar 

testemunho do Evangelho sem imposição e coerção, “mas como quem partilha uma alegria, 

indica um horizonte estupendo, oferece um banquete apetecível” (Evangelii Gaudium 2013, 

n. 3-5). Convida os cristãos/ãs a sair de si para oferecer a vida e a alegria de Jesus Cristo, 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

com entusiasmo, amor e esperança, como verdadeiras comunidades missionárias 

testemunhando o amor (Evangelii Gaudium, 2013,  n. 14, 45, 78 e 109). 

 

6 INSTITUTOS MISSIONÁRIOS E CONGREGAÇÕES RELIGIOSAS  

 

O Decreto Ad Gentes (1965, n. 27 a 34) reconhece que os Institutos missionários e 

congregações religiosas de vida ativa e contemplativa tiveram uma parte significativa na 

missão da Igreja. E, os convida a continuar a obra de caridade com coragem e entusiasmo 

da graça da vocação que lhes foi concedida. Aos de vida contemplativa pede orações, 

penitências pela conversão das pessoas e para as vocações missionárias. Convida mais 

comunidades contemplativas a abrir casas em terra de missão ad gentes. Aos institutos de 

vida religiosa ativa, seja ele de espiritualidade missionária ou não, pede para alargar suas 

atividades para terras de missões além-fronteiras. Pede para deixarem compromissos e 

ministérios menos importante para se dedicarem a atividade missionária e adaptarem suas 

constituições à abertura das missões, mesmo que não estivesse na mente de seus 

fundadores. Convida a examinar seus membros se estão realmente dando testemunho 

evangélico e abrir para eles a opção de poder participar na atividade missionária da Igreja 

no mundo. E aos Institutos de vida secular, solicita que sob a autoridade de seus bispos 

possam ajudar na cooperação e na entrega plena de si a favor das missões (Evangelii 

Nuntiandi, 1975, n. 40). 

De acordo com Evangelii Nuntiandi (1975, n. 69), o compromisso e a 

responsabilidade dos religiosos, por terem uma vida totalmente consagrada a Deus, à 

oração, ao silêncio, a penitência e ao sacrifício, são inteiramente disponíveis a dedicar-se a 

missão. O testemunho de santidade e de “total disponibilidade para Deus, para Igreja e para 

os irmãos” (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 69) e irmãs. Assim, podem testemunhar por meio 

de seus votos de despojamento (pobreza), de entrega (obediência), de pureza e transparência 

(castidade), o tempo integral. Eles são avocados a uma “pregação eloquente, capaz de tocar 

o coração mesmo dos não-cristãos” (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 69). Porque, “graças a 

sua consagração religiosa, eles são por excelência, voluntários e livres para deixar tudo e ir 

anunciar o Evangelho até as extremidades da terra” (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 69). 

Redemptoris Missio (1990, n. 65-66) aponta a tarefa dos Institutos missionários e de 

vida consagrada, convidando-os a fazer uma reflexão profunda do sentido de sua vocação 

especial e sobre aquilo que a igreja pede e espera deles. Ressalva que, embora o Concílio 

Vaticano II apontasse o compromisso de todo cristão de difundir a fé, o Espírito suscita no 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

coração dos indivíduos vocações missionárias, a Igreja suscita instituições que assumem 

como dever especifico essa tarefa missionária de amor e serviço aos povos. Assinala esta 

vocação é especial, porque exige deles uma doação total, e tempo integral, sem limites para 

obra evangelizadora. Afirma que a “Igreja sempre necessita de entregas radicais e totais, de 

impulsos novos e corajosos” (Redemptoris Missio, 1990, n. 66).     

Na África, homens e mulheres de vida consagrada são convidados ao testemunho de 

santidade, de vida fraterna, de comunhão e colaboração para com os bispos, o clero e os 

leigos. São convocados para promover e nutrir a formação integral, humana e espiritual dos 

povos africanos. E que na promoção de novos Institutos Religiosos na África, seja feito com 

claro discernimento e prudência, e que uma vez fundados, sejam ajudados a adquirir 

personalidade jurídica e atingir autonomia. Convida os Institutos Religiosos e Sociedades de 

vida consagradas que não moram na África a não irem apenas procurar vocações, mas que 

assuma um compromisso de presença ativa. E aos que lá estão, a estarem preparadas ao 

“diálogo com a criação no espírito da Igreja família” (Ecclesia in África, 1995, n. 94) que é 

característica da Igreja na África. 

Evangelii Gaudium (2013, n. 19-10, 46-49) aporta o compromisso de uma Igreja de 

portas abertas e sempre em saída, para ir ao encontro dos irmãos e irmãs que estão à 

margem da sociedade. O convite de sair é um convite missionário. Os carismas com que o 

Espírito enriquece a Igreja, e que deve ser compartilhado. Um sinal claro da autenticidade 

de um carisma é a sua eclesialidade, a sua capacidade de se inteirar harmoniosamente na 

vida do povo de Deus para o bem de todos.  (Evangelii Gaudium, 2013, n.  130).  

Evangelii Gaudium coloca o dever de evangelizar e da atividade missionária, como 

um compromisso igual para todos. Aqueles que têm um carisma especial devem 

compartilhar com o povo de Deus para o bem de todos, especialmente dos mais necessitados. 

Insiste de não cair na tentação de manter-se a distância das chagas de Cristo, mas que 

aproximem e toquem a miséria e dor humana (Evangelii Gaudium, 2013, n. 127). Portanto, 

o compromisso missionário é de todos os batizados; cada um conforme os dons que 

receberam. E, o sair não é privilégio de uns com carismas especiais, porque é a Igreja toda 

que é chamada a escancarar as portar e sair em missão.  

 

7 BISPOS E CLERO DIOCESANOS  

 

Segundo Ad Gentes os bispos foram consagrados para plena dedicação do bem e da 

salvação do mundo. Assim, eles não podem se fechar as atividades de uma única diocese, 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

mas, cooperar com as Igrejas mais necessitadas, seja com ajuda materiais, espirituais como 

com preparação e envio de seus sacerdotes para ajudar outras igrejas locais. A comunhão e 

cooperação das Igrejas são necessárias e de suma importância, é a “consciência e a abertura 

para a dilatação do corpo de Cristo é dever do colégio episcopal” (Ad Gentes, 1965, n. 38). 

Os bispos têm como dever, promover nas dioceses o espírito e o ardor missionário para 

suscitar no coração do povo e nos doentes, o espírito de sacrifício, a oferta das orações e dos 

sofrimentos para a evangelização do mundo. Favorecer vocações para Institutos 

missionários e animar o clero diocesano para missões ad gentes. “Ajudar congregações 

diocesanas para assumirem a sua parte nas missões; promover junto aos fiéis às obras dos 

Institutos missionários, mas, sobretudo, a Obras missionárias pontifícias” (Ad Gentes, 1965, 

n. 88). Preparar e enviar clero diocesano para missões além-fronteiras. Nas conferências 

episcopais devem tratar dos assuntos de cooperação missionária com Igrejas irmãs. Oferecer 

todos os anos a contribuição para as missões; estreitando assim, os laços entre Institutos 

missionários e o clero diocesano, e se possível, fundar institutos missionários diocesanos 

para as missões. Lembra que, os bispos não são locais, a eles são incumbidos à 

responsabilidade missionária da Igreja universal e o dever de incuti-la nos seus sacerdotes 

e fiéis (Ad Gentes, 1965, n. 38). 

Assim sendo, o clero diocesano tem dever para com a evangelização do mundo, e essa 

tarefa não é opcional, pois foram ordenados para o serviço da igreja missionária. Logo, todas 

as celebrações eucarísticas e as organizações pastorais devem ser missionárias. Uma vez que, 

é sua obrigação alimentar nos fiéis o desejo de compartilhar suas experiências do amor de 

Cristo. Animar as famílias ao cultivo de vocações missionárias nos próprios filhos e filhas. 

Fomentar o espírito missionário nos jovens, nas escolas cristãs, associações e pastorais. 

Pedir ajuda financeira para ajudar as missões, animar suas comunidades, os seminaristas, 

professores e alunos católicos para que se abram às necessidades missionárias e ao diálogo 

com os povos de outras religiões. Enfim, o documento faz um apelo especial para não faltar 

o aspecto missionário nas formações dos fiéis e em especial dos futuros sacerdotes (Ad 

Gentes, 1965, n. 39).  

Evangelii Nuntiandi (1975, n. 62, 68, 76, 78) afirma que, os bispos das igrejas 

particulares devem manter uma abertura a Igreja universal. Na caridade e na lealdade, 

devem ser mais missionárias, bebendo do patrimônio universal. Os Bispos unidos ao Papa 

são os mestres da fé pela virtude da ordenação episcopal. Logo, são “os educadores do povo 

de Deus na Fé” (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 62, 68, 76, 78), e, deste modo, são convidados, 

a tomar consciência do dever e responsabilidade de evangelizar e de trazer a unidade na 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

missão. Os sacerdotes são chamados a estarem unidos aos seus Bispos como colaboradores 

por uma comunhão e caridade para com o povo de Deus.  

Redemptoris Missio apresenta o colégio dos bispos, como os primeiros responsáveis 

da atividade missionária no mundo. “Para anunciar o Evangelho, para confirmar os irmãos 

na fé, para consolar a Igreja, para ir ao encontro do homem” (Redemptoris Missio, 1990, n. 

63) e mulheres. Lembra que, o Concílio Vaticano II afirmou os bispos como consagrados 

para todo mundo, assim sendo, a atividade missionária constituída aos bispos, acarreta um 

dever e compromisso de serviço no grau mais alto e sagrado da Igreja (Ad Gentes, 1965, n. 

38, 29, Redemptoris Missio, 1990, n. 63). Portanto, o dever missionário de cada bispo é 

vasto, porque o incumbe como unificador, promotor, diretor, e coordenador da atividade 

missionária universal. Comete com o dever de colaborar generosamente com as Igrejas mais 

necessitadas. E, faz um apelo especial aos bispos da América Latina de se lançarem em 

missão além-fronteiras (Redemptoris Missio, 1990, n. 64). Insiste que todo sacerdote deve 

ter uma mentalidade missionária, aberta as necessidades do mundo por meio de orações e 

do sacrifício eucarístico, se sintam solidários com a humanidade e com a igreja universal. 

 

O dom espiritual, que os presbíteros receberam na ordenação, prepara-os não para uma 
missão limitada e restrita, mas para uma vastíssima e universal missão de salvação ‘até os 
confins da Terra’, uma vez que todo o ministério sacerdotal participa da mesma amplitude 
universal da missão confiada aos apóstolos por Cristo (Redemptoris Missio, 1990, n. 67). 

 

Segundo Ecclesia in Africa, os bispos devem ter uma “conduta moral exemplar e 

impregnada de santidade” (Ecclesia in Africa, 1995, n. 98). Sua obrigação é de apascentar o 

rebanho na Igreja de Cristo, zelar pela unidade, na caridade e santidade e de colaborar com 

seus presbíteros e agentes de pastoral promovendo a formação espiritual, teológica e 

antropológica, no continente africano. Ao clero diocesano convida a ter consciência das 

exigências da evangelização na África, e viver com fidelidade o dom de sua vocação como um 

dom total para missão. Viver na unidade fraterna, fomentar sua “vida espiritual e intelectual, 

a ação apostólica e pastoral, a caridade e a solicitude recíproca, especialmente no caso dos 

sacerdotes de idade avançada, doentes ou em outra dificuldade” (Ecclesia in Africa, 1995, n. 

97). 

Para Evangelii Gaudium, os bispos devem favorecer e promover a comunhão aberta 

e missionária, para que essas vivam em um só coração e uma só alma. Se colocar em linha 

de frente para servir, para indicar o caminho e sustentar a esperança do povo. Caminhar 

com o povo, sendo misericordiosos e estimuladores do diálogo pastoral, com o desejo de 

ouvir a todos sem distinção. O Papa Francisco faz um convite aos bispos a “serem ousados e 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

criativos na tarefa de repensar os objetivos, as estruturas, o estilo e os métodos 

evangelizadores das respectivas comunidades” (Evangelii Gaudium, 2013, n. 31-33). 

Aos presbíteros convoca para assumirem “formas diferentes que requerem a 

docilidade e a criatividade missionária do Pastor e da comunidade” (Evangelii Gaudium, 

2013, n. 28). Que estejam em contato com as famílias e com a vida do povo, incentivando 

seus membros a escuta da Palavra, ao testemunho, ao diálogo, ao anúncio e a generosidade 

fraterna. Incentiva todos a serem agentes da evangelização. Pede às paróquias que sejam 

comunidades de comunidades, santuários onde seus filhos e filhas vão saciar a sede para 

continuar a caminhada. Que vivam a comunhão e orientem seus filhos e filhas para missão. 

Que as paróquias sejam centro de constante envio de missionários (Evangelii Gaudium, 

2013,  n. 29).   

 

8 ELEMENTOS E FORMA  

 

O elemento principal para anunciar o Evangelho é a própria presença do missionário. 

O contato pessoal, e o testemunho de vida, é a forma principal de divulgar a Boa Nova. 

Porquanto, para formar catequistas, fazer homilias e dialogar com outras religiões cristãs ou 

não cristãs, a pessoa do missionário/a é o elemento concreto mais eficaz de se conectar e dar 

testemunho do Evangelho (Ad Gentes, 1965, n. 6, 11). O Decreto fala que os meios de 

comunicação social, deverão ser empregados de maneira oportuna e com prudência. 

Grande parte do Evangelii Nuntiandi é dedicada as vias e meios de evangelização 

lembrando que estes devem ser adaptados para cada realidade. E, devido às diversas 

situações e circunstâncias de tempo, lugar e cultura, existem desafios para inculturação da 

liturgia da palavra, para pregação contextual, à catequese, ao ensino religioso nas escolas. 

No entanto, destaca o testemunho de vida, o contato pessoal como primeiro meio de 

evangelização. Alega que não se pode deixar de utilizar os meios potentes de comunicação 

que a sociedade oferece para o serviço da Boa Nova, uma vez que estes conseguem atingir 

multidões (Evangelii Nuntiandi, 1975, n. 40-48).  

Redemptoris Missio (1990, 42-45, 52-60), igualmente, aloca ênfase no testemunho 

como primeira forma de evangelizar. O anúncio deve ser claro e encarnado nas culturas dos 

povos pela inculturação, o diálogo com outras religiões e a promoção do desenvolvimento, a 

formação e a caridade para com os pobres. 

Cristo o comunicador por excelência foi o ponto de partida da reflexão teológica sobre 

o uso dos meios de comunicação na África, onde é preciso promover uma comunicação clara 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

e inculturada da Boa Nova e do amor de Deus revelado em Jesus Cristo. Contudo, as formas 

tradicionais de comunicação são muito eficazes e bem acessíveis e compreensivas. Assim, 

comunicação por meio de cânticos, da música, mímicas, teatro, danças, dos provérbios e dos 

contos devem ser utilizados, sendo que, tem tudo a ver com a vida, crença, tradição e cultura 

dos povos africanos.  

Os meios de comunicação moderna podem ser meios eficazes de evangelização, 

porém, os bispos sinodais fizeram várias observações ao seu uso incorreto, transmitindo 

conteúdo imoral em diversos programas que invadiram os lares e a mentalidade das pessoas 

simples. Para que meios de comunicação possam ser instrumentos de Boa Notícia, é 

necessário que princípios éticos, morais e cristãos influam no exercício da profissão. Para 

isso, é crucial proporcionar formação humana, religiosa, moral e espiritual adequada aos 

profissionais da área (Ecclesia in Africa, 1995, n. 122-124, 126). No entanto, a Igreja 

reconhece a eficácia desses meios e no Sínodo pede colaboração a nível diocesano, nacional, 

continental e universal para ajudar a Igreja da África, apontando a “solidariedade das Igrejas 

irmãs dos países mais ricos e avançados do ponto de vista tecnológico” (Ecclesia in Africa, 

1995, n. 126).  

Papa Francisco afirma que a missão e evangelização é um dever da Igreja e de cada 

cristão, que necessita do testemunho e do anúncio explícito. Observa que a pregação 

informal, por meio de uma simples e respeitosa conversa, pode acontecer espontaneamente 

em qualquer lugar (Evangelium Gaudium, 2013, n. 110, 127). Que, “a Igreja deve ser lugar 

de misericórdia gratuita, onde todos possam sentir-se acolhidos, amados, perdoados e 

animados” (Evangelium Gaudium, 2013, n. 114). Assim, apresenta a forma misericordiosa 

de mostrar o Rosto de Deus à humanidade. Para isso, uma atenção especial à inculturação 

do evangelho, e o respeito pelas culturas que oferecem formas e valores culturais e religiosos 

(Evangelium Gaudium, 2013, n. 116). Consequentemente, exige celebrações litúrgicas, 

homilias bem preparadas inculturadas, na língua do povo, e acima de tudo, estar sempre a 

escuta atenta desprovida de julgamentos e preconceitos (Evangelium Gaudium, 2013, n. 

139, 154).  

 

9 DIÁLOGO ECUMÊNICO E INTER-RELIGIOSO  

  

Os documentos aportam a questão do diálogo ecumênico e inter-religioso para maior 

respeito com os povos e suas tradições. Ad Gentes (1965, n. 11), pede aos missionários a se 

familiarizarem com as tradições religiosas presente no campo de missão e no mundo. 



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

Segundo Ad Gentes, é necessário “nutrir-se entre os neófitos o espírito ecumênico (...), deve-

se promover a ação ecumênica (...) banindo toda aparência do indiferentismo de 

confucionismo e odiosa rivalidade”, é necessário focar em cooperar “em questões sociais e 

técnicas, culturais e religiosas” (Ad Gentes, 1965, n. 15). Os sacerdotes e os agentes de 

pastorais carecem de ser educados no espírito do ecumenismo e preparados para o diálogo 

fraterno com os nãos cristão (Ad Gentes 1965, n. 16).  
Sobre esta questão do diálogo ecumênico e inter-religioso, Evangelii Nuntiandi não 

se detém muito, apenas sinaliza que diante da imensa parte da humanidade que praticam 

outras religiões não cristãs, a Igreja precisa respeitar e estimar. Diante dessa realidade, o 

Sínodo, em 1974, afirma que, “o anúncio missionário não se esgota” (Evangelii Nuntia, 1975, 

n. 53). 

No entanto, Redemptoris Missio enxerga a situação por outro ângulo e fala da 

importância do diálogo com outras religiões, realidade que faz parte da missão da Igreja. 

Entende o diálogo com as religiões não cristãs, “como método e meio para um conhecimento 

e enriquecimento recíproco, ele não está em contraposição com a missão ad gentes, pelo 

contrário, tem laços especiais com ela, e constitui uma sua expressão” (Redemtoris Missio, 

1990,  n. 55). Entende que o diálogo deve ser com profundo respeito pela ação do Espírito 

que sopra onde quer, e aponta para descobrir as sementes do Verbo e a verdade que ilumina 

todas as pessoas e todos os povos.  

O diálogo fundamenta-se na esperança e na caridade, e desafia um conhecimento 

profundo, convicto e coerente da própria tradição e religião, para compreender melhor a do 

outro. Exige humildade, lealdade e sensibilidade de identificar e reconhecer os sinais da 

presença de Cristo e da ação do Espírito que está presente e atuante em todos os povos e 

culturas de diferentes maneiras. O diálogo enriquece superar preconceitos, intolerância e 

mal-entendidos (Redemtoris Missio, 1990, n. 56). E, todos os fiéis são chamados ao diálogo, 

onde cada crente das diversas religiões testemunham “valores humanos e espirituais, 

ajudando-se a vivê-los em ordem à edificação de uma sociedade mais justa e fraterna” 

(Redemtoris Missio, 1990, n. 57).  

Em síntese, Redemptoris Missio, reconhece que o Espírito age sem limites de tempo 

e espaço, fazendo germinar as sementes do Verbo nas religiões e nos esforços humanos a 

procura da verdade e do bem. Afirma que o diálogo se baseia no respeito pela pessoa humana 

em busca de respostas às questões mais profundas da vida, e o respeito pela ação do Espírito 

em cada ser humano. No continente africano é comum ter membros da própria família que 

pertencem a várias denominações religiosas. Assim, o diálogo ecumênico e inter-religioso 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

começa dentro de casa. Destarte, iniciativas ecumênicas como a “criação de comissão 

nacional e diocesana para o ecumenismo, tradução ecumênica da Bíblia, aprofundamento 

teológico um do outro aspecto da fé Cristã, ou ainda oferecendo junto um testemunho 

evangélico em prol da justiça, da paz e do respeito da dignidade humana” (Ecclesia in África, 

1995, n. 65).  

Por outro lado, a desunião dos cristãos e um escândalo e um grande 

contratestemunho para a Igreja, onde todos são chamados a serem testemunhas de um só 

Senhor, e anunciadores de um único Evangelho. Chamados ao diálogo, ao respeito aos 

valores de outras tradições religiosas, e a desenvolverem trabalhos juntos, para promoção 

humana e pelo desenvolvimento e empenho no serviço da vida, na justiça e paz (Ecclesia in 

África, 1995, n. 66). Lembrando que, especialmente no continente africano, é indispensável 

o diálogo com os muçulmanos evitando o fundamentalismo.  

Com as Religiões Tradicionais Africanas, exige um diálogo sereno, atento e prudente. 

“Assegurar a assimilação de valores positivos, como a crença em um ser Supremo, Eterno, 

Criador, Providente e Justo Juiz, que se harmonizam bem com o conteúdo da fé” (Ecclesia 

in África, 1995, n. 67). Por isso, o Sínodo da África convida a ter um olhar respeitoso e de 

estima às Religiões Tradicionais Africanas e formação adequada sobre elas aos sacerdotes, 

religiosos e missionários que lá chegarem.  

Evangelii Gaudium lembra que o Senhor orou pedindo ao Pai para “que todos sejam 

um só” (Jo 17,21). Logo, considera a unidade e a comunhão dos cristãos como caminho para 

a credibilidade do Evangelho. Adverte sobre a gravidade do contratestemunho que causa a 

divisão dos cristãos (Evangelium Gaudium, 2013, n. 244, 245). O documento dedica os 

números 246 a 249 ao diálogo com os judeus. Eles, como os cristãos, acreditam em um único 

Deus que atua na história. Assim, “o diálogo e a amizade com os filhos de Israel fazem parte 

da vida dos discípulos de Jesus” (Evangelium Gaudium, 2013, n. 248). 
 

[...] há uma rica complementaridade que nos permite ler juntos os textos da Bíblia hebraica, 
e ajudar-nos mutuamente a desentranhar as riquezas da Palavra, bem como compartilhar 
muitas convicções éticas e a preocupação comum com a justiça e o desenvolvimento dos 
povos (Evangelium Gaudium, 2013, n. 249). 

 

Enfim, o diálogo inter-religioso é dever do cristão e condição necessária para a paz no 

mundo. Um diálogo amável e cordial, que busca a paz e a justiça social é um processo de 

purificação e enriquecimento de ambas as partes. Assim, “nunca se deve descuidar o vínculo 

essencial entre diálogo e anúncio” (Evangelium Gaudium, 2013, n. 251), e de uma 

preparação adequada para o diálogo com outras religiões presentes no mundo.  



MISSÃO DA IGREJA: abordagem por meio de documentos do Magistério Eclesial  

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

 

10 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O artigo analisou cinco documentos sobre a atividade missionária da Igreja católica 

no mundo. Observou que não obstante o contexto em que foram escritos, os apelos 

missionários são sempre renovados, atualizados e contextualizados com um propósito 

único: o testemunho e a ação missionária da Igreja no mundo. Um movimento de envio que 

começou pelo Pai que enviou seu Filho no Espírito e se expandiu com o envio dos discípulos, 

para testemunhar anunciar o Reino de Deus a todas as criaturas. Por conseguinte, todo 

batizado é missionário e agente da ação evangelizadora, pois recebe a graça de uma vocação 

missionária. E, com os dons e graça recebidos no batismo, podem e devem dar testemunho 

e compartilhar o amor misericordioso de Deus Trino a toda humanidade.  

Os documentos analisados reconhecem que alguns são chamados a consagrarem suas 

vidas para dedicar o tempo integral a esse serviço de amor e partilha. No entanto, sem 

esquecer que todos os batizados são chamados à missão na medida do dom e graças 

recebidos de Deus. Deste modo, os documentos destacam que cada membro é essencial e 

importante para contribuir com a atividade missionária da Igreja no mundo.  

Portanto, a análise comparada do contexto e propósito dos cinco documentos 

missionários examinados, transmite uma mensagem especificando o que esperam dos 

cristãos, e em particular dos membros de institutos missionários e das congregações 

religiosas. Remarca o compromisso e obrigação dos bispos e do clero diocesano, e sinaliza 

os elementos e forma para anunciar o a Boa Nova. Apontamos como os documentos 

valorizam as culturas e tradições religiosas e fazem um apelo especial à inculturação e a 

enculturação, ao diálogo ecumênico e inter-religioso.  

Esse apanhado e análise deseja contribuir para conscientização, em primeiro lugar, 

do valor de cada pessoa humana, com sua cultura, crenças, tradições religiosas que devem 

ser reconhecidas, respeitadas e valorizadas. Em segundo lugar, deseja que cada cristão, com 

seus chamados específicos, graças e dons recebidos, sinta-se comprometido com sua missão 

de expandir e melhorar o mundo, vivendo e testemunhando o Reino de Deus, venerando a 

preciosidade dos valores interculturais e inter-religiosos. Tomar consciência e reconhecer 

que ser missionário/a do Reino, significa ser verdadeiras testemunhas do amor de Deus em 

meio ao mundo plural, intercultural e inter-religioso. É essa a missão de cada cristão e da 

Igreja no mundo.     

 



NADI MARIA DE ALMEIDA  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202d10, p. 01-20, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

REFERÊNCIAS 
 
ANDRADE, Joachim. Inculturação no contexto da missão Ad gentes. In: LABONTÉ, Gilles; 
ANDRADE, Joachim (org.). Caminho para a missão: fazendo missiologia 
contextual. Brasília: ABC BSB Editora, 2008. p. 337–353. 

BÍBLIA SAGRADA. Bíblia de Jerusalém: São Paulo: Paulinas, 1989. 

FRANCISCO I, Papa. Exortação apostólica do sumo pontífice: Evangelii Gaudium – A 
alegria do Evangelho: sobre o anúncio do Evangelho no mundo atual. São Paulo: Paulus, 
2013. 

JOÃO PAULO II, Papa. Carta Encíclica do sumo pontífice: Redemptoris Missio: sobre a 
validade permanente do mandato missionário. São Paulo: Paulinas, 1991. 

JOÃO PAULO II, Papa. Exortação apostólica do sumo pontífice Pós-Sinodal: Ecclésia in 
África: Sobre a igreja em África e sua missão evangelizadora rumo ao ano 2000. 
Petrópolis: Vozes, 1995.  

PAULO VI, Papa. Decreto do Concílio Vaticano II: Decreto Ad Gentes. Sobre a atividade 
missionária da igreja. Petrópolis: Vozes, 2000. 

PAULO VI, Papa. Exortação apostólica do sumo pontífice: Evangelii Nuntiandi: sobre a 
evangelização no mundo contemporâneo. São Paulo: Paulinas, 1986. 

SOUZA, Ney de. Contexto e desenvolvimento histórico do Concílio Vaticano II. Revista 
de Teologia e Cultura, n. 02, out./nov./dez. 2005, p. 1–36. Disponível em: 
https://www.yumpu.com/pt/document/view/12792060/contexto-e-desenvolvimento-
historico-do-concilio-vaticano-ii. Acesso em: 01 out. 2024.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apoio: Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior  

Recebido em: 26-10-2024. 

Aprovado em: 08-08-2025.  

Editor de seção: Moisés Sbardelotto. 


