
              
 

 
 

DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e201a03 
 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 
 

RELIGIOUS PLURALISM  AND DECOLONIAL THOUGHT 
 

PLURALISMO RELIGIOSO Y PENSAMIENTO DECOLONIAL 
 

 

Claudio de Oliveira Ribeiro ∗ 
                            Universidade Federal de Juiz de Fora. 

Programa de Pós-graduação em Ciência da Religião. 
Juiz de Fora, MG, Brasil. 

E-mail: cdeoliveiraribeiro@gmail.com 
ORCID: 0000-0001-8660-4419 

 

RESUMO 

O texto reúne resultados de pesquisa sobre a relação entre pluralismo religioso e pensamento 
decolonial. A análise está baseada na organização de aspectos conceituais que foram se agrupando 
em torno da interface do princípio pluralista com as visões decoloniais. Neste sentido, a finalidade 
do artigo é oferecer bases conceituais sólidas para a compreensão da diversidade religiosa, tendo 
como referência as preocupações em torno da decolonialidade. Metodologicamente, a apresentação 
está organizada em quatro passos. O primeiro procura explicitar como se deu o interesse, ou mesmo 
a necessidade, pela visão decolonial no processo de formulação do princípio pluralista. O segundo 
destaca visões relativas à crítica de Achille Mbembe à democracia moderna ocidental, sobretudo a 
esteira de violência estabelecida desde os processos de colonização até o mascaramento dos 
esquemas excludentes da realidade social atual, especialmente com a efetivação de necropolíticas e 
com as formas de racismos estruturais na sociedade. O terceiro realça vozes dissonantes ao projeto 
colonial, como os grupos negros, indígenas, feministas, LGBTQIA+ e movimentos sociais que 
buscam a justiça ecossocial e o empoderamento de setores subalternos. Por fim, o quarto trata da 
noção de interculturalidade crítica, especialmente a partir da visão de Catherine Walsh, que enfatiza 
essa concepção a partir dos problemas relativos ao poder e o padrão de racialização dele, assim como 
a diferença colonial construída em função de práticas excludentes. Entre os resultados finais do 
trabalho, está, como conclusão, a indicação de tarefas decoloniais para os estudos de religião, com 
as suas respectivas problematizações práticas. 
Palavras-chave: decolonialidade; princípio pluralista; pluralismo religioso; interculturalidade; 
necropolítica. 
 

ABSTRACT 

The text presents research results on the relationship between religious pluralism and decolonial 
thought. The analysis is based on the organization of conceptual aspects that were grouped around 
the interface of the pluralist principle with decolonial visions. Neste sentido, a finalidade do artigo 
é oferecer bases conceituais sólidas para a compreensão da diversidade religiosa, tendo como 
referência as preocupações em torno da decolonialidade. Methodologically, the presentation of the 
                                                           
∗ Doutorado e mestrado em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro.  



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

results is organized in four steps. The first seeks to explain how the interest, or even the need, for 
the decolonial vision arose in the process of formulating the pluralist principle. The second 
highlights views related to Achille Mbembe's critique of modern Western democracy, especially the 
trail of violence established since the colonization processes until the masking of the exclusionary 
schemes of the current social reality, especially with the implementation of necropolitics and with 
the forms of structural racism in society. The third highlights voices that are dissonant with the 
colonial project, such as Afro and indigenous groups, feminists, LGBTQIA+ and social movements 
that seek ecosocial justice and the empowerment of subaltern groups. The fourth deals with the 
notion of critical interculturality, especially from the perspective of Catherine Walsh, who 
emphasizes this conception based on problems related to power and its racialization pattern, as 
well as the colonial difference constructed based on exclusionary practices. Entre os resultados 
finais do trabalho, está, como conclusão, a indicação de tarefas decoloniais para os estudos de 
religião, com as suas respectivas problematizações práticas. 
Keywords: decoloniality; pluralist principle; religious pluralism; interculturality; necropolitics. 

 

RESUMÉN 

El texto presenta resultados de investigaciones sobre la relación entre pluralismo religioso y 
pensamiento descolonial. El análisis se basa en la organización de aspectos conceptuales que se 
agruparon en torno a la interfaz del principio pluralista con las visiones decoloniales. Neste 
sentido, a finalidade do artigo é oferecer bases conceituais sólidas para a compreensão da diversidade 
religiosa, tendo como referência as preocupações em torno da decolonialidade. Metodológicamente, 
la presentación de resultados se organiza en cuatro pasos. El primero busca explicar cómo surgió 
el interés, o incluso la necesidad, por la visión decolonial en el proceso de formulación del principio 
pluralista. El segundo destaca visiones relacionadas con la crítica de Achille Mbembe a la 
democracia occidental moderna, especialmente al rastro de violencia establecido desde los 
procesos de colonización hasta el enmascaramiento de los esquemas excluyentes de la realidad 
social actual, especialmente con la implementación de necropolíticas y formas de estructuras 
racistas en la sociedad. El tercero destaca voces que discrepan con el proyecto colonial, como 
grupos afro e indígenas, feministas, LGBTQIA+ y movimientos sociales que buscan la justicia 
ecosocial y el empoderamiento de sectores subordinados. El cuarto aborda la noción de 
interculturalidad crítica, especialmente desde la perspectiva de Catherine Walsh, quien enfatiza 
esta concepción a partir de problemas relacionados con el poder y su patrón de racialización, así 
como la diferencia colonial construida a partir de prácticas excluyentes. Entre os resultados finais 
do trabalho, está a indicação de tarefas decoloniais para os estudos de religião, com as suas 
respectivas problematizações práticas. 
Palabras clave: descolonialidad; principio pluralista; pluralismo religioso; interculturalidad; 
necropolítica.  

 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

Esta análise está baseada na organização de aspectos conceituais que foram se 

agrupando em torno da interface do princípio pluralista com o pensamento decolonial. 

Como temos realçado, o princípio pluralista é um instrumento interdisciplinar de 

interpretação da realidade sociocultural e religiosa que, para compreendê-la melhor, 

procura dar visibilidade a experiências, visões e posicionamentos de grupos subalternos, que 

são gerados nos entrelugares, fronteiras e bordas das culturas, nas zonas interstícias do 

tecido social e nas margens das institucionalidades e dos espaços de poder (Ribeiro, 2020). 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

Ou seja, trata-se de uma ferramenta hermenêutica para compreender a diversidade religiosa 

sob uma ótica crítica às estruturas de dominação eurocêntricas, racistas, patriarcais e 

colonialistas. Em função dessa perspectiva conceitual, sobretudo o interesse em relação à 

diversidade – metodológica, religiosa e antropológica –, procuramos estar atentos e 

responder às demandas em torno das questões que surgem a partir das visões decoloniais. 

Organizamos a apresentação dos resultados da pesquisa sobre a relação entre 

pluralismo religioso e pensamento decolonial em quatro passos. O primeiro procura 

explicitar como se deu o interesse, ou mesmo a necessidade, pelas perspectivas decoloniais 

no processo de formulação do princípio pluralista. O segundo destaca visões relativas à 

crítica de Achille Mbembe à democracia moderna ocidental, sobretudo a esteira de violência 

estabelecida desde os processos de colonização até o mascaramento dos esquemas 

excludentes da realidade social atual, especialmente com a efetivação de necropolíticas e 

com as formas de racismos estruturais na sociedade. O terceiro realça vozes dissonantes ao 

projeto colonial, como os grupos negros, indígenas, feministas, LGBTQIA+ e movimentos 

sociais que buscam a justiça ecossocial e o empoderamento de setores subalternos. Por fim, 

o quarto trata da noção de interculturalidade crítica, especialmente a partir da visão de 

Catherine Walsh, que enfatiza essa concepção a partir dos problemas relativos ao poder e o 

padrão de racialização dele, assim como a diferença colonial construída em função de 

práticas excludentes. 

 
2  POR QUE O INTERESSE NO PENSAMENTO DECOLONIAL? 

 

A análise aqui proposta visa a ressaltar como a formulação do princípio pluralista 

nos despertou a atenção para a visão decolonial. Consideramos que estas duas perspectivas 

estão amalgamadas desde as primeiras reflexões, mas encontraram melhor sistematização 

no artigo Religião, decolonialidade e o princípio pluralista, publicado em 2020 pela revista 

Numen. A partir dessa abordagem, temos apresentado, de forma mais didática, recortes 

feitos com base em blocos de fontes conceituais que têm orientado e inspirado a formulação 

do princípio pluralista. São contribuições advindas de variados contextos e de diversas 

ênfases temáticas e metodológicas, o que oferece ao princípio pluralista uma perspectiva 

múltipla e interdisciplinar. Nesta oportunidade, desejamos elencar os blocos mais 

diretamente ligados às chamadas ciências humanas e sociais, não deixando de enfatizar a 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

importância das bases teológicas do princípio pluralista, que nesta análise não estão sendo 

apresentadas.1 

O primeiro bloco se refere aos estudos culturais do jamaicano-britânico Stuart Hall, 

que enfatiza o surgimento da modernidade como ato de violência e que gerou consequências 

brutais intrínsecas que prosseguem até hoje. O autor mostra, sobretudo na obra Formations 

of Modernity (1992), que a noção de moderno (associado ao ocidental) é uma forma 

ideológica de se estabelecerem um diferencial de poder e um padrão de conhecimento para 

inferiorizar culturas e povos a partir da dominação econômica. Nesse contexto, ocorre um 

duplo processo: a noção de Ocidente é, ao mesmo tempo, um produto dos meios históricos 

de domínio, bem como uma ferramenta, um paradigma, para exercer esse mesmo domínio. 

O princípio pluralista se baseia nessa visão sócio-histórica. 

O segundo bloco de sustentação teórica do princípio pluralista está associado aos 

estudos culturais do indiano-britânico Homi Bhabha, que realça a relevância da visibilidade 

e do empoderamento dos grupos subalternos a partir das negociações de poder e de saber 

que fazem nos entrelugares da cultura. Em sua obra O local da cultura (2001), o autor 

detalha o conceito de entrelugar como trabalho fronteiriço da cultura e mostra como ele está 

relacionado à visão e ao modo pelo qual grupos subalternos se posicionam perante o poder 

e realizam estratégias de empoderamento, em especial a partir de vivências cotidianas e 

comunitárias. Tais posicionamentos geram entrelugares, especialmente experimentados 

nas malhas do cotidiano, em que aparecem com maior nitidez questões de âmbito 

comunitário, social e político. É na fronteira que os grupos subalternos percebem melhor as 

estruturas de poder, de saber e de ser e encontram melhores condições de apreender suas 

próprias subjetividades, limites e possibilidades de ação. 

O terceiro bloco se baseia na visão sociológica do português Boaventura de Souza 

Santos,2 com as análises históricas do epistemicídio dos povos do Sul. Elas são resultantes 

                                                           
1Há, pelo menos, dois blocos conceituais de natureza teológica que fundamentam o princípio pluralista. Um 

deles é baseado nas contribuições da teóloga oriental Kwok Pui-Lan (2015) e do teólogo alemão Joerg Rieger 
(2008). Deles vem a contribuição sobre a importância de se explicitarem e tratarem os diferenciais de poder 
nas relações sociais, interculturais e inter-religiosas. Kwok Pui-Lan foca os temas feministas, os diálogos 
entre as diferentes fés e a noção de polidoxia. O outro bloco advém das teologias pluralistas dos vários 
continentes. Nesse quadro, temos destacado as visões latino-americanas da Libertação, em especial as dos 
brasileiros Leonardo Boff (2015) e Ivone Gebara (2017), a do uruguaio Julio de Santa Ana (1987) e da teóloga 
argentina Marcella Althaus-Reid (2019). Ainda que não formal ou usualmente identificadas como 
decoloniais, tais visões teológicas enfatizam perspectivas comuns ao decolonialismo como o empoderamento 
dos pobres, das mulheres, dos negros, dos indígenas e da população LGBTQIA+, as relações de justiça 
socioeconômica, de gênero, racial e étnica, a consideração fundamental do ecossistema para a sustentação 
da vida, e a importância política e teológica do cotidiano, da gratuidade, da sexualidade e das formas 
despojadas de vida. 

2Na formulação do princípio pluralista são muitas as contribuições extraídas das obras desse pensador. 
Posteriormente, ele foi acusado de vários casos de assédio sexual. De minha parte, em consonância com 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

de uma sociologia das ausências relativa à produção do conhecimento, e com a valorização 

de uma ecologia de saberes que pode surgir com o empoderamento desses mesmos povos 

nas fronteiras culturais. O autor, em sua obra A gramática do tempo (2010), mostra que a 

sensibilidade com as distintas expressões culturais ou religiosas, em especial as minoritárias 

ou de pouca visibilidade social ou aquelas vividas em zonas fronteiriças, contribui para uma 

sociologia das emergências. Ou seja, tanto no campo prático quanto no acadêmico emergem 

novos e variados perfis religiosos, multiplicidades de olhares, perspectivas e metodologias e 

formas plurais de atuação. 

O quarto bloco é formado pelo pensamento complexo, consagrado por Edgar Morin 

(2010) e outros autores e autoras, no qual se criticam os pilares da ciência moderna, sem, 

contudo, negar a eficácia deles. O pensamento complexo busca questionar e expandir de 

maneira crítica os pensamentos simplificadores, partindo da não completude do 

conhecimento e da aceitação da diversidade dos saberes e percepções acerca do mundo e da 

vida. A realidade é vista como um tecido de múltiplos fios interligados e em permanente 

processo de construção e reconstrução. Como tudo está em intrínseca relação, teríamos, 

assim, a relativização das compreensões simplificadoras e dicotômicas, dando lugar a 

concepções complexas e pluridimensionais da realidade. Daí a proposta da 

transdisciplinaridade, que parte de uma revisão crítica da fragmentação das ciências com 

seus efeitos diversos e propõe uma visão global da realidade capaz de resgatar a totalidade 

dela e ser ao mesmo tempo integradora e crítica. Isso nos leva a fazer um percurso que vai 

da dimensão transdisciplinar à perspectiva transreligiosa; ou seja, como nos indica Gilbraz 

Aragão (2020, p. 290), a “transdisciplinaridade engendra, pois, uma atitude trans-cultural 

e trans-religiosa”. O autor nos mostra que “a atitude trans-cultural designa a abertura de 

todas as culturas para aquilo que as atravessa e ultrapassa, indicando que nenhuma cultura 

se constitui em um lugar privilegiado a partir do qual podemos julgar universalmente as 

outras culturas” (Aragão, 2008, p. 142). De forma similar, afirma que nenhuma religião pode 

ser considerada a única verdadeira e universal, o que explica a importância de interpretações 

conjuntivas da cultura que reúnam e articulem as contradições presentes na globalidade, 

mas, sobretudo, que não desconsiderem as particularidades, as singularidades e a 

concretude das vivências. A formulação do princípio pluralista bebeu das fontes desse 

caminho.  

                                                           
diferentes vozes sociais, considero de fundamental importância que seja julgado e responsabilizado dentro 
das definições dos processos judiciais. Devido às implicações éticas dos casos e à interpelação justa de 
colegas, tenho procurado explicitar essa situação em textos, palestras e aulas sobre o princípio pluralista, 
nos quais é inevitável a referência ao autor. 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

O bloco mais significativo ou específico desta análise é formado pelas interpretações 

sociais latino-americanas que tratam da perspectiva ou do giro decolonial, como as do 

semiólogo argentino Walter Mignolo, além das do sociólogo peruano Aníbal Quijano, da 

educadora estadunidense radicada no Equador Catherine Walsh e as do filósofo argentino 

Enrique Dussel. O decolonial, que se distingue do pós-colonial ou do descolonial, indica 

uma desobediência no campo da formulação do conhecimento sem a qual “não será possível 

o desencadeamento epistêmico e, portanto, permaneceremos no domínio da oposição 

interna aos conceitos modernos e eurocentrados, enraizados nas categorias de conceitos 

gregos e latinos e nas experiências e subjetividades formadas dessas bases” (Mignolo, 2008, 

p. 288). Em linhas gerais, elas enfatizam os processos de encobrimento e de silenciamento 

das culturas historicamente marginalizadas e a necessidade de se ressaltar o valor delas para 

a produção do conhecimento. 

As perspectivas decoloniais são interpelações políticas e epistemológicas, com um 

sentido estratégico e com caráter propositivo e prático, de reconstrução de culturas, de 

instituições e de relações sociais, tendo em vista o empoderamento de grupos subalternos e 

construções críticas alternativas e plurais, tanto para as produções acadêmicas quanto para 

as práticas sociais e políticas. O princípio pluralista é devedor e, ao mesmo tempo, indicador 

dessas visões conceituais. 

As reflexões sobre os temas relativos à diversidade religiosa, nosso foco de pesquisa, 

se seguirem a lógica do princípio pluralista, não podem estar dissociadas das críticas e das 

tarefas decoloniais. Portanto, a valorização do pluralismo e da diversidade encontrada na 

cultura moderna não pode esconder ou dissimular as dimensões excludentes, ideológicas e 

violentas do processo de sua construção. Embora este seja um fator de fundamental 

importância para as análises, é fato que  

 

a perspectiva do pluralismo pressupõe alguns princípios ligados à democratização dos 
Estados modernos, como o reconhecimento das diferenças e garantias constitucionais para 
que tais diferenças possam conviver respeitosamente em sociedade. Desse cenário, surge 
o debate sobre laicidade, que envolve a perspectiva não só de convivência pacífica entre os 
grupos religiosos, mas também de busca por não favorecimentos aos grupos majoritários e 
formas de garantir uma postura o mais próxima possível da neutralidade nas relações entre 
Estado e religião (Franco; Ribeiro, 2020, p. 309). 

 

Compartilhamos da compreensão de que a conquista e a defesa da laicidade são de 

fundamental importância para os avanços sociais do ponto de vista jurídico e civil. O mesmo 

se dá na perspectiva teológica, uma vez que a laicidade do mundo e a pluralidade das culturas 

e das religiões de certa forma levam os grupos religiosos a abrirem mão de suas 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

autossuficiências. No caso no cristianismo em nossas terras, seria o movimento que sai da 

hegemonia cultural e religiosa para uma teologia aberta ao pluralismo como caminho de 

renovação da própria experiência religiosa (Barros, 2023).  

O pensamento decolonial, como sabemos, é um conjunto de perspectivas teóricas, 

transdisciplinares, advindas de diferentes contextos, que tem interpelado quase todas as 

áreas do conhecimento, especialmente a das humanidades, e o campo dos estudos de religião 

não poderia ser exceção. Uma de suas premissas básicas é que a colonialidade não é algo 

histórico e político como o colonialismo, mas uma estrutura de pensar e agir culturalmente. 

Ela está presente nas diferentes formas de organização social, imaginários e mentalidades, 

que reforça lógicas de dominação e de centralismos excludentes, como nos indicaram 

Catherine Walsh (2009), Walter Mignolo (2008) e outros autores e autoras. 

A visão colonial remonta aos processos de dominação sociocultural e política vividos 

pela humanidade em diferentes épocas e culturas, mas tem suas bases mais nítidas no 

processo de formação do que se denominou modernidade. Nesse sentido, a perspectiva 

decolonial, importantíssima para o princípio pluralista, se coloca como ação propositiva de 

desmascaramento das estruturas racistas, machistas e heteronormativas, resultantes do 

amálgama moderno entre economia e cultura forjado pela lógica binária da modernidade 

capitalista. É importante ressaltar que  

 

as formas de colonialidade podem ser encontradas em tudo o que existe na humanidade, 
porque a colonialidade é um sistema de hierarquia de conhecimento, de linguagem, de 
conceito religioso, de autoridade, de escola e de programas de estudos, de gênero, de 
sexualidade e de “condição étnica”. A colonialidade é uma rede ideológica que inclui 
renúncias da parte dos grupos subalternos ao conhecimento, ao ser e à natureza (Tostes; 
Ribeiro, 2020, p. 5). 

 
A visão decolonial, ao contrário, é a alternativa à lógica racializada de mundo. Esta 

gera elementos de colonialidade no padrão de poder hegemônico que podem ser traduzidos 

em movimentos genocidas, gestos de violência e relações de epistemicídios. A colonialidade, 

além de criar ontologias e padrões ideológicos de conhecimento, interdita certas 

epistemologias. O padrão de poder baseado na colonialidade implica também um padrão 

cognitivo, uma nova perspectiva de conhecimento dentro da qual o não europeu é visto como 

passado e primitivo e, desse modo, inferior (Dussel, 2005). 

Na perspectiva decolonial, trata-se, especialmente, do surgimento ou do realce de 

outros conhecimentos oriundos de visões e práticas resultantes de um esforço transmoderno 

“que respondem a partir de um outro lugar, do ponto de sua própria experiência cultural, 

diferente da euro-americana, portanto capaz de responder com soluções completamente 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

impossíveis para a cultura moderna única” (Dussel, 2005, p. 7). Tal esforço, atrelado às 

pedagogias decoloniais (Walsh, 2007), seria uma alternativa à configuração essencialista, 

rígida, hierárquica e excludente que distingue o Eu e o Outro, não renunciando o 

reconhecimento da diversidade.  

Não há uma única escola de pensamento dessa perspectiva teórica. O pensamento 

decolonial tem contribuições advindas de variados campos e de diversas ênfases temáticas 

e metodológicas (Wirth, 2013; Cunha, 2017). Há grupos oriundos de diferentes contextos e 

ênfases, articulados ou não, o que realça sua riqueza e diversidade temática e metodológica. 

Destacam-se, por exemplo, as reflexões dos pensamentos e epistemologias ecofeministas, 

africanas e ameríndias, em geral não devidamente consideradas ou, em alguns casos, até 

mesmo ignoradas pelos setores acadêmicos.  

 
3 O ENFRENTAMENTO DAS NECROPOLÍTICAS E DO RACISMO ESTRUTURAL  

 

Achille Mbembe, na obra Políticas da inimizade (2020), realça que a valorização do 

pluralismo e o respeito à diversidade presentes na cultura moderna não podem ocultar o 

caráter excludente, ideológico e violento sob o qual a modernidade foi construída. Tal 

consideração revela pontos cruciais da sociedade na atualidade, como a crescente escalada 

do terror, de segregações sociais e étnicas e o fechamento de fronteiras, tanto nas culturas 

forjadas no cotidiano nos diversos países de todos os continentes quanto em políticas de 

Estado.  

A visão do político mantém-se cada vez mais amalgamada com o acúmulo de 

recursos, desde a formação do que foi chamado Ocidente, e com intensidade crescente. “Essa 

estreita imbricação do capital, das tecnologias digitais, da natureza e da guerra, assim como 

as novas constelações de poder que ela possibilita, são, sem sombra de dúvida, o que mais 

frontalmente ameaça a ideia do político que até então servia de suporte para esta forma de 

governo que é a democracia” (Mbembe, 2020, p. 34). 

A democracia ocidental foi construída com o seu duplo: a conquista colonial, com 

todas as implicações originadas nas políticas sociais e econômicas coercitivas, escravagistas 

e violentas, historicamente racistas. Essa é a face noturna da democracia do Ocidente. Não 

se tratou de vínculos acidentais, mas de gemelidade. “Esse fato originário e estruturante está 

no cerne de toda e qualquer compreensão histórica da violência da ordem global 

contemporânea” (Mbembe, 2020, p. 47). 

O cruzamento entre o dado político-cultural e a forma de organização econômica, 

tanto nos empreendimentos coloniais do passado quanto na atualidade, realça o perfil do 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

racismo estrutural que marca o mundo ocidental. Trata-se da fabricação de vidas 

supérfluas, sem valor econômico, que beiram à morte. “Em grande medida, o racismo é o 

motor necropolítico, na medida em que esse nome dado à destruição organizada, é o nome 

de uma economia sacrificial cujo funcionamento exige, de um lado, a redução generalizada 

do preço da vida e, de outro, a familiarização com a perda” (Mbembe, 2020, p. 69). 

As necropolíticas geram ou reforçam lógicas de combate ao inimigo (real ou 

imaginário). Se em tempos atrás a divisão da humanidade era feita entre senhores e 

escravos, na atualidade as democracias liberais se assentam na divisão entre semelhantes e 

inimigos. A esse respeito, Mbembe (2020, p. 84) comenta:   

 

Irreprimíveis, o desejo do inimigo, o desejo do apartheid e a fantasia do extermínio 
constituem a linha de frente, em suma, a prova de fogo do início deste século. Vetores por 
excelência da descelebração contemporânea, por toda a parte eles fazem com que os regimes 
democráticos, ao abrir a boca, exalem um hálito fétido e, em delírio furioso, levem vidas de 
bêbados. 

 

Tais perspectivas são de fundamental importância para os estudos de religião, uma 

vez que estes vêm sendo interpelados pelas visões e tarefas decoloniais. A própria noção de 

religião tem sido estendida ao capital (e suas tecnologias correlatas), na medida em que 

certezas e convicções em torno dele são apresentadas como verdades inquestionáveis, nas 

quais todos devem acreditar cegamente e a elas se render. Para Mbembe (2020, p. 89), por 

exemplo,  

 

Os regimes psíquicos contemporâneos levaram ao seu nível máximo de exacerbação a 
exaltação da afetividade e, paradoxalmente, nesta era tecnotrônica e digital, o desejo da 
mitologia e a sede de mistérios. A expansão acelerada da razão algorítmica (que sabemos 
servir de apoio decisivo para a financeirização da economia) anda de mãos dadas com a 
ascensão do raciocínio mítico-religioso. 

 

O autor também apresenta o debate sobre o princípio da destruição e o princípio da 

vida. As questões em torno dele nos fazem refletir acerca dos processos nos quais o princípio 

da vida pode mais efetivamente gerar forças para o enfrentamento de, pelo menos, três das 

situações que marcam a atualidade: (i) o racismo estrutural; (ii) o imperialismo que frustra 

as condições econômicas para a partilha dos bens materiais e simbólicos; e (iii) a lógica 

violenta da guerra, da segregação e destruição dos povos subalternos. Mesmo porque  

 

encobrindo tudo o mais, o racismo era simultaneamente a força motriz dessa sociedade 
[colonial] e seu princípio destrutivo. E, como não havia nenhum eu sem o Outro – sendo o 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

Outro apenas um outro eu, mesmo que sob a forma de negação –, causar a morte do Outro 
já não se distinguia do ato de causar a própria morte (Mbembe, 2020, p. 130).  

 

Além disso, é importante também afirmar que “era da natureza do racismo sempre 

tentar evitar se esclerosar. Para preservar sua virulência e eficácia, tinha que se renovar a 

cada vez, mudar de fisionomia, metamorfosear-se” (Mbembe, 2020, p. 130). Quais seriam os 

exemplos dessas novas fisionomias do racismo hoje? Como eles interpelam os estudos de 

religião? Como exemplo de novas variedades de racismos, o autor afirma que “qualquer 

deus que não seja o da [sua] própria religião é um deus falso, um ídolo que convida ao 

sarcasmo ou que pode, em vista disso, ser profanado sem reservas” (Mbembe, 2020, p. 198). 

Tal postura pode se dar de forma explícita (como o ataque apologético de cristãos contra 

espiritualidades afro-brasileiras) ou dissimulada. A primeira forma, por razões óbvias, é de 

mais fácil identificação; o que demanda maiores esforços de análise e de reflexão é a busca 

de exemplos das maneiras dissimuladas de racismo religioso. 

Após analisar imagens e a memória daquele que é escravizado, segregado ou colocado 

em condições de humilhação e morte, Mbembe (2020, p. 189) afirma que  

 

por intermédio de todos esses gestos, transpomos de maneira alegre o tempo e as 
identidades, extirpamos a história e nos colocamos firmemente de ambos os lados do 
espelho. Ao fazer isso, não buscamos apagar esses vestígios anteriores. Procuramos sitiar o 
arquivo, grampeando por cima desses vestígios do passado nossas múltiplas silhuetas.  

 

Nesse processo de racialização e de contraponto a ela, estão as questões étnico-raciais 

e de gênero, em especial as que dizem respeito ao corpo. É de fundamental importância 

refletir como podem se tornar formas de empoderamento na sociedade e quais dessas 

formas podem ser efetivas na contraposição à globalização do apartheid, identificada pelo 

autor como “futuro imediato do mundo” (Mbembe, 2020, p. 199). Na compreensão dele, 

 

A humanidade está permanentemente em criação. Sua base comum é a vulnerabilidade, a 
começar pela do corpo exposto ao sofrimento e à degeneração. Mas a vulnerabilidade é 
também a do sujeito exposto a outras existências, que eventualmente ameaçam a sua. Sem 
um reconhecimento recíproco dessa vulnerabilidade, dificilmente haverá espaço para a 
solicitude e muito menos para o cuidado.  
Deixar-se afetar por outrem – ou estar exposto sem armadura a uma existência – constitui 
o primeiro passo rumo a essa modalidade do reconhecimento, que dificilmente se deixará 
confinar ao paradigma do senhor e do escravo, ou à dialética da impotência e da 
onipotência, ou do combate, da vitória e da derrota. Pelo contrário, o tipo de relacionamento 
resultante é uma relação de cuidado. Assim, reconhecer e aceitar a vulnerabilidade – ou 
então admitir que viver é sempre viver exposto, inclusive à morte – é ponto de partida para 
qualquer elaboração ética cujo objetivo seja, em instância, a humanidade (Mbembe, 2020, 
p. 192, grifo do original). 

 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

São diversos os desafios práticos e de construção teórica e de análise em torno dessas 

questões, alguns dos quais estão indicados ao longo desta reflexão. Merece menção a 

avaliação em torno dos exemplos concretos desse reconhecimento, tanto em nível do já 

realizado em algum contexto quanto em relação a possibilidades, viáveis ou utópicas, de 

realização.  

 

4 O EMPODERAMENTO DE VOZES DISSIDENTES 

 

Várias outras percepções podem também ser apresentadas como contraponto à visão 

colonial. Temos recorrido a análises do pluralismo antropológico, especialmente as que 

realçam a concepção do ser humano nas suas múltiplas relações com a natureza e o cosmo. 

Em função disso, temos ressaltado, pelo menos, três aspectos. O primeiro é a busca de novos 

perfis epistemológicos, tendo em vista a crítica às características antropocêntricas, 

androcêntricas e patriarcais da cultura ocidental assimiladas pelos estudos de religião. O 

segundo diz respeito à noção do humano, em seus limites e possibilidades, em especial no 

tocante à relação com a terra e o cosmo, à sua condição de coparticipante do contínuo ato 

criador divino e às possibilidades de relacionalidade e interdependência. Nas palavras do 

líder indígena Ailton Krenak (2020, p. 82): “Esse pacote chamado de humanidade vai sendo 

descolado de maneira absoluta desse organismo que é a Terra, vivendo numa abstração 

civilizatória que suprime a diversidade, nega a pluralidade das formas de vida, de existência 

e de hábitos”. O terceiro aspecto é o poder renovador da vida como expressão de alteridade 

e cuidado, com indicações práticas de reconstrução ecossocial, dentro do cenário da 

destruição ambiental e da forma de ver a fé em perspectiva plural como maneira de ser na 

vida. 

Krenak também sublinha a experiência de uma consciência coletiva, comum entre os 

povos originários, como canal de conhecimento e de orientação de escolhas:  

 

É uma forma de preservar nossa integridade, nossa ligação cósmica. Estamos andando aqui 
na Terra, mas andamos por outros lugares também. A maioria dos parentes indígenas faz 
isso. É só você olhar a produção dos mais jovens que estão interagindo com o campo da arte 
e da cultura, publicando, falando. Você percebe neles essa perspectiva coletiva. Não conheço 
nenhum sujeito de nenhum povo nosso que saiu sozinho pelo mundo. Andamos em 
constelação (Krenak, 2020, p. 39). 

 

Outro exemplo é dado por Luiz Antônio Simas e Luis Rufino, quando propõem que 

se enfatize, a partir das tradições afro-brasileiras, a noção de encantamento. Ela traz 

 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

[...] o princípio da integração entre todas as formas que habitam a biosfera, a integração 
entre o visível e o invisível (materialidade e espiritualidade) e a conexão e relação 
responsiva/responsável entre diferentes espaços-tempos (ancestralidade). Dessa maneira, 
o encantado e a prática do encantamento nada mais são que uma inscrição que comunga 
desses princípios. Para nós, é muito importante tratar a problemática colonial na 
interlocução com essa orientação. Entendemos que a matriz colonial é uma das chaves para 
pensarmos a guerra de dominação que se instaura entre mundos diferentes. Se de um lado 
temos a integração dos sistemas vivos, a conexão entre as dimensões materiais e imateriais 
e a ética ancestral, do outro lado estão a separação e a hierarquização Deus/Estado, 
humanos/herdeiros de Deus e natureza/recursos a serem transformados em prol do 
desenvolvimento humano (Simas; Rufino, 2020, p. 7).  
O encantamento dribla e enfeitiça as lógicas que querem apreender a vida em um único 
modelo, quase sempre ligado a um senso produtivista e utilitário. Daí o encanto ser uma 
pulsação que rasga o humano para lhe transformar em bicho, vento, olho d’água, pedra de 
rio e grão de areia. O encanto pluraliza o ser, o descentraliza, o evidenciando como algo que 
jamais será total, mas sim ecológico e inacabado (Simas; Rufino, 2020, p. 9). 

 

Rita Segato, ao analisar as questões de gênero sob a perspectiva decolonial, chama a 

atenção para o fato de que  

 

ao problematizar a pluralidade interna de nosso mundo, problematizamos também o 
pluralismo de mundos, a diversidade étnica. Nesse contexto, o relativismo torna-se o 
instrumento para projetar os diversos programas de verdade, que encontramos coexistindo 
pacificamente nesses mundos outros, sobre o próprio plano horizontal da verdade racional, 
hegemônica para nós. Porém, é precisamente a persistência agonística da pluralidade 
interior de verdades, da heterogeneidade de “gêneros” ou campos de pensamento e 
interpretação, dos diferentes modos em que a relação entre linguagem e realidade ocorre 
“no mesmo cérebro”, a condição de possibilidade, o único que garante um diálogo 
intercultural autêntico (Segato, 2022, p. 188).  

 

A autora apresenta ainda uma perspectiva histórica da relação entre desigualdade e 

patriarcado e exemplifica a crítica do pensamento decolonial, ao afirmar que 

 

Na colonial-modernidade, a mulher passa a ser o outro do homem, assim como o negro é 
reduzido à posição de outro do branco pelo padrão racista, e as sexualidades dissidentes 
tornam-se o outro da sexualidade heteronormativa. A modernidade inventa a norma e a 
normalidade, e reduz a diferença à anomalia (Segato, 2022, p. 40). 

 

Outro aspecto que Rita Segato aborda em sua análise antropológica é a atenção à 

necessidade de uma revisão da noção de relativismo. 

 

Costumamos recorrer ao relativismo de forma um tanto simplificadora, focalizando as 
visões de mundo de cada povo como uma totalidade. Com isso, muitas vezes não vemos ou 
minimizamos as parcialidades com pontos de vistas diferenciados e os variados grupos de 
interesse que fraturam a unidade dos povos que estudamos. Não levamos em consideração 
as relatividades internas que introduzem fissuras no suposto consenso monolítico de 
valores que, por vezes, erroneamente atribuímos às culturas. Por menor que seja a aldeia, 
sempre haverá nela dissenso e grupos de interesse que se chocam. É a partir daí que os 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

direitos humanos fazem eco às aspirações de um desses grupos (Segato, 2022, p. 134). 
 

Nossa perspectiva é que o pensamento plural, associado às tarefas decoloniais, requer 

a visibilidade e o empoderamento das pessoas e grupos que foram historicamente 

silenciados, invisibilizados e subalternalizados e se mantém na tensão dos mecanismos 

excludentes da sociedade. Isso torna complexos os processos. Não se trata de excluir vozes 

(a não ser as violentas e totalitárias), mas redimensioná-las diatopicamente a partir dos 

entrelugares da cultura. Nesse sentido, conjugar, articular, mesclar, diversificar e similares 

são palavras-chave tanto dos processos de produção de conhecimento quanto das ações 

sociais e políticas, tendo sempre em conta os diferenciais de poder que marcam toda e 

qualquer mistura. 

Em geral, os antagonistas de um projeto histórico plural e democrático formam um 

campo monopolista, que 

 

[...] institui um único deus, uma única verdade, uma única forma de bem, uma única justiça, 
um único modelo de futuro, enquanto o campo crítico deve permanecer atento ao valor do 
pluralismo de deuses, verdades e formas do bem. Uma democracia que não é pluralista é 
uma ditadura da maioria (Segato, 2022, p. 43).  

 

Em perspectiva similar, a visão ecofeminista latino-americana, por exemplo, busca, 

entre outras ênfases, não ser humanocentrada. Além disso, valoriza as dimensões do 

cotidiano, sempre reveladoras de realidades múltiplas, e da corporeidade, que também são 

produtoras de experiências diversificadas, tanto de resistência aos sistemas opressivos 

quanto de empoderamento ante os desafios sociais. Nesse sentido, conforme também temos 

tratado do pluralismo antropológico para elucidar o princípio pluralista, procuramos 

compreender o pensamento teológico feminista, sobretudo o latino-americano, e recorrer a 

ele para melhor identificar as amplas e plurais relações do humano com a dimensão 

ecológica e cósmica. 

Na mesma direção, a perspectiva ecofeminista, na base de suas reflexões e práticas, 

questiona a visão do mundo patriarcal e dualista do cristianismo. Anete Roese (2008, p. 

140), por exemplo, mostra que  

 

para o ecofeminismo, o mesmo sistema que sujeita a mulher também sujeita a natureza. O 
princípio de dominação regente é o mesmo. O poder dominador que perpassa os diferentes 
setores, que oprime e destrói, é o mesmo. É necessário, portanto, analisar a inter-relação 
entre os diferentes sistemas de poder. 

 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

A visão ecofeminista começa por desmistificar as visões hierárquica, antropocêntrica 

e androcêntrica da epistemologia patriarcal, e, como afirma Ivone Gebara (2005, p. 48), “por 

causa de sua percepção um tanto diferente dos seres humanos e sua relação com a terra e 

com todo o cosmos, a perspectiva ecofeminista propõe uma epistemologia um pouco 

diferente”. Ela caracteriza essa forma alternativa de conhecimento como interdependente, 

integradora do espírito e do corpo, contextual, holística, afetiva e inclusiva. Esse conjunto 

de experiências pode representar um impulso para mudanças sociais qualitativas, 

começando com a formação de novas formas de vida comunitária, marcadas por felicidade 

e justiça ecossocial.  

Nesse sentido, o conhecimento humano, a partir das críticas feministas, precisaria: 

(i) assumir o questionamento ao universalismo das ciências; (ii) superar o idealismo 

masculino presente nas elaborações filosóficas e teológicas que relegam a mulher à natureza, 

e o homem, à cultura; (iii) introduzir o relativismo cultural que afirma existirem diferentes 

formas de interpretar o mundo; (iv) criar uma ética plural em que as próprias pessoas 

reflitam sobre suas realidades; (v) valorizar a diversidade, a diferença, as expressões de 

subjetividade e o cotidiano na esfera científica; (vi) dar atenção às narrativas que 

apresentam não de forma linear e sistematizada diferentes aspectos da realidade; e (vii) 

pressupor, dentro de uma interculturalidade crítica, a interdependência entre todos os seres, 

a transdisciplinaridade e a complexidade das ciências (Gebara, 2017).  

Outras vozes a serem ouvidas são as dos grupos LGBTQIA+. No campo dos estudos 

de religião, se destaca a Teologia Queer de Marcella Althaus-Reid (2019), André Musskopf 

(2012) e Ana Ester Pádua Freire (2022). Para esta última autora,  

 

ao se pensar em identidades dissidentes, dissonantes e divergentes, o princípio pluralista 
se coloca em resistência às estruturas de poder que se fundamentam na cristalização das 
identidades para fins de manutenção do regime heterossexual. O exame decolonial do 
princípio pluralista não somente diagnostica a realidade, percebendo nela as estruturas de 
poder, mas também cria mecanismos de subversão (Freire, 2022, p. 195, grifo do original). 

 

As referências aos pensamentos afro e indígenas, assim como aos de grupos de 

dissidência sexual, de agrupamentos populares e de setores pobres da sociedade, urbanos 

ou rurais, constituem categorias colocadas à margem do eixo que sustenta o pensamento 

eurocentrado, dominante na academia brasileira, o que incluiu os estudos de religião 

(Sampaio, 2019). Marcado pelas lógicas iluministas, o pensamento ocidentalizado reproduz 

uma forma de conhecimento que se pauta, de maneira excludente, por um modelo de razão 

que posiciona o ser humano idealizado (branco, hétero e integrante das elites econômicas) 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

e sua racionalidade formal no centro de suas construções teóricas (Hall, 1992). O princípio 

pluralista, ao se contrapor a essas lógicas excludentes, realça as múltiplas referências e 

práticas de poder, de saber e de ser que emergem das margens da sociedade e das 

instituições.  

Dentro desse quadro, considerando o princípio pluralista, é fundamental que se dê 

maior atenção nos espaços acadêmicos e sociopolíticos a religiões e espiritualidades não 

hegemônicas, historicamente invisibilizadas. Tal perspectiva seria uma visão concreta do 

giro decolonial, como movimento teórico, prático, político e epistemológico, de resistência à 

lógica da modernidade/colonialidade.  

 
5 DIVERSIDADE RELIGIOSA E INTERCULTURALIDADE CRÍTICA 

 

Ao lado das reflexões e conceitos propostos até agora, é importante também sublinhar 

a noção de interculturalidade crítica, especialmente como nos indicou Catherine Walsh 

(2009). Ela parte dos problemas relativos ao poder e o padrão de racialização dele, assim 

como a diferença (colonial, não simplesmente cultural), construída em função de práticas 

excludentes. Apresenta vários aspectos interligados e interdependentes, que contribuem 

para o desmascaramento da neutralidade contida na ideia de universalismo. Não se trata de 

partir das questões meramente relativas à diversidade ou mesmo das diferenças, mas de 

oferecer alternativas aos problemas estruturais oriundos da colonialidade. 

A interculturalidade crítica significa um processo dinâmico e permanente de relações, 

comunicação e aprendizagem entre culturas em condições de respeito, legitimidade mútua, 

simetria e igualdade, considerados e explicitados os diferenciais de poder existentes entre 

elas. Ela corresponde a um intercâmbio firmado em perspectivas de justiça que se constrói 

entre pessoas, conhecimentos, saberes e práticas culturalmente distintas, buscando 

desenvolver um novo sentido entre elas em sua diferença e subalternalidade. 

A interculturalidade crítica requer um espaço de negociação e de tradução, em que as 

desigualdades sociais, econômicas e políticas e as relações e os conflitos de poder da 

sociedade não são mantidos ocultos, e, sim, reconhecidos e confrontados. É o 

reconhecimento de que a diferença é construída dentro de uma estrutura colonial e de matriz 

de poder patricarcal, racial e hierárquico, com homens brancos e pessoas branqueadas no 

topo da estrutura social, e povos indígenas, afrodescendentes e subalternalizados em geral 

nos degraus considerados inferiores. Daí a importância dessa visão para as análises da 

diversidade religiosa. Ela é uma tarefa social e política, entendida como meta a ser 

alcançada, que interpela o conjunto da sociedade, mas que parte de práticas e ações sociais 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

concretas e conscientes dos setores pobres e subalternalizados com vistas a criar modos de 

conhecimento, responsabilidade e solidariedade.  

Nesse sentido, a interculturalidade crítica é uma construção de e a partir das pessoas 

e grupos que sofreram e sofrem os efeitos das experiências históricas de submissão e de 

subalternização. Trata-se de uma proposta e um projeto político que também podem se 

expandir e integrar alianças com outros setores sociais que também buscam construir 

alternativas à globalização econômica e cultural neoliberal e à racionalidade ocidental 

patriarcal e excludente. Tal articulação englobaria os agrupamentos e movimentos que 

lutam tanto pela transformação social quanto pela criação de condições de poder, de saber 

e de ser muito diferentes da lógica colonial (Walsh, 2009). 

Fruto do aprofundamento do giro decolonial, a interculturalidade crítica se revela não 

somente no valor das diferenças, mas sobretudo no protagonismo popular vivenciado nos 

projetos, processos e lutas sociais que integram as forças e os movimentos de contestação à 

lógica excludente do sistema econômico e das estruturas políticas e sociais. Estas, em geral, 

reproduzem a visão do patriarcado, da supremacia branca, eurocêntrica e heteronormativa. 

Como se sabe, os movimentos insurgentes na América Latina das últimas décadas são 

diversos e variam de acordo com os contextos dos diferentes países e épocas. Há articulações 

variadas de grupos afro e indígenas, mulheres, movimentos LGBTQIA+ e de juventude que 

retomam a diferença em termos relacionais, com seus vínculos histórico-político-sociais e 

de poder, para construir e afirmar processos e práticas alternativas às lógicas coloniais, não 

somente no plano sociopolítico, mas também no epistêmico (Grassi; Ribeiro, 2023). 

No tocante aos estudos de religião, essa concepção crítica aponta para várias 

necessidades. Uma delas é a revisão do conceito moderno de religião, atentando para suas 

limitações, uma vez que ele concebe as experiências religiosas dentro de uma estrutura 

rígida de racionalidade, oferecendo-lhes apenas um escaninho ou um campo restrito e 

institucionalizado de existência, sem levar em conta as experiências totalizantes, que 

moldam estilos de vida, culturas e formas de agir. Essa visão, como é sabido, foi amalgamada 

com o desenvolvimento político e filosófico do que se convencionou chamar Ocidente, em 

geral adaptado aos cristianismos tradicionais (Hall, 1992). 

A crítica ao conceito moderno de religião revela que, por ele ser compartimentalizado 

e não valorizar a complexidade e a integralidade da vida, não favorece as compreensões mais 

orgânicas e integradoras dos espaços cotidianos, como é o caso de expressões religiosas afro-

brasileiras e orientais, entre outras (Tostes; Ribeiro, 2020). Embora a cultura moderna 

tenha se autoafirmado com base em um discurso pretensamente secular e secularizante – 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

ao buscar uma delimitação do espaço específico da religião –, o que as análises têm mostrado 

é um deslocamento do religioso para fora de suas esferas tradicionais, podendo ser 

identificado nas práticas econômicas, nas formas de entretenimento e em outras dimensões 

da vida secular e das culturas (Giumbelli, 2014). O concretamente experimentado acontece 

nos entrelugares das culturas, o que abarca o cotidiano e as fronteiras das diferentes 

dimensões da vida.  

Diante de todos esses aspectos, é possível, por intermédio da noção de polidoxia, por 

exemplo, expor os limites da razão ocidental. Rompendo com as pretensões totalitárias 

ocidentais, que por meio do pensamento ontológico moderno pensa esgotar o outro no si, 

tal visão deseja abrir caminhos para a alteridade. Para tanto, pretende superar concepções 

acerca das identidades fixas, que a partir de prerrogativas exclusivistas de superioridade 

inibem o acesso ao reconhecimento de um outro que seja diferente do mesmo. A alteridade 

é uma dimensão e realidade constitutiva do ser, compreendido sempre como inter-ser – ou 

seja, que o eu só é eu por conta de sua inter-ação com o outro (Pui-Lan, 2015). 

Tais visões, como já visto, são elementos constitutivos do princípio pluralista. Com 

suas bases conceituais, ele procura mostrar que, apesar de se pretender universal, o 

pensamento ocidental moderno tem raízes violentas com ênfases excludentes, elitistas, 

patriarcais e androcêntricas. Esse reducionismo à razão iluminista gera hierarquização 

ideológica dos saberes, retirando os espaços sociopolíticos e legitimidade epistemológica de 

outras formas de pensar e agir que fujam aos padrões do racionalismo moderno. 

Para o aprofundamento do princípio pluralista, essa crítica é importante por vários 

e diferentes motivos. Um deles é que na medida em que se fortalecem, nos diferentes 

continentes, maneiras de aproximação e cooperação inter-religiosa entre vários grupos 

religiosos e espiritualidades, em geral, mergulhadas em culturas subalternas, os elementos 

que marcam os diferenciais de poder entre elas precisam ser identificados, assumidos nos 

processos dialogais e equacionados de modo pertinente. Caso isso não seja feito, pode-se 

gerar modelos artificiais de relacionamento entre os grupos, podendo até ocultar novas 

formas de domínio. 

O princípio pluralista, em sua interpelação antropológica, indica a necessidade de 

uma nova linguagem teológica e religiosa. Esta deve ser facilitadora da criação e recriação 

de novas identidades, forjada nas expressões da corporeidade, da sexualidade e dos desejos 

humanos, associadas às dimensões místicas de formas de vida marcadas pela alteridade, 

pela afirmação da diferença, pela poesia e pelo empoderamento de grupos subalternizados 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

como os das pessoas homoafetivas, indígenas, trabalhadores e trabalhadores rurais, grupos 

de base, especialmente de mulheres, de negros e de jovens (Ribeiro, 2020).  

Para melhor compreensão do quadro de diversidade religiosa, tais perspectivas têm 

sido consideradas como relevantes. 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Quanto mais nos aprofundamos nas bases do pensamento decolonial, mais a 

diversidade religiosa se torna, por diferentes razões, ressaltada, daí nosso interesse por essa 

visão. Considerando a tríplice demanda oriunda das tarefas de decolonizar o poder, o saber 

e o ser, nas quais o princípio pluralista está assentado, as análises sociais procuram realçar 

vários aspectos e desafios teórico-práticos que também interpelam os estudos de religião e 

contribuem para melhor elucidação do quadro de pluralismo religioso.  

Entre os resultados finais de nosso trabalho de pesquisa, está a indicação de tarefas 

decoloniais, com as suas respectivas problematizações práticas, especialmente as 

decorrentes dos cruzamentos entre pluralismo religioso, necropolítica, machismos e 

racismos estruturais e epistemologias dissidentes. Tal quadro se forma tendo em vista os 

debates contemporâneos sobre laicidade, justiça social e democracia. 

Tendo em vista a delimitação das fontes e das bases bibliográficas utilizadas na 

formulação do princípio pluralista, tem sido possível identificar, em síntese, não somente 

em termos conceituais, mas também a partir de enfrentamentos na trajetória pessoal, as 

seguintes tarefas decoloniais, associadas ao propósito de visualização de novas práticas 

dialogais. 

Primeira: a crítica à visão de um pensamento único, seja no campo global das relações 

políticas, econômicas, socioculturais e religiosas que marcam a dominação Norte-Sul, seja 

no campo das relações institucionais, coletivas, de governo, entre outras, que regem a vida 

social.  

Segunda: a revisão da perspectiva de um centrocentrismo presente nas concepções 

científicas nas variadas esferas da cultura. Ele está associado às formas de racismos, 

machismos, xenofobia e homofobia que inibem processos de contextualização e de 

recontextualização de identidades culturais e se colocam como monopólio regulador das 

consciências e das práticas sociais, em geral patriarcais e heteronormativas.  

Terceira: o questionamento da visão de universalismo das ciências e da ética. Isso 

porque tal visão dissimula a particularidade que a produção de conhecimento e a 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

normatização de valores apresentam. Em geral, os conhecimentos elaborados nas esferas 

acadêmicas são marcadamente masculinos, brancos e das elites econômicas, além de 

encobrirem saberes locais e particulares, em especial os ameríndios e dos agrupamentos 

pobres e subalternos na sociedade. 

Quarta: a necessidade de se dar visibilidade no âmbito acadêmico-científico aos 

saberes dos povos tradicionais. No processo de construção de conhecimento, tal perspectiva 

precisa estar articulada com a noção de aprender a desaprender e ser marcada por certa 

desobediência epistêmica.  

Quinta: a análise crítica da supremacia restritiva da racionalidade técnico-científica 

moderna em relação às formas de subjetividade, de vivências holísticas e integradoras e do 

reconhecimento e valorização do corpo como fonte de expressão e sabedoria. Para se 

cumprir essa tarefa, é importante que se acentue a preocupação com a interdisciplinaridade, 

a complexidade e a concretude dos elementos que compõem a realidade, como requer o 

princípio pluralista.  

Sexta: uma avaliação criteriosa da forma meramente conceitual da produção do 

conhecimento, em detrimento das perspectivas narrativas, enredadas no cotidiano, nos 

entrelugares das culturas, nas diversidades, nas expressões da corporeidade e nos 

comportamentos não normativos e transgressores. A fundamentação de tal crítica requer 

uma conexão com a profundidade e potencialidade dos saberes tradicionais, conhecimentos 

alternativos e visões de mundo de grupos subalternos. 

Sétima: a revisão da noção de indivíduo desprovida da interação constituinte do 

humano com a comunidade, a história, a natureza e o cosmo.  

Oitava: o exame da ideologia das identidades fixas, pois as análises antropológicas 

mais apuradas mostram que as identidades são, em geral, fluidas, híbridas e 

permanentemente criadas e recriadas nos mais diferentes processos de fronteirização das 

experiências da vida.  

Em relação aos estudos de religião, a tarefa de se questionarem os centrocentrismos 

percorre o caminho de várias demandas. Entre elas estão: (i) a variação dos focos e objetos 

das pesquisas, não se reduzindo aos cristianismos; (ii) a busca de metodologias que atendam 

a outras formas de expressão, como as narrativas, as simbólicas, as artísticas, não se 

restringindo às visões cartesianas e lineares; (iii) conteúdos de pesquisa que revelem a 

diversidade sociocultural vivenciada nas margens sociais e as experiências do cotidiano 

gestadas nos entrelugares da cultura; (iv) as fontes que incluam a multiplicidade de 

conhecimentos, em especial de povos e grupos invisibilizados, privilegiando as contribuições 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

de mulheres, negros, indígenas; e (v) a relação entre teoria e prática, em especial que incida 

em dinâmicas que empoderem grupos subalternos. Todos esses elementos favorecem os 

esforços críticos dos variados centrismos que marcam a vida social e cooperam 

significativamente para melhor compreensão da diversidade religiosa. 

O princípio pluralista, em função de seu caráter relativizador – portanto, crítico ao 

pensamento único –, contribui para os processos de recuperação do sentido da liberdade e 

da gratuidade, que leva à indicação da presença – e, ao mesmo tempo, a necessidade – de 

espiritualidades que possam corresponder aos processos sociopolíticos decoloniais de 

aprofundamento democrático, de consolidação de direitos, de crítica às mais variadas 

formas de dominação, e à busca de alternativas à lógica imperial econômica. Tais visões de 

espiritualidade se expressam em aspectos práticos e concretos da vida social e política, como 

os processos de defesa da justiça social e econômica, dos direitos humanos e da terra, da 

cidadania e da dignidade dos pobres. Elas reforçam, não obstante suas limitações e 

ambiguidades, espaços de consciência social, coexistencialidade, alteridade, humanização, 

multiplicidade, cordialidade e integração cósmica. 

 
REFERÊNCIAS  

ALTHAUS-REID, Marcella. Deus Queer. Rio de Janeiro: Metanoia; Novos Diálogos, 
2019.  
 
ARAGÃO, Gilbraz. Do transdisciplinar ao transreligioso. In: TEPEDINO, Ana Maria; 
ROCHA, Alessandro (orgs.). A teia do conhecimento: fé, ciência e 
transdisciplinaridade. São Paulo: Paulinas, 2008, p. 133-148. 
 
ARAGÃO, Gilbraz. Transreligiosidade. In: RIBEIRO, Claudio de Oliveira; ARAGÃO, 
Gilbraz; PANASIEWICZ, Roberlei (orgs.). Dicionário do pluralismo religioso. São 
Paulo: Recriar, 2020, p. 288-295. 
 
BARROS, Marcelo. Os segredos de nosso encanto: o que a fé cristã pode aprender 
com as espiritualidades indígenas e negras. São Paulo: Recriar, 2023. 
 
BHABHA, Homi. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001. 
 
BOFF, Leonardo. Ecologia, grito da terra, grito dos pobres: dignidade e direitos da 
Mãe Terra. Petrópolis: Vozes, 2015. 
 
CUNHA, Carlos. Provocações decoloniais à teologia cristã. São Paulo: Terceira Via, 
2017.  
DUSSEL, Enrique. Europa, modernidade e eurocentrismo. In: LANDER, Edgardo. (org.). 
A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005, p. 55-70. 
 



PLURALISMO RELIGIOSO E PENSAMENTO DECOLONIAL 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
21 

FRANCO, Clarisse de; RIBEIRO, Claudio de Oliveira. A pluralidade religiosa global e 
nacional em questão. Caminhos, Goiânia, PUC Goiás, v. 18, n. 2, p. 308-324, 2020.  
 
FREIRE, Ana Ester Pádua. Um exame da ideologia das identidades fixas. In: RIBEIRO, 
Claudio de Oliveira (org.). Princípio pluralista e decolonialidade. São Paulo: Recriar, 
2022, p. 175-199. 
 
GEBARA, Ivone. As águas do meu poço. São Paulo: Brasiliense, 2005. 
 
GEBARA, Ivone. Mulheres, religião e poder: ensaios feministas. São Paulo: Terceira 
Via, 2017. 
 
GIUMBELLI, Emerson. O campo religioso em suas configurações. In: SENA, Emerson; 
SOFIATI, Flávio (orgs.). Novas leituras do campo religioso brasileiro. São Paulo: 
Ideias & Letras, 2014, p. 153-175. 
 
GRASSI, Rita; RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O lugar e a importância da concepção de 
diálogo e da noção de interculturalidade nos estudos de religião. Estudos de Religião, 
São Bernardo do Campo, Umesp, v. 37, n. 3, p. 249-274, set./dez. 2023. 
 
HALL, Stuart. Formations of Modernity. Oxford, UK: Blackwell Publishers Ltd., 1992. 
 
KRENAK, Ailton. A vida não é útil. São Paulo: Companhia das Letras, 2020. 
 
MORIN, Edgar. Ciência com consciência. 10. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2010.  
 
MBEMBE, Achille. Políticas da inimizade. São Paulo: N-1 Edições, 2020. 
 
MIGNOLO, Walter. Desobediência epistêmica: a opção descolonial e o significado de 
identidade em política. Cadernos de Letras da UFF, Niterói, UFF, n. 34, p. 287-324, 
2008. 
 
MUSSKOPF, André Sidney. Via(da)gens teológicas: itinerários para uma Teologia 
Queer no Brasil. São Paulo: Fonte Editorial, 2012. 
 
PUI-LAN, Kwok. Globalização, gênero e construção da paz: o futuro do diálogo 
interfé. São Paulo: Paulus, 2015.  
 
RIBEIRO, Claudio de Oliveira. O princípio pluralista. São Paulo: Loyola, 2020. 
 
RIBEIRO, Claudio de Oliveira. Religião, decolonialidade e o princípio pluralista. Numen, 
Juiz de Fora, UFJF, v. 23, n. 1, p. 21-40, 2020. 
 
RIEGER, Joerg. Libertando o discurso sobre Deus: pós-colonialismo e o desafio das 
margens. Estudos de Religião, São Bernardo do Campo, Umesp, v. 32, n. 34, p. 84-104, 
jan./jun. 2008. 
 
ROESE, Anete. Ecofeminismo e sustentabilidade. In: SOTER (org.). Sustentabilidade 
da vida e espiritualidade. São Paulo: Paulinas, 2008, p. 135-172.  
 



 CLAUDIO DE OLIVEIRA RIBEIRO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201a03, p. 01-22, jan./jun. 2025 - ISSN 1983-2478 
22 

SAMPAIO, Dilaine. Ciências da Religião e Teologia como área autônoma: reconfiguração 
do debate epistemológico, novos desafios e perspectivas para o estudo das (não) religiões e 
da(s) espiritualidade(s). Horizonte, Belo Horizonte, PUC Minas, v. 17, n. 53, p. 890-914, 
maio/ago. 2019. 
 
SANTA ANA, Julio de. Ecumenismo e libertação: reflexões sobre a relação entre a 
unidade cristã e o Reino de Deus. Petrópolis: Vozes, 1987. 
 
SANTOS, Boaventura de Souza. A gramática do tempo: para uma nova cultura política. 
São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SEGATO, Rita. Cenas de um pensamento incômodo: gênero, cárcere e cultura em 
uma visada decolonial. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2022 
. 
SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luis. Encantamento: sobre política de vida. Rio de 
Janeiro: Mórula Editorial, 2020. 
TOSTES, Angélica; RIBEIRO, Claudio de Oliveira. Polidoxia, entrelugares e fronteiras da 
cultura e pluralismo religioso. Reflexão, Campinas, PUC Campinas, n. 45, e204892, 
2020.  
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad crítica/Pedagogia decolonial: apuestas (des)de el in-
surgir, re-existir y re-vivir. In: Memórias del Seminário Internacional 
"Diversidad, Interculturalidad y Construcción de Ciudad". Bogotá: Universidad 
Pedagógica Nacional, 2007.  
 
WALSH, Catherine. Interculturalidad, Estado, Sociedad: Luchas (de)coloniales de 
nuestra época. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar/Abya Yala, 2009. 
 
WIRTH, Lauri. Religião e epistemologias pós-coloniais. In: PASSOS, João Décio; 
USARSKI, Frank (orgs.). Compêndio de Ciência da Religião. São Paulo: 
Paulinas/Paulus, 2013, p. 129-142. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conflito de interesses: O autor declara não haver conflito de interesses. 

Recebido em: 05-11-2024. 

Aprovado em: 31-05-2025 

Editor de seção: Flávio Senra 

 


