
              
 
 
 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n1e202c02 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

  

 

A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 1  
 

THE INFLUENCE OF DARWINISM ON THE STUDY OF RELIGIONS 
 

LA INFLUENCIA DEL DARWINISMO EN EL ESTUDIO DE LAS RELIGIONES 
 
 

 

Jane Ellen Harrison∗ 
                             Universidade de Cambridge. 

Newnham College. 
Cottingham, Reino Unido. 

 
Brasil Fernandes de Barros∗∗ 

                            Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 
Programa de Pós-graduação em Ciências da Religião. 

  Belo Horizonte, MG, Brasil. 
E-mail: brasil@netinfor.com.br 
ORCID: 0000-0002-5285-4871 

                                                                

O título deste artigo poderia muito bem ter sido “a criação, pelo darwinismo, do 

estudo científico das religiões”, mas eu temia manchar o meu tributo a um grande nome com 

qualquer sombra de exagero. Antes da publicação de A Origem das Espécies e A 

Descendência do Homem, mesmo no século XVIII, pensadores isolados, notadamente 

Hume e Herder, haviam conjecturado que as crenças ortodoxas de seus próprios dias eram 

desenvolvimentos das superstições mais cruéis do passado. No entanto, essas eram apenas 

especulações específicas de alguns céticos. A religião ainda não era considerada, de modo 

geral, como um assunto adequado para o estudo científico, havendo ainda fatos a serem 

coletados e teorias a serem deduzidas. Um Congresso de Religiões, como o que foi realizado 

recentemente em Oxford, teria sido um ato de impiedade. 

Neste curto espaço que me foi concedido, posso fazer apenas duas coisas: primeiro, e 

                                                           
1 Título Original: The Influence of Darwinism on the Study of Religions. Texto publicado originalmente como 

capítulo do livro Darwin and Modern Science: Essays in Commemoration of the Centenary of the Birth of 
Charles Darwin and of the Fiftieth Anniversary of the Publication of The Origin of Species pela Cambridge 
University Press no ano de 1909. Texto de domínio público de acordo com a Convenção de Berna. Decreto 
No 75.699, de 6 de maio de 1975.  

∗Doutora Honoris Causa em Letras pela Universidade de Durham.   
∗∗ Doutor e mestre em Ciências da Religião pela Pontifícia Universidade Católica de Minas Gerais. 

https://orcid.org/0000-0002-5285-4871


BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

de forma muito breve, tentarei indicar a atitude normal em relação à religião no início do 

século passado; segundo, e de forma mais detalhada, buscarei deixar claro qual é a 

perspectiva dos pensadores mais experientes da atualidade2. A partir dessa segunda 

investigação, espero que fique bem claro que foi a doutrina da evolução que tornou essa 

perspectiva possível e até mesmo necessária. 

O pressuposto definitivo e incontestável com relação à religião era de que ela fosse 

uma doutrina, um conjunto de alegadas verdades. Era, com efeito, o que hoje chamamos de 

Teologia e o que os antigos chamavam de Mitologia. O ritual quase não era considerado e, 

quando considerado, era tido como uma forma na qual as crenças, já definidas e fixadas 

como dogma, encontravam um modo natural de expressão. Isso, como veremos mais 

adiante, é um grave erro, ou melhor, uma meia-verdade muito equivocada. Credos, 

doutrinas, teologia e coisas do gênero são apenas uma parte e, a princípio, a parte menos 

importante da religião. 

Além disso, esse dogma é importante, pois se supunha ser o conteúdo essencial da 

“verdadeira” religião, era um esquema teleológico completo e inalterável, que havia sido 

revelado ao homem de uma vez por todas por um Deus altamente antropomórfico, cuja 

existência era presumida. O dever do homem em relação a essa revelação era o de aceitar 

suas doutrinas e obedecer a seus preceitos. A noção de que essa revelação havia crescido 

pouco a pouco a partir da consciência do homem e que sua tarefa era aprimorá-la teria 

parecido uma blasfêmia. A religião, assim concebida, não deixava espaço para o 

desenvolvimento. A “Verdade” podia ser apreendida, mas nunca examinada criticamente; 

sendo assim declaradamente plena e definitiva, estava fadada à estagnação. 

Os detalhes dessa suposta revelação parecem ingênuos demais para serem 

enumerados. Como Hume observou, “a teologia popular tem um grande apetite pelo 

absurdo”. Basta lembrar que a “revelação” incluía itens como a Criação3 do mundo do nada 

em seis dias; a criação de Eva a partir de uma das costelas de Adão; a Tentação por uma 

serpente falante; a confusão de línguas na torre de Babel; a doutrina do Pecado Original; um 

esquema de salvação que exigia o Nascimento Virginal, a Expiação Vicária e a Ressurreição 

do corpo material. Esse esquema foi desdobrado em um livro infalível ou, para um grupo de 

cristãos, guardado pela tradição de uma Igreja infalível, e a aceitação ou recusa desse 

                                                           
2 Para ser precisa, devo acrescentar “na Europa”. Conscientemente, omito de minhas considerações de todo o 

imenso campo da mística oriental, porque ele permaneceu praticamente intocado pela influência do 
darwinismo. 

3 É interessante notar que a própria palavra “Criador”, hoje em dia, quase passou para a região da mitologia. 
Em vez disso, temos L'Evolution Creatrice. NT. Evolução Criadora em Francês. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

esquema implicava uma eternidade de bem ou mal. Não há uma única dessas doutrinas que 

não tenha sido reformulada, suavizada, mistificada, transformada em alegoria para algo 

mais palatável com o pensamento moderno. É difícil para a geração atual, a menos que sua 

criação tenha sido singularmente arcaica, perceber que essas doutrinas surpreendentes 

eram literalmente mantidas e creditadas como a própria essência da religião; colocá-las em 

dúvida era uma delinquência moral. 

No entanto, não passou despercebido aos viajantes e missionários que os povos 

nativos adotavam algum tipo de prática que parecia ser religiosa e acreditavam em algum 

tipo de espírito ou demônio. Portanto, além dos limites iluminados pela verdade revelada, 

uma vasta região foi atribuída à Religião Natural. A revelação original havia sido mantida 

intacta apenas por um povo escolhido, os judeus, para ser transmitida ao cristianismo. Fora 

das fronteiras de Gósen, o mundo havia se afundado nas trevas do Egito. Quando se 

observavam analogias entre os cultos primitivos e as religiões cristãs, elas eram explicadas 

como degradações; os pagãos haviam, de alguma forma, voluntariamente “perdido a luz”. 

Nossa tarefa não era estudar, mas exclusivamente convertê-los, erradicar a superstição e 

levar a tocha da revelação às “almas que jazem nas trevas pagãs”. Para nós, hoje em dia, é 

um lugar-comum da pesquisa antropológica que devemos procurar os primórdios da religião 

nas religiões dos povos primitivos, mas no século passado a mente ortodoxa estava 

convencida de que possuía uma revelação completa e luminosa pronta para ser usada; o 

estudo do que era considerado uma mera degradação parecia inútil e supérfluo. 

Mas, pode-se perguntar: se, para os ortodoxos, a religião revelada era sacrossanta e a 

religião dos primitivos era algo abaixo de qualquer consideração, por que os céticos não 

demonstraram um espírito mais liberal e não levaram até o fim as conjecturas que haviam 

aventado individualmente? A razão é simples e significativa. Os céticos também não haviam 

se libertado da pressuposição de que a essência da religião é o dogma. Seu intelectualismo, 

expressivo de todo o século XVIII, foi provavelmente fortalecido na Inglaterra pela doutrina 

protestante de um Livro infalível. Hume, sem dúvida, confundiu religião com teologia 

dogmática. A atenção de ortodoxos e céticos estava voltada para a verdade ou falsidade de 

certas proposições. Apenas algumas mentes de rara qualidade foram capazes de conceber 

minimamente que a religião poderia ser um passo necessário na evolução do pensamento 

humano. 

É muito interessante observar que Darwin, foi um líder e o maior intelectual de sua 

geração, e seu filho também foi até certo ponto, nessa questão. Sua atitude em relação à 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

religião é declarada claramente no capítulo VIII de seu livro Life and Letters4 . A bordo do 

Beagle, ele era simplesmente ortodoxo e foi ridicularizado por vários oficiais por citar a 

Bíblia como uma autoridade incontestável em algum ponto da moralidade. Em 1839, ele 

percebeu que o Antigo Testamento não era mais confiável do que os livros sagrados dos 

hindus. Em seguida, veio a crença em milagres e, em seguida, o “argumento do design” de 

Paley se desfez diante da lei da seleção natural; o sofrimento tão manifesto na natureza é 

visto como compatível mais com a seleção natural do que com a bondade e a onipotência de 

Deus. Darwin sentiu plenamente toda a ignorância que se escondia sob frases capciosas 

como “o plano da criação” e “unidade de projeto”. Finalmente, ele nos diz que “o mistério do 

início de todas as coisas é insolúvel para nós; e eu, por exemplo, devo me contentar em 

permanecer um agnóstico”. 

A palavra Agnóstico é significativa não apenas em relação à sua modéstia, mas 

também em relação à mentalidade de sua época. A religião, como fica claro, ainda é 

concebida como algo a ser conhecido, uma questão de opinião verdadeira ou falsa. A religião 

ortodoxa para Darwin se constituía de uma série de hipóteses errôneas a serem descartadas 

pouco a pouco quando se mostrassem insustentáveis. Os atos religiosos que podem resultar 

de tais convicções, ou seja, a devoção em todas as suas formas, a oração, o louvor e os 

sacramentos, não são mencionados. Está claro que eles não são, como agora para nós, 

remanescentes sociológicos de grande interesse e importância, mas sim assuntos muito 

particulares, muito pessoais, para serem discutidos. 

Huxley, escrevendo na revista Contemporary Review5, diz: “Em uma dúzia de anos, 

A Origem das Espécies operou uma revolução tão completa na ciência biológica quanto os 

Principia fizeram na astronomia”. Isso aconteceu porque, nas palavras de Helmholtz, ela 

continha “um pensamento criativo essencialmente novo”, o da continuidade da vida, a 

ausência de rupturas. Nas duas disciplinas mais conservadoras, Religião e Clássicos, esse 

fermento criativo demorou a funcionar. O próprio Darwin tinha a forte convicção de que 

“um homem não deve fazer publicações sobre um assunto sobre o qual não tenha refletido 

de forma especial e contínua” e, por isso, escreveu pouco sobre religião e com manifesta 

relutância, embora, como já foi visto, em resposta a uma pergunta frequente, ele tenha 

apresentado um esboço de seus próprios pontos de vista. Mas, mesmo assim, ele previu que 

sua doutrina deveria ter, para a história da evolução mental do ser humano, questões mais 

amplas do que aquelas com as quais ele estava preparado para lidar pessoalmente. Ele 

                                                           
4 Vol. I. p. 304. Sobre as visões religiosas de Darwin, veja também Descent of Man, 1871, Vol. i. p. 65; 2nd edit. 

Vol. I. p. 142. 
5 1871. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

escreveu, em A origem das Espécies (The Origin of Species)6 , “No futuro, vejo campos 

abertos para pesquisas muito mais importantes. A psicologia será baseada com segurança 

no fundamento já bem estabelecido pelo Sr. Herbert Spencer, o da necessária aquisição de 

cada poder e capacidade mental por gradação.” 

Em nenhum lugar, é verdade, Darwin diz definitivamente que considerava a religião 

como um conjunto de fenômenos, cujo desenvolvimento pode ser estudado do ponto de vista 

psicológico. Em vez disso, inferimos de sua devoção - no belo sentido romano - em relação 

à tradição e à associação, que a religião era para ele de alguma forma sagrada. Mas é 

encantador ver como seu coração se voltou para o novo método de estudo religioso que ele 

mesmo, ainda que de forma meio inconsciente, inaugurou. Escrevendo em 1871 para o Dr. 

Tylor, na publicação de Primitive Culture, ele diz7: “É maravilhoso como você traça o 

animismo das raças inferiores até a crença religiosa das raças mais elevadas. Isso me fará, 

no futuro, olhar para a religião - a crença na alma, etc. - de um novo ponto de vista”. 

Doravante, a psicologia deveria basear-se na “aquisição necessária de cada 

capacidade mental por gradação”. Com essas palavras memoráveis, a porta se fecha para o 

antigo e se abre para o novo horizonte. O foco mental, a partir de agora, não está na 

manutenção ou refutação de uma ortodoxia, mas na gênese e na evolução de uma 

capacidade, não na perfeição, mas no processo. A evolução contínua não deixa espaço para 

uma revelação súbita e completa. A partir de agora, temos de perguntar, não quando a 

religião foi revelada ou qual foi a revelação, mas como os fenômenos religiosos surgiram e 

se desenvolveram. Para obter uma resposta a isso, voltamo-nos com olhar novo e reverente 

para estudar “o pagão em sua cegueira” e a criança “nascida em pecado”. De fato, ainda 

enviamos missionários para converter os pagãos, mas aqui, pelo menos em Cambridge, 

antes de começarem, eles assistem a palestras sobre antropologia e religião comparada. A 

teoria da “decadência” está morta e deve ser enterrada. 

O estudo das religiões primitivas tornou-se possível e até mesmo inevitável a partir 

da teoria da evolução. Agora temos de perguntar, que novos fatos e teorias resultaram desse 

estudo. Isso nos leva ao nosso segundo ponto, a perspectiva avançada da religião nos dias de 

hoje. 

O ponto de vista que estou prestes a expor não é uma mera opinião pessoal. Para 

chegar ao meu atual ponto de vista, fui conduzida pelas investigações de mestres como os 

Drs. Wundt, Lehmann, Preuss, Bergsen, Beck e, em nosso próprio país, os Drs. Tylor e 

                                                           
6 6ª edição, p. 428. 
7 Life and Letters, Vol. in. p. 151. D. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

Frazer8. 

A religião sempre envolve dois fatores. Primeiro, um fator teórico, no qual um ser 

humano pensa sobre o invisível - sua teologia ou, se preferirmos chamá-la assim, sua 

mitologia. Segundo, o que ele faz em relação a esse desconhecido - seu ritual. Esses fatores 

dificilmente ou quase nunca ocorrem em completa separação; eles são misturados em 

proporções muito variadas. No século passado, a religião, como vimos, era considerada 

principalmente em seu aspecto teórico, como uma doutrina. A religião grega, por exemplo, 

era para a maioria das pessoas instruídas sinônimo de mitologia grega. No entanto, mesmo 

um exame superficial mostra que nem os gregos nem os romanos tinham qualquer credo ou 

dogma, qualquer formulação rígida e rápida de crença. Somente nos Mistérios Gregos9 

encontramos o que deveríamos chamar de Confiteor; e isso não é uma confissão de fé, mas 

uma declaração de ritos realizados. Quando a religião dos povos primitivos foi examinada, 

percebeu-se rapidamente que, embora houvessem crenças vagas, os credos definidos 

praticamente não existiam. O ritual era predominante e imperativo. 

Essa predominância e prioridade do ritual sobre um credo específico foi notado pela 

primeira vez pelo estudo dos selvagens, mas logo deu as mãos à psicologia moderna. A 

crença popular diz: “Penso, logo, faço”; a psicologia científica moderna diz: “Faço (ou 

melhor, reajo a estímulos externos), logo, passo a pensar”. Assim, inicia-se uma série 

recorrente: o ato e o pensamento tornam-se, por sua vez, estímulos para novos atos e 

pensamentos. Ao examinar a religião como é vista atualmente, seria, portanto, mais correto 

começar com a prática da religião, ou seja, o ritual, e depois passar para sua teoria, teologia 

ou mitologia. Mas seria mais conveniente adotar o método inverso. Para nós, protestantes, 

o conteúdo teórico da religião é muito mais familiar e, portanto, partiremos do conhecido 

para o comparativamente desconhecido. 

Procurarei evitar qualquer tentativa de definição rígida. O problema que o 

pesquisador moderno enfrenta não é determinar a essência e a definição da religião, mas 

indagar como surgiram os fenômenos religiosos, as ideias e as práticas religiosas. Agora, o 

conteúdo teórico da religião, o domínio da teologia ou mitologia, é amplamente familiar a 

todos. O mundo do invisível, do suprassensível; é o mundo do que chamamos de alma e dos 

supostos objetos da percepção da alma, espíritos, demônios, fantasmas e deuses. Como esse 

                                                           
8 Posso citar aqui apenas os livros que influenciaram especialmente meus próprios pontos de vista. São eles: 

W. Wundt, Volherpsychulogie, Leipzig, 1900. P. Beck, “Die Nachahmung”, Leipzig, 1904, e 
“Erkenntnisstheorie des primitiven Denkens” em ZeitschriJ't f. Philos. mid Philox. Kritik, 1903, p. 172, e 
1904, p. 

9 Veja meu Prolegomena to the Study of Greek Religion, p. 155, Cambridge, 1903. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

mundo surgiu? 

Recorramos aos nossos selvagens. Os sábios missionários de outrora costumavam 

fazer perguntas aos selvagens como estas: Se eles acreditavam em Deus? Se acreditavam na 

imortalidade da alma? Tomando suas próprias concepções claras, discriminadas por uma 

terminologia desenvolvida, esses missionários tentaram traduzi-las para idiomas que não 

tinham nem as palavras nem os pensamentos, apenas um substrato vago, incipiente e 

confuso, dos quais esses pensamentos e palavras se diferenciaram mais tarde. Examinemos 

esse substrato. 

Atualmente, fazemos uma distinção comum entre o que é objetivo e subjetivo; além 

disso, consideramos os dois mundos como sendo, de certa forma, opostos. Geralmente 

atribuímos ao mundo objetivo alguma realidade independente da consciência, enquanto 

pensamos no subjetivo como dependente da mente para sua existência. O mundo objetivo 

consiste em coisas perceptíveis ou nos constituintes finais aos quais a matéria é reduzida 

pela especulação física. O mundo subjetivo é o mundo das crenças, alucinações, sonhos, 

ideias abstratas, imaginações e coisas do gênero. É claro que a psicologia sabe que os 

mundos objetivo e subjetivo são interdependentes, inextricavelmente interligados, mas, 

para fins práticos, a distinção é conveniente. 

Mas o ser humano primitivo ainda não havia feito essa distinção entre objetivo e 

subjetivo. Além disso, ela é estranha a quase toda a filosofia antiga. As Ideias de Platão10, 

sua Bondade, Verdade, Beleza, seus nomes de classe, cavalo, mesa, são, é verdade, 

desmaterializadas na medida do possível, mas elas têm existência externa, além da mente 

do pensador, elas têm, de alguma forma, uma extensão espacial obscura. No entanto, tanto 

as filosofias antigas quanto o ser humano primitivo precisavam e possuíam, para fins 

práticos, uma distinção que servia tão bem quanto o subjetivo e o objetivo. Para o selvagem 

primitivo, todos os seus pensamentos, todos os objetos dos quais ele tinha consciência, seja 

por percepção ou concepção, eram reais, ou seja, tinham existência fora dele, mas podiam 

ser uma realidade de vários tipos ou graus diferentes. 

Não é difícil ver como isso acontece. Os sentidos de uma pessoa podem enganá-la. Ela 

vê o reflexo de um pássaro em um lago e, aos seus olhos, é um pássaro de verdade. Mas ao 

tentar tocá-lo percebe que de fato não é um pássaro. É por assim dizer real, mas certamente 

não tão real quanto um pássaro que pode ser tocado. Mais uma vez, essa pessoa vê a fumaça, 

ela é real para seus olhos. Ela tenta agarrá-la, mas ela se dissipa. O vento a toca, mas não 

                                                           
10 Devo essa análise psicológica dos elementos do mundo supersensual primitivo principalmente ao Dr. Beck, 

“Erkenntnisstheorie des primitiven Denkens”, ver p. 498, nota 1. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

consegue vê-lo, o que lhe causa uma sensação estranha. As coisas mais reais, são aquelas 

que afetam a maioria dos nossos sentidos e, especialmente, o que afeta o tato. 

Aparentemente, o tato é o mais profundo, o mais primitivo dos sentidos. Os demais são 

especializações e complicações. O ser humano primitivo não adota a denominação formal 

de “ilusão de ótica”, mas aprende na prática a distinguir entre coisas que afetam apenas um 

sentido e coisas que afetam dois ou mais - se não o fizesse, não sobreviveria. Mas ambas as 

classes de coisas são reais para ele. Percipi est esse11. 

Até então, o ser humano primitivo tinha feito observações reais do mundo ao seu 

redor e há coisas que despertam o interesse de apenas um sentido. Mas logo, a partir daí, 

surge uma confusão repleta de riscos, que podem ser desastrosos. Ele transita com 

naturalidade, graças à sua simplicidade mental, entre observações genuínas, mas não 

sentidas, para observações imaginárias, concedendo a ambas uma validade igual e 

secundária. Ele tem sonhos, visões, alucinações e pesadelos. Sonha que um inimigo o está 

espancando e acorda esfregando a cabeça. Depois, se lembra das coisas; isto é, para ele, todas 

são reais. Um grande chefe morreu outro dia e foi enterrado, mas ele ainda o vê em sua 

mente, o vê em sua pintura de guerra, esplêndido, vitorioso. Assim, a imagem do passado se 

junta a seus sonhos e visões para a criação desse outro mundo menos real, mas ainda assim 

real, seu outro mundo do suprassensível, do sobrenatural, um mundo cuja existência 

externa, independente de si mesmo, ele nunca questiona. 

E, naturalmente, o futuro se associa ao passado nesse mundo suprassensível. O 

indivíduo pode ter esperança, pode imaginar, pode profetizar. E, mais uma vez, as imagens 

de suas esperanças são reais; ele as vê com o olho da mente que ainda não reconheceu com 

o olho do corpo. E assim o mundo suprassensível cresce e se torna grande com o presente 

invisível, e grande também com o passado e o futuro, repleto de fantasmas dos mortos e 

sombreado por oráculos e presságios. É esse mundo suprassensível e sobrenatural que é a 

eternidade, o outro mundo, da religião primeva, não uma infinidade de tempo, mas um 

estado removido da realidade sensorial plena, um mundo no qual tudo e qualquer coisa pode 

acontecer, um mundo povoado por ancestrais demoníacos e passível de uma esplêndida 

imprecisão, de uma “quimera” negada ao presente. Não é raro que as pessoas que sabem que 

o mundo atual obedece a leis fixas não tenham dificuldade em acreditar que, há seis mil 

anos, a humanidade descende diretamente de um pedaço de um homem feito de barro e que 

a mulher foi feita de uma das costelas supérfluas dele. 

                                                           
11 NT – “Percipi est esse” ou “esse est percipi” é um princípio que foi defendido por George Berkeley, filósofo 

irlandês do século XVIII, que significa “ser é ser percebido”. Essa afirmação encapsula a visão de Berkeley de 
que a existência das coisas está intrinsecamente ligada à percepção delas por uma mente consciente. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

A formação do mundo suprassensível aparece muito claramente nas visões do ser 

humano primitivo sobre a alma e a vida após a morte. Herbert Spencer há muito tempo 

registrou a influência dos sonhos na formação de uma crença na imortalidade, mas, sendo 

ele próprio muito racional, estendeu ao ser humano primitivo uma qualidade de 

racionalidade bastante estranha. Herbert Spencer argumentou que quando um ser humano 

primitivo tinha um sonho, ele procurava explicá-lo e, ao fazê-lo, inventava um mundo 

espiritual. O erro aqui está na expressão “procurava explicá-lo”12. Inicialmente, o ser 

humano estava ocupado demais vivendo para ter tempo para pensar de forma 

desinteressada. Tinha um sonho e isso era real para ele. Não procurava explicá-lo, assim 

como não procurava explicar suas mãos e pés. Ele não era capaz de distinguir entre uma 

concepção e uma percepção, e isso é tudo. Se recordava de seus antepassados ou eles lhe 

apareciam em um sonho; portanto, eles ainda estavam vivos, mas, em geral, apenas até a 

terceira geração. Depois, não se lembrava mais deles e estes deixavam de existir. 

Em seguida, no que diz respeito à sua própria alma. Ele experimentava algo dentro 

de si, seu poder vital, sua vontade de viver, seu poder de agir, sua personalidade - como 

quisermos chamá-la. Não era capaz de tocar esse algo que era ele mesmo, mas isso era real. 

Seu amigo está vivo e um belo dia está morto; não pode se mover, não pode agir. Bem, 

alguma coisa desapareceu do que outrora foi seu amigo. Ele parou de respirar. Foi sua 

respiração? Ou ele está sangrando; foi seu sangue? Esse poder vital é algo; será que vive em 

seu coração, em seus pulmões ou em sua barriga? Ele não as viu partir; talvez sejam como o 

vento, um anima, um Geist, um fantasma. Mas novamente este reaparece em um sonho, 

apenas mais sombrio; não é a vida do homem, é uma cópia tênue do ser; é uma “imagem” 

(eidôlon)13. É como aquela coisa distorcida e instável que acompanha os passos da pessoa 

viva à luz do sol; é uma “sombra” (skia)14. 

Fantasmas e espíritos, culto aos ancestrais, a alma, oráculos, profecias; todos esses 

elementos do mundo suprassensível primitivo nós admitimos de bom grado como sendo o 

material próprio da religião; mas outros elementos são mais surpreendentes; tais como 

nomes de classes, ideias abstratas, números, figuras geométricas. Hoje em dia, não 

                                                           
12 O ser humano primitivo, como observou o Dr. Beck, não é impelido por uma Erkenntnisstrieb. O Dr. Beck 

diz ter contado mais de 30 dessas Triebe (tendências) mitológicas com as quais o ser humano primitivo foi 
dotado. 

13 NT – Eidôlon do grego antigo εἴδωλον (eídōlon, “figura, representação”), de εἶδος (eîdos, “visão”), de εἴδω 
(eídō, “eu vejo”). Dupla de aidoru, ídolo e idolum e relacionada à ideia. 

14 As duas concepções da alma, como uma essência vital, inseparável do corpo, e como um fantasma separável, 
parecem ocorrer na maioria dos sistemas primitivos. São concepções distintas, mas estão inextricavelmente 
misturadas no pensamento selvagem. As duas noções, K'drperseele e Psyche, foram discutidas 
detalhadamente em Volkerpsychologie, de Wundt, n. pp. 1-142, Leipzig, 1900. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

pensamos nesses elementos como sendo de conteúdo religioso, mas para os humanos 

primitivos todos eles faziam parte da mobília de seu mundo sobrenatural. 

Com relação aos nomes de classes, o Dr. Tylor15 mostrou como são instrutivas as 

primeiras tentativas do ser humano primitivo de chegar à ideia de uma classe. Coisas em 

que se observa semelhança, e que de fato podem ser relacionadas, são para o primitivo um 

tipo de parentesco. Uma espécie é uma família ou um número de indivíduos com um deus 

comum para cuidar deles. Essa é, por exemplo, a doutrina finlandesa da haltia16. Todo objeto 

tem sua haltia, mas os haltia não são ligados aos indivíduos, eles se interessam por todos os 

membros da espécie. Cada pedra tem sua haltia, mas essa haltia está interessada em outras 

pedras; os indivíduos desapareciam, as haltia permaneciam. 

Os nomes de classes também não pertenciam apenas ao mundo suprassensível. O 

nome próprio de uma pessoa é uma espécie de essência espiritual dela, um tipo de alma que 

deve ser cuidadosamente escondida. Ao pronunciar um nome, você traz a própria coisa à 

existência. Quando Elohim quis criar o Dia “ele chamou a Luz de ‘Dia’, e às Trevas ele 

chamou de ‘Noite’”; o grande mago pronunciou os Nomes mágicos e as Coisas passaram a 

existir. “No princípio era o Verbo” é literalmente verdadeiro, e isso reflete o fato de que nosso 

mundo conceitual passa a existir pelo processo mental de nomear17. Antigamente, as pessoas 

iam além; elas pensavam que, ao nomear os eventos, poderiam fazê-los acontecer, e o 

costume até hoje mantém o hábito mágico inveterado de desejar às pessoas “Bom dia” e 

“Feliz Natal”. 

Os números também fazem parte do mundo suprassensível que é extremamente 

religioso. Podemos ver e tocar sete maçãs, mas o próprio sete, aquela coisa maravilhosa que 

se desloca de um objeto para outro, dando-lhe seu caráter setenário, aquela coisa viva, pois 

se gera novamente na multiplicação - certamente o sete é um habitante adequado do mundo 

superior. Originalmente, todos os números habitavam lá, e uma certa santidade 

suprassensível ainda se apega ao sete e ao três. Ainda dizemos “Santo, Santo, Santo” e, de 

alguma forma mística, nos sentimos mais santos. 

A alma e o mundo suprassensível ficam cada vez mais tênues, mais raros e mais 

refinados, mas sempre deixam atrás de si nuvens de fumaça e vapor do mundo dos sentidos 

e do espaço de onde vieram. É difícil para nós, mesmo hoje em dia, usar a palavra “alma” 

                                                           
15 Primitive Culture, Vol. n. p. 245 (4th edit.), 1903 
16 NT- Uma haltija (haltia) é um espírito, gnomo ou criatura semelhante a um elfo na mitologia finlandesa que 

guarda, ajuda ou protege algo ou alguém. A palavra é possivelmente derivada do gótico haltijar, que se referia 
ao colono original de uma propriedade, embora essa não seja a única etimologia possível. Também pode ser 
derivada do verbo finlandês hallita, que significa “governar”, “comandar”, “dominar”. 

17 Para uma discussão completa sobre esse ponto, consulte Beck, Nachahmnng, p. 41, Die Sprache. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

sem cair em uma mitologia sensual. A distinção nítida dos cartesianos entre res extensa non 

cogitans e res cogitans non extensa é remota18. 

Assim, até agora, então, o ser humano, por meio dos processos de seu pensamento, 

teria criado para si um mundo suprassensível, o mundo da ilusão dos sentidos, da fumaça e 

da sombra, do sonho e do fantasma, da imaginação, do nome, do número e da imagem. O 

curso natural agora a partir daqui parece ser que esse mundo suprassensível se desenvolve 

no mundo religioso como o conhecemos, que a partir de um vago animismo com fantasmas 

de ancestrais, demônios e coisas do gênero, se desenvolvem, na devida ordem, deuses 

momentâneos (Augenblicks-Götter), deuses tribais, politeísmo e, finalmente, um 

monoteísmo puro. 

Em geral, supõe-se esse curso de desenvolvimento, mas acho que não é bem isso que 

realmente acontece. O mundo suprassensível, tal como o percebemos até agora, é teórico 

demais para ser o material completo da religião. De fato, é apenas um fator, ou melhor, é 

como se fosse um corpo sem vida que espera que um espírito vivo o possua e o inspire. Se o 

fator teórico tivesse permanecido intocado, ele teria eventualmente se separado em seus 

elementos constituintes de erro e verdade. O erro morrendo como uma metafísica tardia, a 

verdade se desenvolvendo em uma psicologia correta e científica do subjetivo. Mas o ser 

humano tem rituais e também mitologia; isto é, sente e age, assim como pensa; ou melhor, 

provavelmente sente e age muito antes de pensar definitivamente. Isso contradiz todas as 

nossas noções preconcebidas de teologia. O ser humano, imaginamos, acredita em um deus 

ou deuses e depois os adora. A ordem real parece ser que, em um sentido a ser explicado no 

momento, ele adora, sente e age, e a partir de seu sentimento e ação, projetados em seu 

pensamento confuso, desenvolve um deus. Passemos, portanto, ao nosso segundo fator na 

religião: o ritual. 

A palavra “ritual” traz à nossa mente moderna a noção de uma Igreja com um 

sacerdócio e serviços organizados. Instintivamente, pensamos em uma congregação que se 

reúne para confessar pecados, receber absolvição, orar, louvar, ouvir sermões e, 

possivelmente, participar de sacramentos. Se examinássemos esses fenômenos plenamente 

desenvolvidos, dificilmente chegaríamos mais longe na análise de nossas concepções 

religiosas do que a noção de um deus altamente antropomórfico abordado por métodos 

puramente humanos de súplica e adulação pessoal. 

Além disso, quando começamos a estudar as religiões primitivas, esperamos, a priori, 

                                                           
18 NT – Aqui a autora faz referência à visão do filósofo René Descartes (1596-1650), chamada “dualismo de 

substância”, que afirma que a mente e o corpo são duas substâncias diferentes. Enquanto o corpo é material 
(corpóreo), a mente é imaterial (incorpórea). 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

encontrar os mesmos elementos, embora em uma forma mais rude. Esperávamos ver “O 

pagão em sua cegueira curvando-se diante de madeira e pedra”, mas os fatos que realmente 

se nos apresentam são surpreendentemente diferentes. Curvar-se diante de madeira e pedra 

é uma ocupação que existe principalmente nas mentes dos escritores de hinos. O verdadeiro 

selvagem está mais ativamente engajado. Em vez de pedir a um deus que faça o que ele quer 

que seja feito, ele o faz ou tenta fazê-lo ele mesmo; em vez de orações, ele profere feitiços. 

Em suma, ele está ocupado praticando magia e, acima de tudo, está empenhado em dançar 

danças mágicas. Quando o primitivo quer chuva, vento ou sol, não vai à Igreja; convoca sua 

tribo e eles dançam a dança da chuva, do vento ou do sol. Quando um primitivo vai para a 

guerra, não devemos imaginar sua esposa de joelhos em casa orando por sua ausência; em 

vez disso, devemos imaginá-la dançando a noite inteira; não por mera alegria do coração ou 

para passar as horas cansativas; está dançando sua dança de guerra para lhe trazer a vitória. 

Atualmente, a magia é condenada tanto pela ciência quanto pela religião; é inútil e 

ímpia. É obsoleta e só é praticada por feiticeiros malignos em buracos e cantos obscuros. 

Sem dúvida, a magia não é religião nem ciência, mas, com toda probabilidade, é o 

protoplasma espiritual do qual a religião e a ciência se diferenciaram. Como tal, a doutrina 

da evolução nos leva a examiná-la de perto. A magia pode ser maligna e privada; hoje em 

dia, é provável que seja as duas coisas. Mas, nos primórdios, a magia era tanto para o bem 

quanto para o mal; era praticada publicamente para o bem comum. 

A essência da magia aparece mais claramente nas danças mágicas. Pensamos na 

dança como uma forma leve de recreação, praticada pelos jovens por pura alegria de viver e 

inadequada para os adultos. Mas entre os Tarahumares19 do México, a palavra para dança, 

nolávoa, significa “trabalhar”. Os homens mais velhos repreenderão os jovens dizendo: “Por 

que você não vai trabalhar?”, ou seja, por que você não dança em vez de ficar apenas olhando. 

O principal pecado religioso do qual o Tarahumare tem consciência é o fato de não ter 

dançado o suficiente e não ter feito tesgüino suficiente, seu cereal intoxicante. 

Dançar, então, é para os primitivos trabalho, é uma ação, e a dança é, em sua origem, 

uma simulação ou, talvez, uma intensificação dos processos de trabalho20. A repetição, 

regular e frequente, constitui o ritmo, e o ritmo aumenta o senso de força de vontade na 

ação. A ação rítmica pode até mesmo, como visto nas danças dos dervixes, produzir uma 

condição de êxtase. Entre os povos primitivos, o êxtase é uma condição muito valorizada; 

muitas vezes, embora nem sempre, é potencializado pelo uso de substâncias psicoativas. 

                                                           
19 Carl Lumholtz, Unknown Mexico, p. 330, London, 1903. 
20 Karl Bücher, Arbeit und Rhythmus, Leipzig (3ª ed.), 1902, passim. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

Psicologicamente, o primitivo parte do senso de sua própria força de vontade e a estimula 

por todos os meios ao seu alcance. Sentindo sua determinação forte e sem saber nada sobre 

a lei natural, não reconhece limites para seu próprio poder; sente-se um mágico, um deus; 

não reza, deseja. Além disso, deseja coletivamente21, reforçado pela vontade e ação de toda 

a sua tribo. Verdadeiramente, pode-se dizer dele: “La vie deborde l'intelligence, l'intelligence 

c'est un retrécissement.22“ 

A ampliação mágica e o enaltecimento da personalidade aparecem muito claramente 

naquilo que, infelizmente, é conhecido como danças miméticas. As danças relacionadas a 

animais ocorrem com muita frequência entre os povos primitivos. Os dançarinos se vestem 

como pássaros, animais ou peixes e reproduzem os movimentos e hábitos característicos dos 

animais representados. Essa representação é tão característica na dança mágica que, entre 

os mexicanos, a palavra para magia, navali, significa “disfarce”23. Uma dança animal muito 

comum é a dança do sapo. Quando chove, os sapos coaxam. Se você deseja chuva, vista-se 

como um sapo, coaxe e pule. Consideramos essa performance como uma imitação 

consciente. Pensamos que o indivíduo é mais ou menos como um sapo. Não é assim que o 

primitivo pensa; na verdade, ele quase não pensa; o que ele quer que seja feito, o sapo pode 

fazer coaxando e pulando, então ele coaxa e pula e, por tudo o que pode, torna-se um sapo. 

“L'intelligence animale joue sans doute les représentations plutôt qu'elle ne les pense”24. 

Entenderemos melhor esse estado primitivo da mente se estudarmos a criança 

“nascida em pecado”. Se uma criança está “brincando com leões”, não imita um leão, ou seja, 

não tenta conscientemente ser uma coisa mais ou menos parecida com um leão, ela se torna 

um. Sua reação, seu terror, é a mesma que teria se um leão de verdade estivesse ali. É esse 

poder infantil de personificação total, de ser a coisa que representamos ou até mesmo vemos 

representar, essa extensão e intensificação de nossa própria personalidade que vive no fundo 

de todos nós e é a própria sede e o segredo de nossa alegria no drama. 

A mente de uma criança é, de fato, a melhor pista para a compreensão dessa magia 

selvagem. Uma criança jovem e cheia de vitalidade não conhece limites para sua própria 

vontade, e essa é a única realidade para ela. Não é que queira, desde o início, lutar contra 

outras vontades, mas simplesmente elas não existem para ela. Como o artista, ele parte para 

o trabalho de criação, gloriosamente sozinho. Sua atitude em relação a outras vontades 

                                                           
21 O tema da alucinação coletiva como um elemento da magia foi totalmente trabalhado por MM. Hubert e 

Mauss. “Théorie générale de la Magie”, em L'Année Sociologique, 1902-3, p. 140. 
22 Henri Bergson, L'Evolution Creatrice, p. 50. NT – O texto em francês significa: “A vida transborda 

inteligência e a inteligência é limitada”. 
23 K. Th. Preuss, Archiv f. lieligionswissenschaft, 1906, p. 97. 
24 NT - A inteligência animal, sem dúvida, joga com representações ao invés de pensar nelas. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

recalcitrantes é que “elas, simplesmente existem”. Se até mesmo uma pessoa adulta se 

intoxica, se apaixona ou é submetido a uma intensa excitação, as limitações da 

personalidade desaparecem novamente. Como a criança onipotente, ele volta a ser um deus, 

e para ele todas as coisas são possíveis. Somente quando está velho e cansado é que ele deixa 

de comandar o destino. 

Os Iroqueses25 da América do Norte têm uma palavra, orenda, cujo significado é mais 

fácil de descrever do que de definir, mas parece expressar a própria alma da magia. Essa 

orenda é seu poder de fazer coisas, sua força, às vezes quase sua personalidade. Uma pessoa 

que caça bem, tem muita e boa orenda; o pássaro tímido que escapa de suas armadilhas tem 

uma boa orenda. A orenda do coelho controla a neve e fixa a profundidade em que cairá. 

Quando uma tempestade está se formando, diz-se que o mágico está fazendo sua orenda. 

Quando você mesmo está furioso, grande é a sua orenda. As notas dos pássaros são 

expressões de sua orenda. Quando o milho está amadurecendo, os iroqueses sabem que é o 

calor do sol que o amadurece, mas sabem mais: é o cigala que faz o sol brilhar e ele faz isso 

cantando, pronunciando sua orenda. Essa orenda às vezes é muito parecida com o grego 

θυμός, sua vida corporal, seu vigor, sua paixão, seu poder, a virtude que está em você para 

sentir e fazer. Essa noção de orenda, uma espécie de pan-vitalismo, é mais fluida do que o 

animismo e provavelmente é anterior a ele. É a projeção da experiência interior do ser 

humano, vaga e não analisada, no mundo exterior. 

O mana dos melanésios26 é um pouco mais especializado - nem todos as pessoas 

possuem mana - mas, em essência, é a mesma ideia. Mana não é apenas uma força, é 

também uma ação, uma qualidade, um estado, ao mesmo tempo um substantivo, um 

adjetivo e um verbo. A ideia de santidade é muito próxima a ela. As coisas que têm mana 

são tabu. Assim como orenda, ele se manifesta em ruídos, mas especialmente em ruídos 

misteriosos: é mana que está fazendo barulho nas árvores. O mana é altamente contagioso, 

pode passar de uma pedra sagrada para um ser humano ou até mesmo para sua sombra se 

atravessar a pedra. “Toda a religião melanésia”, diz o Dr. Codrington, “consiste em obter 

mana para si mesmo ou fazer com que ela seja usada em benefício próprio”27. 

Especialmente instrutiva é uma palavra em uso entre os Omaka28, wazhin-dhedhe, 

“energia diretiva, enviar”. Essa palavra significa mais ou menos o que deveríamos chamar 

                                                           
25 Hewitt, American Anthropologist, iv. i. p. 32, 1902, N.S. 
26 Codrington, The Melanesians, pp. 118, 119, 192, Oxford, 1891. 
27 Codrington, The Melanesians, p. 120, Oxford, 1891. 
28 Ver Prof. Haddon, Magic and Fetishism, p. 60, Londres, 1906. O Dr. Vierkandt (Globus, julho de 1907, p. 

41) acha que o Fernzauber é um desenvolvimento posterior do Nahzauber. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

de telepatia, enviar seu pensamento ou força de vontade para influenciar outra pessoa e 

afetar sua ação. Aqui parece que temos uma luz sobre o que sempre foi um enigma, a crença 

na magia exercida à distância. Para a vontade primitiva, a distância é praticamente 

inexistente, seu desejo intenso se sente como não espacial29. 

Por meio do exame do ritual primitivo, finalmente chegamos a um fator tangível e 

substancial na religião, uma experiência real e viva, o sentido, ou seja, a vontade, o desejo e 

o poder realmente experimentados pessoalmente pelo indivíduo e por ele projetados e 

estendidos para o resto do mundo. 

Nesse estágio, pode-se perguntar com justiça, embora a pergunta não possa ser 

respondida com certeza, “em que ponto da evolução do ser humano surge essa experiência 

religiosa?” 

Enquanto um organismo reagir imediatamente a um estímulo externo, com uma 

certeza e conformidade quase químicas, parece que não há lugar nem possibilidade para a 

experiência mágica. Mas quando surge o gérmen de um intelecto que pode prever um fim 

não realizado imediatamente, ou melhor, quando surge um desejo que sentimos e 

reconhecemos como não satisfeito, então surge o sentido da vontade e o impulso mágico 

para intensificar essa vontade. O animal, ao que parece, é preservado pelo instinto de atrair 

para seu horizonte coisas que não servem imediatamente para a conservação de sua espécie. 

Mas no momento em que o poder vital do ser humano começou a fazer exigências ao mundo 

exterior que não eram imediata e inevitavelmente realizadas em ação30, abriu-se uma porta 

para a magia, e no rastro da magia seguiram-se inúmeros erros, mas também a religião, a 

filosofia, a ciência e a arte. 

O mundo de mana, orenda e bráhman é um mundo de sentimentos, desejos, 

vontades e ações. O elemento de pensamento que pode haver nele ainda não foi diferenciado. 

Mas já vimos que um mundo suprassensível de pensamento cresceu muito cedo em resposta 

a outras necessidades, um mundo de ilusões sensoriais, sombras, sonhos, almas, fantasmas, 

ancestrais, nomes, números, imagens, um mundo que só está faltando, por assim dizer, o 

                                                           
29 Essa noção de mana, orenda, wazhin-dhedhe e similares continua viva entre os povos civilizados em 

palavras como bráhman védico na forma neutra, familiar para nós em sua forma masculina Brahman. O 
neutro, bráhman, significa poder mágico de um rito, um rito em si, fórmula, encanto, e também primeiro 
princípio, essência do universo. É primo próprio dos gregos δύναμις e φύις. Veja MM. Hubert e Mauss, 
“Théorie générale de la Magie”, p. 117, em L'Année Sociologique, VII. 

30 Devo essa observação ao Dr. K. Th. Preuss. Ele escreve (Archiv f. Relig. 1906, p. 98): “A ênfase na vontade 
nos atos mágicos é o núcleo correto. De fato, o homem deve ter a vontade de atribuir habilidades especiais a 
si mesmo e ao seu ambiente, mas ele tem a vontade assim que seu intelecto o capacita a mostrar um cuidado 
consigo mesmo que vai além do instinto. Enquanto apenas o instinto o guiar, os atos mágicos não poderão 
surgir.” Para uma análise mais detalhada da origem da magia, consulte Dr. Preuss “Ursprung der Religion 
und Kunst”, Globus, LXXXVI. e LXXXVII. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

impulso de mana para viver como uma religião. É provavelmente inútil perguntar qual dos 

dois mundos, o mundo do pensar ou o mundo do fazer, se desenvolveu primeiro31. 

É mais importante perguntar: Por que esses dois mundos se unem? Porque, ao que 

parece, mana, o elemento egomaníaco ou megalomaníaco, não consegue se satisfazer com 

as coisas reais e, portanto, vai avidamente para um mundo falso, o outro mundo 

suprassensível cujo crescimento esboçamos. Essa junção dos dois é um fato, não uma 

fantasia. Entre todos os povos primitivos, pessoas mortas, fantasmas e espíritos de todos os 

tipos tornam-se o veículo escolhido de mana. Até hoje, às vezes, insiste-se que a religião, ou 

seja, a crença na imortalidade da alma, é verdadeira “porque satisfaz o desejo mais profundo 

da natureza humana”. Os dois mundos, de mana e magia, por um lado, e de fantasmas e 

outros mundos, por outro, combinam-se tão facilmente porque têm as mesmas leis, ou 

melhor, a mesma ausência comparativa de leis. Assim como no mundo dos sonhos e dos 

fantasmas, no mundo de mana, o espaço e o tempo não oferecem obstáculos; com a magia, 

todas as coisas são possíveis. Em um mundo, o que você imagina é real; no outro, o que você 

deseja é ipso facto realizado. Ambos os mundos são egocêntricos, megalômanos, repletos de 

vontade e desejo humanos desenfreados. 

Todos nós nascemos em pecado, naquele pecado que para a ciência é “o sétimo e mais 

mortal”, o antropomorfismo, somos egocêntricos e egoprojetivos. Portanto, 

necessariamente criamos nossos deuses à nossa própria imagem. O antropomorfismo é 

frequentemente mencionado em livros sobre religião e mitologia como se fosse um último 

clímax, uma esplêndida conquista final no pensamento religioso. Primeiro, dizem, temos o 

objeto sem vida como deus (fetichismo), depois a planta ou o animal (fitomorfismo, 

teriomorfismo) e, por fim, Deus se encarna na forma humana divina. Essa maneira de 

colocar as coisas é enganosa. O antropomorfismo está no início de nossa consciência. A 

primeira conquista do pensamento do ser humano é perceber que existe algo que não seja 

ele mesmo, algum objeto para seu sujeito. Quando ele alcança essa distinção, ainda que 

vagamente, por muito, muito tempo ele só consegue pensar nessas outras coisas em termos 

de si mesmo; as plantas e os animais são pessoas com seus próprios modos, mais fortes ou 

mais fracos do que ele, mas, para todos os efeitos, humanos. 

                                                           
31 Se os estímulos externos deixam nos organismos um traço ou registro como o conhecido como Engrama, 

essa base física da memória e, portanto, do pensamento é quase coincidente com a reação do tipo mais 
elementar. Veja o discurso presidencial do Sr. Francis Darwin para a Associação Britânica, Dublin, 1908, p. 
8, e novamente Bergson coloca a memória na raiz da existência consciente, veja L'Évolution Créatrice, p. 18, 
le fond même de notre existence consciente est mémoire, c’est à dire prolongation du passée dans le présent, 
e novamente, la durée mord dans le temps et y laisse l’empreint de son dent, e novamente, l’Évolution 
implique une continuation réelle du passée par le présent. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

Mais uma vez, a criança nos ajuda a entender nosso eu primitivo. Para as crianças, os 

animais são sempre pessoas. Você promete levar uma criança para passear de carro. A 

criança chega radiante com um urso peludo nos braços. Você diz que o urso não pode ir. A 

criança começa a chorar. Você acha que é porque a criança não suporta ficar separada de um 

brinquedo. Isso não é verdade. É a dor insuportável causada ao coração humano do urso - 

uma dor que não pode ser curada por nenhuma oferta de pãezinhos. Ele queria ir, mas era 

um urso tímido e orgulhoso, e não queria dizer isso. 

A relação da magia com a religião tem sido muito contestada. De acordo com uma 

escola, a religião se desenvolve a partir da magia; de acordo com outra, embora elas acabem 

se misturando, são, no início, diametralmente opostas, sendo a magia uma espécie de ciência 

rudimentar e equivocada32, e a religião, desde o início, relacionada aos espíritos. 

Mas, deixando a controvérsia de lado, no estágio atual de nossa investigação, a relação 

entre eles se torna, creio eu, bastante clara. A magia é, se minha visão33 estiver correta, o 

elemento ativo que informa um mundo suprassensível criado para atender a outras 

necessidades. Essa mistura de teoria e prática é conveniente chamar de religião. Na prática, 

a transição da magia para a religião, do feitiço para a oração, sempre foi fácil. Enquanto a 

mana permanece impessoal, você a ordena; quando ela se personifica e ganha a forma de 

um homem crescido, você abandona o imperativo e se encolhe diante dela. Que minha 

vontade seja feita é mágica, que vossa vontade seja feita é a última palavra em religião. A 

disciplina moral envolvida na segunda é importante, mas o avanço intelectual não é 

surpreendente. 

Falei sobre o ritual mágico como se ele fosse o espírito vital que informa, sem o qual 

a religião seria uma casca vazia. No entanto, a palavra ritual, como normalmente usada, não 

transmite à nossa mente essa noção de vitalismo intenso. Em vez disso, associamos o ritual 

a algo simples e seco, uma questão de forma prescrita e repetição monótona. A associação 

está correta; o ritual tende a se tornar cada vez menos influenciado pelo impulso vital, cada 

vez mais exteriorizado. O Dr. Beck34, em sua brilhante monografia sobre Imitação, enfatizou 

a influência quase ilimitada da imitação de um indivíduo por outro na evolução da 

civilização. A imitação é um dos principais estímulos à ação. A imitação gera o costume, o 

                                                           
32 Esse ponto de vista defendido pelo Dr. Frazer está totalmente exposto em seu Golden Bough (2ª edição), p. 

73-79, Londres, 1900. Ela é criticada pelo Sr. B. E. Marett em From Spell to Prayer, Folk-Lore, XI. 1900, p. 
132, e também de forma muito completa por MM. Hubert e Mauss, “Théorie générale de la Magie”, em 
L'Année Sociologique, VII. p. 1, com a visão do Sr. Marett e a do MM. Hubert e Mauss, com o qual concordo 
substancialmente. 

33 Essa visão, conforme explicada na pág. 508 (entre as marcações de azul), é, acredito, minha contribuição 
mais séria para o assunto. Ao pensar nisso, recebi grande ajuda do Prof. Gilbert Murray. 

34 Die Nachahmung und ihre Bedeutung filr Psychologie und Volkerhunde, Leipzig, 1904. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

costume gera a santidade. No início, todo costume é sagrado. Para o selvagem, é um dever 

religioso tanto se tatuar quanto sacrificar aos seus deuses. Mas certos costumes sobrevivem 

naturalmente, porque são realmente úteis; eles realmente têm bons efeitos e, portanto, não 

precisam de sanção social. Outros são realmente inúteis, mas o ser humano é conservador e 

imitativo demais para abandoná-los. Essas se tornam rituais. O costume é cauteloso, mas la 

vie est aléatoire35. 

As observações do Dr. Beck sobre o ritual são, a meu ver, profundamente verdadeiras 

e sugestivas, mas com uma ressalva: elas são verdadeiras em relação ao ritual somente 

quando não são informadas pela experiência pessoal. Os próprios elementos do ritual sobre 

os quais o Dr. Beck dá tanta ênfase, a imitação, a repetição, a uniformidade e a coletividade 

social, foram considerados pela experiência de todos os tempos como tendo uma influência 

dupla - eles inibem o intelecto, estimulam e sugerem emoção, êxtase, transe. A Igreja de 

Roma sabe do que se trata quando prescreve a reza do rosário. Os cultos de mistérios e os 

sacramentos, descendentes diretos da magia, contêm todos ritos carregados de sugestões, 

símbolos, gestos, formulas pouco compreendidas, todo o aparato de apelo à emoção e à 

vontade - quanto mais ininteligíveis forem, melhor servirão ao seu propósito de inibir o 

pensamento. Assim, o ritual amortece o intelecto e estimula a vontade, o desejo e a emoção. 

“Les opérations magiques...sont le résultat d'une science et d'une habitude qui exaltent la 

volonté humaine au-dessus de sen limites habituelles.36“ É essa experiência pessoal, essa 

exaltação, esse senso de revelação imediata e não intelectual, de unidade mística com todas 

as coisas, que sempre reabilita um ritual que, de outra forma, estaria moribundo. 

Para resumir. O resultado de nosso exame das origens parece demonstrar que os 

fenômenos religiosos resultam de dois processos ilusórios - uma ilusão do intelecto não 

crítico, uma ilusão da vontade excessivamente confiante. A religião é, então, inteiramente 

uma ilusão? Acho que não37. Todo dogma que a religião produziu até agora é provavelmente 

falso, mas, apesar disso, o espírito religioso ou místico pode ser a única maneira de 

apreender algumas coisas, e essas são de enorme importância. Pode ser também que o 

conteúdo dessa apreensão mística não possa ser colocado na linguagem sem ser falsificado 

e distorcido, que tenha de ser sentido e vivido em vez de pronunciado e analisado 

                                                           
35 Bergson, op. cit. p. 143. 
36 Eliphas Levi, Dogme et Rituel de la haute Magle, 11. p. 32, Paris, 1861, and “A defence of Magic,” by Evelyn 

Underhill, Fortnightly Review, 1907. NT – “As operações mágicas (...) são o resultado de uma ciência e de 
um hábito que exaltam a vontade humana para além de seus limites habituais” 

37 Estou profundamente consciente de que o que digo aqui é uma opinião ou um sentimento meramente 
pessoal, sem apoio e talvez sem suporte da razão, e muito possivelmente sem valor, mas, por medo de mal-
entendidos, prefiro afirmá-lo. 



A INFLUÊNCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIÕES 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
19 

intelectualmente e, portanto, não se enquadre propriamente na categoria de verdadeiro ou 

falso, no sentido em que essas palavras são aplicadas a proposições; no entanto, pode ser 

algo para o qual “verdadeiro” seja a palavra mais próxima que existe e, muitas vezes, se não 

for necessário, pelo menos é altamente vantajoso para a vida. É por isso que o homem, por 

meio de uma série de mitologias e teologias mais ou menos grosseiramente antropomórficas, 

com seus rituais concomitantes, tenta reafirmá-las. Entretanto, não precisamos nos 

desesperar. A psicologia séria ainda é jovem e acaba de dar as mãos à fisiologia. Os 

estudantes de religião ainda são prejudicados por medievalismos como Corpo e Alma e pelas 

talvez não menos mitológicas segregações de Intelecto, Emoção e Vontade. Mas novos 

fatos38 estão se acumulando, fatos sobre a formação e o fluxo da personalidade e as relações 

entre o consciente e o subconsciente. A qualquer momento, alguma grande imaginação pode 

saltar para a escuridão, tocar os lugares secretos da vida, revelar o mistério fundamental do 

casamento do espacial com o não espacial. Atrevo-me a pensar que é em direção à apreensão 

de tais mistérios, não apenas pela razão, mas por toda a personalidade do ser humano, que 

o espírito religioso, no curso de sua evolução por meio da magia antiga e do misticismo 

moderno, está sempre se movendo cega e persistentemente. 

Seja como for, é pensando na religião à luz da evolução, não como uma revelação 

dada, não como um fato real, mas como um processo, e é somente assim, penso eu, que 

alcançamos um espírito de verdadeira paciência e tolerância. Talvez nós mesmos tenhamos 

aprendido laboriosamente algo sobre o funcionamento da lei natural, algo sobre as 

limitações de nossa vontade humana e, portanto, renunciamos à prática da magia. No 

entanto, aqueles que ocupam cargos elevados nos pedem para orar: “Santifique esta água 

para a lavagem mística do pecado”. Místico, nesse contexto, significa mágico, e não temos 

lugar para um deus-mágico: a oração é, para nós, sem sentido, irreverente. Ou ainda, depois 

de muito trabalho, deixamos, ou esperamos ter deixado de pensar antropomorficamente. 

Ainda assim, somos convidados a oferecer agradecimentos formais a Deus por uma refeição 

de carne cuja santidade é a última sobrevivência do sacrifício de touros e bodes ao qual ele 

renunciou. Esse ritual confunde nosso intelecto e não consegue despertar nossa emoção. 

Mas, para outros, esse ritual, mágico ou antropomórfico como é, está carregado de impulso 

emocional, e outros, um número ainda maior, pensam que agem pela razão quando, na 

verdade, estão hipnotizados pela sugestão e pela tradição; seus pais fizeram isso ou aquilo e, 

a todo custo, eles devem fazê-lo. Foi bom que o ser humano primitivo, em sua juventude, 

                                                           
38 Consulte os Anais da Society for Psychical Kesearch, Londres, passim, e especialmente os volumes VII.-XV. 

Para uma valiosa coleção de fenômenos do misticismo, consulte William James, Varieties of Religious 
Experience, Edinburgh, 1901-1922. 



BRASIL FERNANDES DE BARROS 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
20 

tivesse de suportar o jugo do costume conservador; do pescoço de cada pessoa esse jugo 

cairá, quando e porque ele o tiver superado. A ciência nos ensina a aguardar esse momento 

com sua própria paciência interior e permanente. Essa paciência, essa gentileza, podemos 

muito bem procurar praticar no espírito e na memória de Darwin. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Apoio: Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES. 

Conflito de interesses: O tradutor declara não haver conflito de interesses. 

Recebido em: 03-04-2025. 

Aprovado em: 04-04-2025. 

Editor de seção: Flávio Senra 

 


