2L 3%

PUC Minas

A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES !

THE INFLUENCE OF DARWINISM ON THE STUDY OF RELIGIONS

LA INFLUENCIA DEL DARWINISMO EN EL ESTUDIO DE LAS RELIGIONES

Jane Ellen Harrison"
Universidade de Cambridge.
Newnham College.
Cottingham, Reino Unido.

Brasil Fernandes de Barros*”

Pontificia Universidade Catélica de Minas Gerais.
Programa de P6s-graduagido em Ciéncias da Religido.
Belo Horizonte, MG, Brasil.

E-mail: brasil@netinfor.com.br

ORCID: 0000-0002-5285-4871

O titulo deste artigo poderia muito bem ter sido “a criacao, pelo darwinismo, do
estudo cientifico das religioes”, mas eu temia manchar o meu tributo a um grande nome com
qualquer sombra de exagero. Antes da publicacio de A Origem das Espécies e A
Descendéncia do Homem, mesmo no século XVIII, pensadores isolados, notadamente
Hume e Herder, haviam conjecturado que as crencas ortodoxas de seus proprios dias eram
desenvolvimentos das supersticoes mais cruéis do passado. No entanto, essas eram apenas
especulacoes especificas de alguns céticos. A religiao ainda ndo era considerada, de modo
geral, como um assunto adequado para o estudo cientifico, havendo ainda fatos a serem
coletados e teorias a serem deduzidas. Um Congresso de Religides, como o que foi realizado
recentemente em Oxford, teria sido um ato de impiedade.

Neste curto espaco que me foi concedido, posso fazer apenas duas coisas: primeiro, e

1 Titulo Original: The Influence of Darwinism on the Study of Religions. Texto publicado originalmente como
capitulo do livro Darwin and Modern Science: Essays in Commemoration of the Centenary of the Birth of
Charles Darwin and of the Fiftieth Anniversary of the Publication of The Origin of Species pela Cambridge
University Press no ano de 1909. Texto de dominio ptblico de acordo com a Convencao de Berna. Decreto
No 75.699, de 6 de maio de 1975.

*Doutora Honoris Causa em Letras pela Universidade de Durham.

* Doutor e mestre em Ciéncias da Religido pela Pontificia Universidade Catdlica de Minas Gerais.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478


https://orcid.org/0000-0002-5285-4871

BRASIL FERNANDES DE BARROS

de forma muito breve, tentarei indicar a atitude normal em relacao a religiao no inicio do
século passado; segundo, e de forma mais detalhada, buscarei deixar claro qual é a
perspectiva dos pensadores mais experientes da atualidade2. A partir dessa segunda
investigacao, espero que fique bem claro que foi a doutrina da evolucao que tornou essa
perspectiva possivel e até mesmo necesséria.

O pressuposto definitivo e incontestavel com relacao a religiao era de que ela fosse
uma doutrina, um conjunto de alegadas verdades. Era, com efeito, o que hoje chamamos de
Teologia e o que os antigos chamavam de Mitologia. O ritual quase nao era considerado e,
quando considerado, era tido como uma forma na qual as crencas, ja definidas e fixadas
como dogma, encontravam um modo natural de expressdo. Isso, como veremos mais
adiante, ¢ um grave erro, ou melhor, uma meia-verdade muito equivocada. Credos,
doutrinas, teologia e coisas do género sao apenas uma parte e, a principio, a parte menos
importante da religiao.

Além disso, esse dogma € importante, pois se supunha ser o contetido essencial da
“verdadeira” religido, era um esquema teleoldgico completo e inalteravel, que havia sido
revelado ao homem de uma vez por todas por um Deus altamente antropomorfico, cuja
existéncia era presumida. O dever do homem em relacao a essa revelacao era o de aceitar
suas doutrinas e obedecer a seus preceitos. A nocao de que essa revelacao havia crescido
pouco a pouco a partir da consciéncia do homem e que sua tarefa era aprimora-la teria
parecido uma blasfémia. A religido, assim concebida, ndo deixava espaco para o
desenvolvimento. A “Verdade” podia ser apreendida, mas nunca examinada criticamente;
sendo assim declaradamente plena e definitiva, estava fadada a estagnacao.

Os detalhes dessa suposta revelacdo parecem ingénuos demais para serem
enumerados. Como Hume observou, “a teologia popular tem um grande apetite pelo
absurdo”. Basta lembrar que a “revelacao” incluia itens como a Criacao3 do mundo do nada
em seis dias; a criacao de Eva a partir de uma das costelas de Adao; a Tentacao por uma
serpente falante; a confusao de linguas na torre de Babel; a doutrina do Pecado Original; um
esquema de salvacao que exigia o Nascimento Virginal, a Expiacao Vicaria e a Ressurreicao
do corpo material. Esse esquema foi desdobrado em um livro infalivel ou, para um grupo de

cristaos, guardado pela tradicio de uma Igreja infalivel, e a aceitacdo ou recusa desse

2 Para ser precisa, devo acrescentar “na Europa”. Conscientemente, omito de minhas consideracées de todo o
imenso campo da mistica oriental, porque ele permaneceu praticamente intocado pela influéncia do
darwinismo.

3 F interessante notar que a propria palavra “Criador”, hoje em dia, quase passou para a regido da mitologia.
Em vez disso, temos L'Evolution Creatrice. NT. Evolucao Criadora em Francés.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

esquema implicava uma eternidade de bem ou mal. Nao h4 uma tinica dessas doutrinas que
nao tenha sido reformulada, suavizada, mistificada, transformada em alegoria para algo
mais palatavel com o pensamento moderno. E dificil para a geracio atual, a menos que sua
criacdo tenha sido singularmente arcaica, perceber que essas doutrinas surpreendentes
eram literalmente mantidas e creditadas como a prépria esséncia da religiao; coloca-las em
dtavida era uma delinquéncia moral.

No entanto, nao passou despercebido aos viajantes e missionarios que os povos
nativos adotavam algum tipo de pratica que parecia ser religiosa e acreditavam em algum
tipo de espirito ou demonio. Portanto, além dos limites iluminados pela verdade revelada,
uma vasta regiao foi atribuida a Religiao Natural. A revelacao original havia sido mantida
intacta apenas por um povo escolhido, os judeus, para ser transmitida ao cristianismo. Fora
das fronteiras de Gosen, o mundo havia se afundado nas trevas do Egito. Quando se
observavam analogias entre os cultos primitivos e as religioes cristas, elas eram explicadas
como degradacoes; os pagaos haviam, de alguma forma, voluntariamente “perdido a luz”.
Nossa tarefa nao era estudar, mas exclusivamente converté-los, erradicar a supersticao e
levar a tocha da revelacao as “almas que jazem nas trevas pagas”. Para nos, hoje em dia, é
um lugar-comum da pesquisa antropologica que devemos procurar os primoérdios da religiao
nas religioes dos povos primitivos, mas no século passado a mente ortodoxa estava
convencida de que possuia uma revelacao completa e luminosa pronta para ser usada; o
estudo do que era considerado uma mera degradacgao parecia inutil e supérfluo.

Mas, pode-se perguntar: se, para os ortodoxos, a religiao revelada era sacrossanta e a
religido dos primitivos era algo abaixo de qualquer consideracdo, por que os céticos nao
demonstraram um espirito mais liberal e ndo levaram até o fim as conjecturas que haviam
aventado individualmente? A razao é simples e significativa. Os céticos também nao haviam
se libertado da pressuposicao de que a esséncia da religiao é o dogma. Seu intelectualismo,
expressivo de todo o século XVIII, foi provavelmente fortalecido na Inglaterra pela doutrina
protestante de um Livro infalivel. Hume, sem duvida, confundiu religido com teologia
dogmatica. A atencao de ortodoxos e céticos estava voltada para a verdade ou falsidade de
certas proposicoes. Apenas algumas mentes de rara qualidade foram capazes de conceber
minimamente que a religido poderia ser um passo necessario na evolucao do pensamento
humano.

E muito interessante observar que Darwin, foi um lider e o maior intelectual de sua

geracao, e seu filho também foi até certo ponto, nessa questdao. Sua atitude em relacao a

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



BRASIL FERNANDES DE BARROS

religido é declarada claramente no capitulo VIII de seu livro Life and Letters4 . A bordo do
Beagle, ele era simplesmente ortodoxo e foi ridicularizado por varios oficiais por citar a
Biblia como uma autoridade incontestavel em algum ponto da moralidade. Em 1839, ele
percebeu que o Antigo Testamento ndo era mais confidvel do que os livros sagrados dos
hindus. Em seguida, veio a crenca em milagres e, em seguida, o “argumento do design” de
Paley se desfez diante da lei da selecao natural; o sofrimento tdo manifesto na natureza é
visto como compativel mais com a selecdao natural do que com a bondade e a onipoténcia de
Deus. Darwin sentiu plenamente toda a ignorancia que se escondia sob frases capciosas
como “o plano da criacao” e “unidade de projeto”. Finalmente, ele nos diz que “o mistério do
inicio de todas as coisas € insoluvel para nos; e eu, por exemplo, devo me contentar em
permanecer um agnostico”.

A palavra Agnostico é significativa nao apenas em relacdo a sua modéstia, mas
também em relacdo a mentalidade de sua época. A religido, como fica claro, ainda é
concebida como algo a ser conhecido, uma questao de opiniao verdadeira ou falsa. A religiao
ortodoxa para Darwin se constituia de uma série de hipdteses erréneas a serem descartadas
pouco a pouco quando se mostrassem insustentaveis. Os atos religiosos que podem resultar
de tais conviccoes, ou seja, a devocao em todas as suas formas, a oracdo, o louvor e os
sacramentos, nao sao mencionados. Esta claro que eles nao sao, como agora para nos,
remanescentes sociologicos de grande interesse e importancia, mas sim assuntos muito
particulares, muito pessoais, para serem discutidos.

Huxley, escrevendo na revista Contemporary Reviews, diz: “Em uma duzia de anos,
A Origem das Espécies operou uma revolucao tao completa na ciéncia biologica quanto os
Principia fizeram na astronomia”. Isso aconteceu porque, nas palavras de Helmholtz, ela
continha “um pensamento criativo essencialmente novo”, o da continuidade da vida, a
auséncia de rupturas. Nas duas disciplinas mais conservadoras, Religido e Classicos, esse
fermento criativo demorou a funcionar. O proprio Darwin tinha a forte conviccao de que
“um homem nao deve fazer publicagdes sobre um assunto sobre o qual nao tenha refletido
de forma especial e continua” e, por isso, escreveu pouco sobre religido e com manifesta
relutancia, embora, como ja foi visto, em resposta a uma pergunta frequente, ele tenha
apresentado um esboco de seus proprios pontos de vista. Mas, mesmo assim, ele previu que
sua doutrina deveria ter, para a historia da evolucao mental do ser humano, questoes mais

amplas do que aquelas com as quais ele estava preparado para lidar pessoalmente. Ele

4Vol. I. p. 304. Sobre as visoes religiosas de Darwin, veja também Descent of Man, 1871, Vol. i. p. 65; 2nd edit.
Vol. L. p. 142.
51871.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

escreveu, em A origem das Espécies (The Origin of Species)® , “No futuro, vejo campos
abertos para pesquisas muito mais importantes. A psicologia sera baseada com seguranca
no fundamento ja bem estabelecido pelo Sr. Herbert Spencer, o da necessaria aquisicao de
cada poder e capacidade mental por gradacao.”

Em nenhum lugar, é verdade, Darwin diz definitivamente que considerava a religiao
como um conjunto de fendmenos, cujo desenvolvimento pode ser estudado do ponto de vista
psicolégico. Em vez disso, inferimos de sua devogdo - no belo sentido romano - em relacao
a tradicao e a associacdo, que a religido era para ele de alguma forma sagrada. Mas ¢é
encantador ver como seu corac¢ao se voltou para o novo método de estudo religioso que ele
mesmo, ainda que de forma meio inconsciente, inaugurou. Escrevendo em 1871 para o Dr.
Tylor, na publicacdo de Primitive Culture, ele diz7: “E maravilhoso como vocé traca o
animismo das racas inferiores até a crenca religiosa das racas mais elevadas. Isso me fara,
no futuro, olhar para a religiao - a crenca na alma, etc. - de um novo ponto de vista”.

Doravante, a psicologia deveria basear-se na “aquisicio necessaria de cada
capacidade mental por gradacdo”. Com essas palavras memoraveis, a porta se fecha para o
antigo e se abre para o novo horizonte. O foco mental, a partir de agora, nao esta na
manutencao ou refutacdo de uma ortodoxia, mas na génese e na evolucido de uma
capacidade, nao na perfeicao, mas no processo. A evolucao continua nao deixa espaco para
uma revelacdo subita e completa. A partir de agora, temos de perguntar, ndo quando a
religido foi revelada ou qual foi a revelacdao, mas como os fenémenos religiosos surgiram e
se desenvolveram. Para obter uma resposta a isso, voltamo-nos com olhar novo e reverente
para estudar “o pagao em sua cegueira” e a crianca “nascida em pecado”. De fato, ainda
enviamos missionarios para converter os pagaos, mas aqui, pelo menos em Cambridge,
antes de comecarem, eles assistem a palestras sobre antropologia e religiao comparada. A
teoria da “decadéncia” esta morta e deve ser enterrada.

O estudo das religides primitivas tornou-se possivel e até mesmo inevitavel a partir
da teoria da evolucao. Agora temos de perguntar, que novos fatos e teorias resultaram desse
estudo. Isso nos leva ao nosso segundo ponto, a perspectiva avancada da religiao nos dias de
hoje.

O ponto de vista que estou prestes a expor ndo é uma mera opiniao pessoal. Para
chegar ao meu atual ponto de vista, fui conduzida pelas investigacoes de mestres como os

Drs. Wundt, Lehmann, Preuss, Bergsen, Beck e, em nosso proprio pais, os Drs. Tylor e

6 62 edicdo, p. 428.
7 Life and Letters, Vol. in. p. 151. D.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



BRASIL FERNANDES DE BARROS

Frazers.

A religiao sempre envolve dois fatores. Primeiro, um fator teérico, no qual um ser
humano pensa sobre o invisivel - sua teologia ou, se preferirmos chama-la assim, sua
mitologia. Segundo, o que ele faz em relacao a esse desconhecido - seu ritual. Esses fatores
dificilmente ou quase nunca ocorrem em completa separacdo; eles sdo misturados em
proporcoes muito variadas. No século passado, a religido, como vimos, era considerada
principalmente em seu aspecto teérico, como uma doutrina. A religido grega, por exemplo,
era para a maioria das pessoas instruidas sinonimo de mitologia grega. No entanto, mesmo
um exame superficial mostra que nem os gregos nem os romanos tinham qualquer credo ou
dogma, qualquer formulacao rigida e rapida de crenca. Somente nos Mistérios Gregos9
encontramos o que deveriamos chamar de Confiteor; e isso ndo é uma confissao de fé, mas
uma declaracao de ritos realizados. Quando a religiao dos povos primitivos foi examinada,
percebeu-se rapidamente que, embora houvessem crencgas vagas, os credos definidos
praticamente nao existiam. O ritual era predominante e imperativo.

Essa predominancia e prioridade do ritual sobre um credo especifico foi notado pela
primeira vez pelo estudo dos selvagens, mas logo deu as maos a psicologia moderna. A
crenca popular diz: “Penso, logo, faco”; a psicologia cientifica moderna diz: “Faco (ou
melhor, reajo a estimulos externos), logo, passo a pensar”. Assim, inicia-se uma série
recorrente: o ato e o pensamento tornam-se, por sua vez, estimulos para novos atos e
pensamentos. Ao examinar a religido como € vista atualmente, seria, portanto, mais correto
comecar com a pratica da religiao, ou seja, o ritual, e depois passar para sua teoria, teologia
ou mitologia. Mas seria mais conveniente adotar o método inverso. Para nos, protestantes,
o conteudo teorico da religiao é muito mais familiar e, portanto, partiremos do conhecido
para o comparativamente desconhecido.

Procurarei evitar qualquer tentativa de definicao rigida. O problema que o
pesquisador moderno enfrenta nao é determinar a esséncia e a definicao da religiao, mas
indagar como surgiram os fendmenos religiosos, as ideias e as praticas religiosas. Agora, o
contetido teorico da religiao, o dominio da teologia ou mitologia, é amplamente familiar a
todos. O mundo do invisivel, do suprassensivel; ¢ o mundo do que chamamos de alma e dos

supostos objetos da percepcao da alma, espiritos, demonios, fantasmas e deuses. Como esse

8 Posso citar aqui apenas os livros que influenciaram especialmente meus proprios pontos de vista. Sdo eles:
W. Wundt, Volherpsychulogie, Leipzig, 1900. P. Beck, “Die Nachahmung”, Leipzig, 1904, e
“Erkenntnisstheorie des primitiven Denkens” em ZeitschriJ't f. Philos. mid Philox. Kritik, 1903, p. 172, e
1904, p.

9 Veja meu Prolegomenas to the Study of Greek Religion, p. 155, Cambridge, 1903.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

mundo surgiu?

Recorramos aos nossos selvagens. Os sabios missionarios de outrora costumavam
fazer perguntas aos selvagens como estas: Se eles acreditavam em Deus? Se acreditavam na
imortalidade da alma? Tomando suas proprias concepc¢oes claras, discriminadas por uma
terminologia desenvolvida, esses missionarios tentaram traduzi-las para idiomas que nao
tinham nem as palavras nem os pensamentos, apenas um substrato vago, incipiente e
confuso, dos quais esses pensamentos e palavras se diferenciaram mais tarde. Examinemos
esse substrato.

Atualmente, fazemos uma distingdo comum entre o que € objetivo e subjetivo; além
disso, consideramos os dois mundos como sendo, de certa forma, opostos. Geralmente
atribuimos ao mundo objetivo alguma realidade independente da consciéncia, enquanto
pensamos no subjetivo como dependente da mente para sua existéncia. O mundo objetivo
consiste em coisas perceptiveis ou nos constituintes finais aos quais a matéria é reduzida
pela especulacgao fisica. O mundo subjetivo é o0 mundo das crengas, alucinagoes, sonhos,
ideias abstratas, imaginacbes e coisas do género. E claro que a psicologia sabe que os
mundos objetivo e subjetivo sdo interdependentes, inextricavelmente interligados, mas,
para fins praticos, a distincao é conveniente.

Mas o ser humano primitivo ainda nao havia feito essa distin¢cao entre objetivo e
subjetivo. Além disso, ela é estranha a quase toda a filosofia antiga. As Ideias de Plataoz,
sua Bondade, Verdade, Beleza, seus nomes de classe, cavalo, mesa, sao, é verdade,
desmaterializadas na medida do possivel, mas elas tém existéncia externa, além da mente
do pensador, elas tém, de alguma forma, uma extensao espacial obscura. No entanto, tanto
as filosofias antigas quanto o ser humano primitivo precisavam e possuiam, para fins
praticos, uma distincao que servia tao bem quanto o subjetivo e o objetivo. Para o selvagem
primitivo, todos os seus pensamentos, todos os objetos dos quais ele tinha consciéncia, seja
por percepcao ou concepcao, eram reais, ou seja, tinham existéncia fora dele, mas podiam
ser uma realidade de varios tipos ou graus diferentes.

Nao é dificil ver como isso acontece. Os sentidos de uma pessoa podem engana-la. Ela
vé o reflexo de um passaro em um lago e, aos seus olhos, é um passaro de verdade. Mas ao
tentar tocd-lo percebe que de fato no é um passaro. E por assim dizer real, mas certamente
nao tao real quanto um passaro que pode ser tocado. Mais uma vez, essa pessoa vé a fumaca,

ela é real para seus olhos. Ela tenta agarra-la, mas ela se dissipa. O vento a toca, mas nao

10 Devo essa andlise psicoldgica dos elementos do mundo supersensual primitivo principalmente ao Dr. Beck,
“Erkenntnisstheorie des primitiven Denkens”, ver p. 498, nota 1.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



BRASIL FERNANDES DE BARROS

consegue vé-lo, o que lhe causa uma sensacao estranha. As coisas mais reais, sao aquelas
que afetam a maioria dos nossos sentidos e, especialmente, o que afeta o tato.
Aparentemente, o tato é o mais profundo, o mais primitivo dos sentidos. Os demais sao
especializacoes e complicacoes. O ser humano primitivo nao adota a denominacao formal
de “ilusao de 6tica”, mas aprende na pratica a distinguir entre coisas que afetam apenas um
sentido e coisas que afetam dois ou mais - se nao o fizesse, nao sobreviveria. Mas ambas as
classes de coisas sao reais para ele. Percipi est essel.

Até entdo, o ser humano primitivo tinha feito observacoes reais do mundo ao seu
redor e ha coisas que despertam o interesse de apenas um sentido. Mas logo, a partir dai,
surge uma confusao repleta de riscos, que podem ser desastrosos. Ele transita com
naturalidade, gracas a sua simplicidade mental, entre observacées genuinas, mas nao
sentidas, para observacoes imaginarias, concedendo a ambas uma validade igual e
secundaria. Ele tem sonhos, visoes, alucinacoes e pesadelos. Sonha que um inimigo o esta
espancando e acorda esfregando a cabeca. Depois, se lembra das coisas; isto é, para ele, todas
sao reais. Um grande chefe morreu outro dia e foi enterrado, mas ele ainda o vé em sua
mente, o vé em sua pintura de guerra, espléndido, vitorioso. Assim, a imagem do passado se
junta a seus sonhos e visoes para a criacao desse outro mundo menos real, mas ainda assim
real, seu outro mundo do suprassensivel, do sobrenatural, um mundo cuja existéncia
externa, independente de si mesmo, ele nunca questiona.

E, naturalmente, o futuro se associa ao passado nesse mundo suprassensivel. O
individuo pode ter esperanca, pode imaginar, pode profetizar. E, mais uma vez, as imagens
de suas esperancas sao reais; ele as vé com o olho da mente que ainda nao reconheceu com
o olho do corpo. E assim o mundo suprassensivel cresce e se torna grande com o presente
invisivel, e grande também com o passado e o futuro, repleto de fantasmas dos mortos e
sombreado por oraculos e pressagios. E esse mundo suprassensivel e sobrenatural que é a
eternidade, o outro mundo, da religido primeva, nao uma infinidade de tempo, mas um
estado removido da realidade sensorial plena, um mundo no qual tudo e qualquer coisa pode
acontecer, um mundo povoado por ancestrais demoniacos e passivel de uma espléndida
imprecisao, de uma “quimera” negada ao presente. Nao € raro que as pessoas que sabem que
o mundo atual obedece a leis fixas nao tenham dificuldade em acreditar que, ha seis mil
anos, a humanidade descende diretamente de um pedaco de um homem feito de barro e que

a mulher foi feita de uma das costelas supérfluas dele.

1 NT — “Percipi est esse” ou “esse est percipi” € um principio que foi defendido por George Berkeley, filbsofo
irlandés do século XVIII, que significa “ser € ser percebido”. Essa afirmacao encapsula a visao de Berkeley de
que a existéncia das coisas esta intrinsecamente ligada a percepc¢ao delas por uma mente consciente.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

A formacao do mundo suprassensivel aparece muito claramente nas visoes do ser
humano primitivo sobre a alma e a vida ap6s a morte. Herbert Spencer ha muito tempo
registrou a influéncia dos sonhos na formacao de uma crenca na imortalidade, mas, sendo
ele proprio muito racional, estendeu ao ser humano primitivo uma qualidade de
racionalidade bastante estranha. Herbert Spencer argumentou que quando um ser humano
primitivo tinha um sonho, ele procurava explica-lo e, ao fazé-lo, inventava um mundo
espiritual. O erro aqui esti na expressao “procurava explicd-lo”12. Inicialmente, o ser
humano estava ocupado demais vivendo para ter tempo para pensar de forma
desinteressada. Tinha um sonho e isso era real para ele. Nao procurava explica-lo, assim
como nao procurava explicar suas maos e pés. Ele ndo era capaz de distinguir entre uma
concep¢ao e uma percepcao, e isso € tudo. Se recordava de seus antepassados ou eles lhe
apareciam em um sonho; portanto, eles ainda estavam vivos, mas, em geral, apenas até a
terceira geracao. Depois, ndo se lembrava mais deles e estes deixavam de existir.

Em seguida, no que diz respeito a sua propria alma. Ele experimentava algo dentro
de si, seu poder vital, sua vontade de viver, seu poder de agir, sua personalidade - como
quisermos chama-la. Nao era capaz de tocar esse algo que era ele mesmo, mas isso era real.
Seu amigo esta vivo e um belo dia estd morto; nao pode se mover, nao pode agir. Bem,
alguma coisa desapareceu do que outrora foi seu amigo. Ele parou de respirar. Foi sua
respiracao? Ou ele esta sangrando; foi seu sangue? Esse poder vital é algo; sera que vive em
seu corac¢ao, em seus pulmoes ou em sua barriga? Ele nao as viu partir; talvez sejam como o
vento, um anima, um Geist, um fantasma. Mas novamente este reaparece em um sonho,
apenas mais sombrio; nao é a vida do homem, é uma cépia ténue do ser; € uma “imagem”
(eidélon)s. E como aquela coisa distorcida e instavel que acompanha os passos da pessoa
viva a luz do sol; é uma “sombra” (skia)4.

Fantasmas e espiritos, culto aos ancestrais, a alma, oraculos, profecias; todos esses
elementos do mundo suprassensivel primitivo nés admitimos de bom grado como sendo o
material proprio da religiao; mas outros elementos sao mais surpreendentes; tais como

nomes de classes, ideias abstratas, ntimeros, figuras geométricas. Hoje em dia, nao

12 O ser humano primitivo, como observou o Dr. Beck, ndo é impelido por uma Erkenntnisstrieb. O Dr. Beck
diz ter contado mais de 30 dessas Triebe (tendéncias) mitoldgicas com as quais o ser humano primitivo foi
dotado.

13 NT — Eidélon do grego antigo £idwAov (eidolon, “figura, representacio”), de £iSog (eidos, “visdo”), de €idw
(eido, “eu vejo”). Dupla de aidoru, idolo e idolum e relacionada a ideia.

14 As duas concepgdes da alma, como uma esséncia vital, inseparavel do corpo, e como um fantasma separavel,
parecem ocorrer na maioria dos sistemas primitivos. Sdo concepg¢oes distintas, mas estdo inextricavelmente
misturadas no pensamento selvagem. As duas nocOes, K'drperseele e Psyche, foram discutidas
detalhadamente em Volkerpsychologie, de Wundt, n. pp. 1-142, Leipzig, 1900.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478



BRASIL FERNANDES DE BARROS

pensamos nesses elementos como sendo de contetido religioso, mas para os humanos
primitivos todos eles faziam parte da mobilia de seu mundo sobrenatural.

Com relacao aos nomes de classes, o Dr. Tylor!s mostrou como sao instrutivas as
primeiras tentativas do ser humano primitivo de chegar a ideia de uma classe. Coisas em
que se observa semelhanca, e que de fato podem ser relacionadas, sdo para o primitivo um
tipo de parentesco. Uma espécie é uma familia ou um nimero de individuos com um deus
comum para cuidar deles. Essa é, por exemplo, a doutrina finlandesa da haltia6. Todo objeto
tem sua haltia, mas os haltia nao sao ligados aos individuos, eles se interessam por todos os
membros da espécie. Cada pedra tem sua haltia, mas essa haltia esté interessada em outras
pedras; os individuos desapareciam, as haltia permaneciam.

Os nomes de classes também nao pertenciam apenas ao mundo suprassensivel. O
nome proprio de uma pessoa € uma espécie de esséncia espiritual dela, um tipo de alma que
deve ser cuidadosamente escondida. Ao pronunciar um nome, vocé traz a propria coisa a
existéncia. Quando Elohim quis criar o Dia “ele chamou a Luz de ‘Dia’, e as Trevas ele
chamou de ‘Noite’”; o grande mago pronunciou os Nomes magicos e as Coisas passaram a
existir. “No principio era o Verbo” é literalmente verdadeiro, e isso reflete o fato de que nosso
mundo conceitual passa a existir pelo processo mental de nomear?”. Antigamente, as pessoas
iam além; elas pensavam que, ao nomear os eventos, poderiam fazé-los acontecer, e o
costume até hoje mantém o habito magico inveterado de desejar as pessoas “Bom dia” e
“Feliz Natal”.

Os numeros também fazem parte do mundo suprassensivel que é extremamente
religioso. Podemos ver e tocar sete macas, mas o proprio sete, aquela coisa maravilhosa que
se desloca de um objeto para outro, dando-lhe seu carater setenario, aquela coisa viva, pois
se gera novamente na multiplicacao - certamente o sete € um habitante adequado do mundo
superior. Originalmente, todos os numeros habitavam 14, e uma certa santidade
suprassensivel ainda se apega ao sete e ao trés. Ainda dizemos “Santo, Santo, Santo” e, de
alguma forma mistica, nos sentimos mais santos.

A alma e o mundo suprassensivel ficam cada vez mais ténues, mais raros e mais
refinados, mas sempre deixam atras de si nuvens de fumaca e vapor do mundo dos sentidos

e do espaco de onde vieram. E dificil para n6s, mesmo hoje em dia, usar a palavra “alma”

15 Primitive Culture, Vol. n. p. 245 (4th edit.), 1903

16 NT- Uma haltija (haltia) é um espirito, gnomo ou criatura semelhante a um elfo na mitologia finlandesa que
guarda, ajuda ou protege algo ou alguém. A palavra é possivelmente derivada do gotico haltijar, que se referia
ao colono original de uma propriedade, embora essa néo seja a Gnica etimologia possivel. Também pode ser

derivada do verbo finlandés hallita, que significa “governar”, “comandar”, “dominar”.
17 Para uma discussao completa sobre esse ponto, consulte Beck, Nachahmnng, p. 41, Die Sprache.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
10



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

sem cair em uma mitologia sensual. A distin¢ao nitida dos cartesianos entre res extensa non
cogitans e res cogitans non extensa é remotas.

Assim, até agora, entao, o ser humano, por meio dos processos de seu pensamento,
teria criado para si um mundo suprassensivel, o mundo da ilusao dos sentidos, da fumaca e
da sombra, do sonho e do fantasma, da imaginacao, do nome, do nimero e da imagem. O
curso natural agora a partir daqui parece ser que esse mundo suprassensivel se desenvolve
no mundo religioso como o conhecemos, que a partir de um vago animismo com fantasmas
de ancestrais, demonios e coisas do género, se desenvolvem, na devida ordem, deuses
momentaneos (Augenblicks-Gotter), deuses tribais, politeismo e, finalmente, um
monoteismo puro.

Em geral, supoe-se esse curso de desenvolvimento, mas acho que nao é bem isso que
realmente acontece. O mundo suprassensivel, tal como o percebemos até agora, é tedrico
demais para ser o material completo da religido. De fato, é apenas um fator, ou melhor, é
como se fosse um corpo sem vida que espera que um espirito vivo o possua e o inspire. Se o
fator teorico tivesse permanecido intocado, ele teria eventualmente se separado em seus
elementos constituintes de erro e verdade. O erro morrendo como uma metafisica tardia, a
verdade se desenvolvendo em uma psicologia correta e cientifica do subjetivo. Mas o ser
humano tem rituais e também mitologia; isto é, sente e age, assim como pensa; ou melhor,
provavelmente sente e age muito antes de pensar definitivamente. Isso contradiz todas as
nossas nogoes preconcebidas de teologia. O ser humano, imaginamos, acredita em um deus
ou deuses e depois os adora. A ordem real parece ser que, em um sentido a ser explicado no
momento, ele adora, sente e age, e a partir de seu sentimento e acao, projetados em seu
pensamento confuso, desenvolve um deus. Passemos, portanto, ao nosso segundo fator na
religido: o ritual.

A palavra “ritual” traz a nossa mente moderna a nocao de uma Igreja com um
sacerdocio e servicos organizados. Instintivamente, pensamos em uma congregacao que se
reune para confessar pecados, receber absolvicdo, orar, louvar, ouvir sermoes e,
possivelmente, participar de sacramentos. Se examinassemos esses fendmenos plenamente
desenvolvidos, dificilmente chegariamos mais longe na anéalise de nossas concepc¢oes
religiosas do que a nocdo de um deus altamente antropomoérfico abordado por métodos
puramente humanos de stplica e adulacao pessoal.

Além disso, quando comecamos a estudar as religioes primitivas, esperamos, a priori,

18 NT — Aqui a autora faz referéncia a visao do filésofo René Descartes (1596-1650), chamada “dualismo de
substancia”, que afirma que a mente e o corpo sdo duas substancias diferentes. Enquanto o corpo é material
(corporeo), a mente é imaterial (incorpoérea).

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
11



BRASIL FERNANDES DE BARROS

encontrar os mesmos elementos, embora em uma forma mais rude. Esperavamos ver “O
pagao em sua cegueira curvando-se diante de madeira e pedra”, mas os fatos que realmente
se nos apresentam sao surpreendentemente diferentes. Curvar-se diante de madeira e pedra
€ uma ocupacao que existe principalmente nas mentes dos escritores de hinos. O verdadeiro
selvagem est4 mais ativamente engajado. Em vez de pedir a um deus que faca o que ele quer
que seja feito, ele o faz ou tenta fazé-lo ele mesmo; em vez de oracoes, ele profere feiticos.
Em suma, ele esta ocupado praticando magia e, acima de tudo, estd empenhado em dancar
dancas magicas. Quando o primitivo quer chuva, vento ou sol, nao vai a Igreja; convoca sua
tribo e eles dangam a danga da chuva, do vento ou do sol. Quando um primitivo vai para a
guerra, nao devemos imaginar sua esposa de joelhos em casa orando por sua auséncia; em
vez disso, devemos imagina-la dancando a noite inteira; ndo por mera alegria do coragao ou
para passar as horas cansativas; esta dancando sua danca de guerra para lhe trazer a vitoria.

Atualmente, a magia é condenada tanto pela ciéncia quanto pela religiao; é inttil e
impia. E obsoleta e sb é praticada por feiticeiros malignos em buracos e cantos obscuros.
Sem duavida, a magia nao é religido nem ciéncia, mas, com toda probabilidade, é o
protoplasma espiritual do qual a religido e a ciéncia se diferenciaram. Como tal, a doutrina
da evolucao nos leva a examina-la de perto. A magia pode ser maligna e privada; hoje em
dia, é provavel que seja as duas coisas. Mas, nos primordios, a magia era tanto para o bem
quanto para o mal; era praticada publicamente para o bem comum.

A esséncia da magia aparece mais claramente nas dancas magicas. Pensamos na
danca como uma forma leve de recreacao, praticada pelos jovens por pura alegria de viver e
inadequada para os adultos. Mas entre os Tarahumares!9 do México, a palavra para danca,
nolavoa, significa “trabalhar”. Os homens mais velhos repreenderao os jovens dizendo: “Por
que vocé nao vai trabalhar?”, ou seja, por que vocé nao danca em vez de ficar apenas olhando.
O principal pecado religioso do qual o Tarahumare tem consciéncia é o fato de nao ter
dancado o suficiente e nao ter feito tesgiiino suficiente, seu cereal intoxicante.

Dancar, entao, é para os primitivos trabalho, € uma acao, e a danca €, em sua origem,
uma simulacdo ou, talvez, uma intensificacdo dos processos de trabalho2°. A repeticao,
regular e frequente, constitui o ritmo, e o ritmo aumenta o senso de forca de vontade na
acao. A acao ritmica pode até mesmo, como visto nas dancas dos dervixes, produzir uma
condicao de éxtase. Entre os povos primitivos, o éxtase é uma condicao muito valorizada;

muitas vezes, embora nem sempre, é potencializado pelo uso de substancias psicoativas.

19 Carl Lumbholtz, Unknown Mexico, p. 330, London, 1903.
20 Karl Biicher, Arbeit und Rhythmus, Leipzig (32 ed.), 1902, passim.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
12



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

Psicologicamente, o primitivo parte do senso de sua propria forca de vontade e a estimula
por todos os meios ao seu alcance. Sentindo sua determinacao forte e sem saber nada sobre
a lei natural, nao reconhece limites para seu proprio poder; sente-se um magico, um deus;
nao reza, deseja. Além disso, deseja coletivamente2, reforcado pela vontade e acao de toda
a sua tribo. Verdadeiramente, pode-se dizer dele: “La vie deborde l'intelligence, l'intelligence
c'est un retrécissement.22“

A ampliacdo mégica e o enaltecimento da personalidade aparecem muito claramente
naquilo que, infelizmente, é conhecido como dancas miméticas. As dancas relacionadas a
animais ocorrem com muita frequéncia entre os povos primitivos. Os dancarinos se vestem
como passaros, animais ou peixes e reproduzem os movimentos e habitos caracteristicos dos
animais representados. Essa representacao é tao caracteristica na danca magica que, entre
0s mexicanos, a palavra para magia, navali, significa “disfarce”23. Uma danca animal muito
comum € a danca do sapo. Quando chove, os sapos coaxam. Se vocé deseja chuva, vista-se
como um sapo, coaxe e pule. Consideramos essa performance como uma imitacao
consciente. Pensamos que o individuo é mais ou menos como um sapo. Nao é assim que o
primitivo pensa; na verdade, ele quase nao pensa; o que ele quer que seja feito, o sapo pode
fazer coaxando e pulando, entdo ele coaxa e pula e, por tudo o que pode, torna-se um sapo.
“L'intelligence animale joue sans doute les représentations plut6t qu'elle ne les pense”24.

Entenderemos melhor esse estado primitivo da mente se estudarmos a crianca
“nascida em pecado”. Se uma crianca esta “brincando com ledes”, nao imita um ledo, ou seja,
nao tenta conscientemente ser uma coisa mais ou menos parecida com um ledo, ela se torna
um. Sua reaciio, seu terror, é a mesma que teria se um ledo de verdade estivesse ali. E esse
poder infantil de personificacao total, de ser a coisa que representamos ou até mesmo vemos
representar, essa extensao e intensificacao de nossa propria personalidade que vive no fundo
de todos nos e é a propria sede e o segredo de nossa alegria no drama.

A mente de uma crianca é, de fato, a melhor pista para a compreensao dessa magia
selvagem. Uma crianca jovem e cheia de vitalidade nao conhece limites para sua propria
vontade, e essa é a Gnica realidade para ela. Nao é que queira, desde o inicio, lutar contra
outras vontades, mas simplesmente elas nao existem para ela. Como o artista, ele parte para

o trabalho de criacdo, gloriosamente sozinho. Sua atitude em relagcdo a outras vontades

21 O tema da alucinagio coletiva como um elemento da magia foi totalmente trabalhado por MM. Hubert e
Mauss. “Théorie générale de la Magie”, em L'Année Sociologique, 1902-3, p. 140.

22 Henri Bergson, L'Evolution Creatrice, p. 50. NT — O texto em francés significa: “A vida transborda
inteligéncia e a inteligéncia é limitada”.

23 K. Th. Preuss, Archiv f. lieligionswissenschaft, 1906, p. 97.

24 NT - A inteligéncia animal, sem davida, joga com representagoes ao invés de pensar nelas.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
13



BRASIL FERNANDES DE BARROS

recalcitrantes é que “elas, simplesmente existem”. Se até mesmo uma pessoa adulta se
intoxica, se apaixona ou é submetido a uma intensa excitacdo, as limitacGes da
personalidade desaparecem novamente. Como a crianc¢a onipotente, ele volta a ser um deus,
e para ele todas as coisas sao possiveis. Somente quando esta velho e cansado é que ele deixa
de comandar o destino.

Os Iroqueses25 da América do Norte tém uma palavra, orenda, cujo significado é mais
facil de descrever do que de definir, mas parece expressar a propria alma da magia. Essa
orenda é seu poder de fazer coisas, sua forca, as vezes quase sua personalidade. Uma pessoa
que caga bem, tem muita e boa orenda; o passaro timido que escapa de suas armadilhas tem
uma boa orenda. A orenda do coelho controla a neve e fixa a profundidade em que caira.
Quando uma tempestade esta se formando, diz-se que o magico esta fazendo sua orenda.
Quando vocé mesmo esta furioso, grande é a sua orenda. As notas dos passaros sao
expressoes de sua orenda. Quando o milho estd amadurecendo, os iroqueses sabem que € o
calor do sol que o amadurece, mas sabem mais: é o cigala que faz o sol brilhar e ele faz isso
cantando, pronunciando sua orenda. Essa orenda as vezes é muito parecida com o grego
Bvuog, sua vida corporal, seu vigor, sua paixao, seu poder, a virtude que esta em vocé para
sentir e fazer. Essa nocao de orenda, uma espécie de pan-vitalismo, é mais fluida do que o
animismo e provavelmente é anterior a ele. E a projecio da experiéncia interior do ser
humano, vaga e nao analisada, no mundo exterior.

O mana dos melanésios2¢ é um pouco mais especializado - nem todos as pessoas
possuem mana - mas, em esséncia, ¢ a mesma ideia. Mana nao é apenas uma forca, é
também uma acdo, uma qualidade, um estado, ao mesmo tempo um substantivo, um
adjetivo e um verbo. A ideia de santidade é muito proxima a ela. As coisas que tém mana
sao tabu. Assim como orenda, ele se manifesta em ruidos, mas especialmente em ruidos
misteriosos: é mana que esta fazendo barulho nas arvores. O mana é altamente contagioso,
pode passar de uma pedra sagrada para um ser humano ou até mesmo para sua sombra se
atravessar a pedra. “Toda a religido melanésia”, diz o Dr. Codrington, “consiste em obter
mana para si mesmo ou fazer com que ela seja usada em beneficio proprio”27.

Especialmente instrutiva é uma palavra em uso entre os Omaka28, wazhin-dhedhe,

“energia diretiva, enviar”. Essa palavra significa mais ou menos o que deveriamos chamar

25 Hewitt, American Anthropologist, iv. i. p. 32, 1902, N.S.

26 Codrington, The Melanesians, pp. 118, 119, 192, Oxford, 1891.

27 Codrington, The Melanesians, p. 120, Oxford, 1891.

28 Ver Prof. Haddon, Magic and Fetishism, p. 60, Londres, 1906. O Dr. Vierkandt (Globus, julho de 1907, p.
41) acha que o Fernzauber é um desenvolvimento posterior do Nahzauber.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
14



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

de telepatia, enviar seu pensamento ou forca de vontade para influenciar outra pessoa e
afetar sua acdo. Aqui parece que temos uma luz sobre o que sempre foi um enigma, a crenca
na magia exercida a distancia. Para a vontade primitiva, a distancia é praticamente
inexistente, seu desejo intenso se sente como nao espacial29.

Por meio do exame do ritual primitivo, finalmente chegamos a um fator tangivel e
substancial na religido, uma experiéncia real e viva, o sentido, ou seja, a vontade, o desejo e
o poder realmente experimentados pessoalmente pelo individuo e por ele projetados e
estendidos para o resto do mundo.

Nesse estagio, pode-se perguntar com justica, embora a pergunta nao possa ser
respondida com certeza, “em que ponto da evolu¢ao do ser humano surge essa experiéncia
religiosa?”

Enquanto um organismo reagir imediatamente a um estimulo externo, com uma
certeza e conformidade quase quimicas, parece que nao ha lugar nem possibilidade para a
experiéncia magica. Mas quando surge o gérmen de um intelecto que pode prever um fim
nao realizado imediatamente, ou melhor, quando surge um desejo que sentimos e
reconhecemos como nao satisfeito, entao surge o sentido da vontade e o impulso méagico
para intensificar essa vontade. O animal, ao que parece, é preservado pelo instinto de atrair
para seu horizonte coisas que nao servem imediatamente para a conservacao de sua espécie.
Mas no momento em que o poder vital do ser humano comecou a fazer exigéncias ao mundo
exterior que nao eram imediata e inevitavelmente realizadas em acao3°, abriu-se uma porta
para a magia, e no rastro da magia seguiram-se iniimeros erros, mas também a religiao, a
filosofia, a ciéncia e a arte.

O mundo de mana, orenda e brdhman é um mundo de sentimentos, desejos,
vontades e acoes. O elemento de pensamento que pode haver nele ainda nao foi diferenciado.
Mas ja vimos que um mundo suprassensivel de pensamento cresceu muito cedo em resposta
a outras necessidades, um mundo de ilusoes sensoriais, sombras, sonhos, almas, fantasmas,

ancestrais, nomes, nimeros, imagens, um mundo que so6 esta faltando, por assim dizer, o

29 Essa nocao de mana, orenda, wazhin-dhedhe e similares continua viva entre os povos civilizados em
palavras como brahman védico na forma neutra, familiar para n6s em sua forma masculina Brahman. O
neutro, brdhman, significa poder magico de um rito, um rito em si, férmula, encanto, e também primeiro
principio, esséncia do universo. E primo préprio dos gregos Stvapuig e @vig. Veja MM. Hubert e Mauss,
“Théorie générale de la Magie”, p. 117, em L'Année Sociologique, VII.

30 Devo essa observagao ao Dr. K. Th. Preuss. Ele escreve (Archiv f. Relig. 1906, p. 98): “A énfase na vontade
nos atos magicos € o ndcleo correto. De fato, o homem deve ter a vontade de atribuir habilidades especiais a
si mesmo e ao seu ambiente, mas ele tem a vontade assim que seu intelecto o capacita a mostrar um cuidado
consigo mesmo que vai além do instinto. Enquanto apenas o instinto o guiar, os atos magicos ndo poderao
surgir.” Para uma analise mais detalhada da origem da magia, consulte Dr. Preuss “Ursprung der Religion
und Kunst”, Globus, LXXXVI. e LXXXVII.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
15



BRASIL FERNANDES DE BARROS

impulso de mana para viver como uma religido. E provavelmente inttil perguntar qual dos
dois mundos, o mundo do pensar ou o mundo do fazer, se desenvolveu primeiro3.

E mais importante perguntar: Por que esses dois mundos se unem? Porque, ao que
parece, mana, o elemento egomaniaco ou megalomaniaco, nao consegue se satisfazer com
as coisas reais e, portanto, vai avidamente para um mundo falso, o outro mundo
suprassensivel cujo crescimento esbocamos. Essa juncao dos dois é um fato, nao uma
fantasia. Entre todos os povos primitivos, pessoas mortas, fantasmas e espiritos de todos os
tipos tornam-se o veiculo escolhido de mana. Até hoje, as vezes, insiste-se que a religiao, ou
seja, a crenca na imortalidade da alma, é verdadeira “porque satisfaz o desejo mais profundo
da natureza humana”. Os dois mundos, de mana e magia, por um lado, e de fantasmas e
outros mundos, por outro, combinam-se tao facilmente porque tém as mesmas leis, ou
melhor, a mesma auséncia comparativa de leis. Assim como no mundo dos sonhos e dos
fantasmas, no mundo de mana, o espaco e o tempo nao oferecem obstaculos; com a magia,
todas as coisas sao possiveis. Em um mundo, o que vocé imagina é real; no outro, o que voce
deseja é ipso facto realizado. Ambos os mundos sdao egocéntricos, megalomanos, repletos de
vontade e desejo humanos desenfreados.

Todos nés nascemos em pecado, naquele pecado que para a ciéncia é “o sétimo e mais
mortal”, o antropomorfismo, somos egocéntricos e egoprojetivos. Portanto,
necessariamente criamos nossos deuses a nossa propria imagem. O antropomorfismo é
frequentemente mencionado em livros sobre religiao e mitologia como se fosse um ultimo
climax, uma espléndida conquista final no pensamento religioso. Primeiro, dizem, temos o
objeto sem vida como deus (fetichismo), depois a planta ou o animal (fitomorfismo,
teriomorfismo) e, por fim, Deus se encarna na forma humana divina. Essa maneira de
colocar as coisas é enganosa. O antropomorfismo estia no inicio de nossa consciéncia. A
primeira conquista do pensamento do ser humano é perceber que existe algo que nao seja
ele mesmo, algum objeto para seu sujeito. Quando ele alcanca essa distin¢ao, ainda que
vagamente, por muito, muito tempo ele s6 consegue pensar nessas outras coisas em termos
de si mesmo; as plantas e os animais sdo pessoas com seus proprios modos, mais fortes ou

mais fracos do que ele, mas, para todos os efeitos, humanos.

31 Se os estimulos externos deixam nos organismos um trago ou registro como o conhecido como Engrama,
essa base fisica da memoria e, portanto, do pensamento é quase coincidente com a reagio do tipo mais
elementar. Veja o discurso presidencial do Sr. Francis Darwin para a Associagao Britanica, Dublin, 1908, p.
8, e novamente Bergson coloca a memoria na raiz da existéncia consciente, veja L'Evolution Créatrice, p. 18,
le fond méme de notre existence consciente est mémoire, c’est a dire prolongation du passée dans le présent,
e novamente, la durée mord dans le temps et y laisse lempreint de son dent, e novamente, 'Evolution
implique une continuation réelle du passée par le présent.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
16



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

Mais uma vez, a crianca nos ajuda a entender nosso eu primitivo. Para as criancas, os
animais sado sempre pessoas. Vocé promete levar uma crianga para passear de carro. A
crianca chega radiante com um urso peludo nos bracos. Vocé diz que o urso nao pode ir. A
crianca comeca a chorar. Vocé acha que é porque a crianca nao suporta ficar separada de um
brinquedo. Isso nio é verdade. E a dor insuportavel causada ao coracdo humano do urso -
uma dor que nao pode ser curada por nenhuma oferta de paezinhos. Ele queria ir, mas era
um urso timido e orgulhoso, e ndo queria dizer isso.

A relacao da magia com a religiao tem sido muito contestada. De acordo com uma
escola, a religiao se desenvolve a partir da magia; de acordo com outra, embora elas acabem
se misturando, sdo, no inicio, diametralmente opostas, sendo a magia uma espécie de ciéncia
rudimentar e equivocadas2, e a religiao, desde o inicio, relacionada aos espiritos.

Mas, deixando a controvérsia de lado, no estagio atual de nossa investigacao, a relacao
entre eles se torna, creio eu, bastante clara. A magia é, se minha visao33 estiver correta, o
elemento ativo que informa um mundo suprassensivel criado para atender a outras
necessidades. Essa mistura de teoria e pratica é conveniente chamar de religido. Na pratica,
a transicao da magia para a religido, do feitico para a oracao, sempre foi facil. Enquanto a
mana permanece impessoal, vocé a ordena; quando ela se personifica e ganha a forma de
um homem crescido, vocé abandona o imperativo e se encolhe diante dela. Que minha
vontade seja feita é magica, que vossa vontade seja feita é a tiltima palavra em religidao. A
disciplina moral envolvida na segunda é importante, mas o avanco intelectual nao é
surpreendente.

Falei sobre o ritual magico como se ele fosse o espirito vital que informa, sem o qual
a religiao seria uma casca vazia. No entanto, a palavra ritual, como normalmente usada, nao
transmite a nossa mente essa nocao de vitalismo intenso. Em vez disso, associamos o ritual
a algo simples e seco, uma questao de forma prescrita e repeticio monotona. A associacao
esta correta; o ritual tende a se tornar cada vez menos influenciado pelo impulso vital, cada
vez mais exteriorizado. O Dr. Beck34, em sua brilhante monografia sobre Imitacdo, enfatizou
a influéncia quase ilimitada da imitacdo de um individuo por outro na evolucio da

civilizagdo. A imitacao € um dos principais estimulos a acdo. A imitacao gera o costume, o

32 Esse ponto de vista defendido pelo Dr. Frazer esta totalmente exposto em seu Golden Bough (22 edicdo), p.
73-79, Londres, 1900. Ela é criticada pelo Sr. B. E. Marett em From Spell to Prayer, Folk-Lore, XI. 1900, p.
132, e também de forma muito completa por MM. Hubert e Mauss, “Théorie générale de la Magie”, em
L'Année Sociologique, VIL. p. 1, com a visdo do Sr. Marett e a do MM. Hubert e Mauss, com o qual concordo
substancialmente.

33 Essa visdo, conforme explicada na pag. 508 (entre as marcacoes de azul), é, acredito, minha contribuicao
mais séria para o assunto. Ao pensar nisso, recebi grande ajuda do Prof. Gilbert Murray.

34 Die Nachahmung und ihre Bedeutung filr Psychologie und Volkerhunde, Leipzig, 1904.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
17



BRASIL FERNANDES DE BARROS

costume gera a santidade. No inicio, todo costume é sagrado. Para o selvagem, é um dever
religioso tanto se tatuar quanto sacrificar aos seus deuses. Mas certos costumes sobrevivem
naturalmente, porque sao realmente uteis; eles realmente tém bons efeitos e, portanto, nao
precisam de sancao social. Outros sao realmente intteis, mas o ser humano é conservador e
imitativo demais para abandona-los. Essas se tornam rituais. O costume é cauteloso, mas la
vie est aléatoire3s.

As observacoes do Dr. Beck sobre o ritual sdo, a meu ver, profundamente verdadeiras
e sugestivas, mas com uma ressalva: elas sao verdadeiras em relacao ao ritual somente
quando nao sao informadas pela experiéncia pessoal. Os proprios elementos do ritual sobre
os quais o Dr. Beck da tanta énfase, a imitacao, a repeticao, a uniformidade e a coletividade
social, foram considerados pela experiéncia de todos os tempos como tendo uma influéncia
dupla - eles inibem o intelecto, estimulam e sugerem emocao, éxtase, transe. A Igreja de
Roma sabe do que se trata quando prescreve a reza do rosario. Os cultos de mistérios e os
sacramentos, descendentes diretos da magia, contém todos ritos carregados de sugestoes,
simbolos, gestos, formulas pouco compreendidas, todo o aparato de apelo a emocao e a
vontade - quanto mais ininteligiveis forem, melhor servirao ao seu proposito de inibir o
pensamento. Assim, o ritual amortece o intelecto e estimula a vontade, o desejo e a emocao.
“Les opérations magiques...sont le résultat d'une science et d'une habitude qui exaltent la
volonté humaine au-dessus de sen limites habituelles.3¢“ E essa experiéncia pessoal, essa
exaltacao, esse senso de revelacdo imediata e nao intelectual, de unidade mistica com todas
as coisas, que sempre reabilita um ritual que, de outra forma, estaria moribundo.

Para resumir. O resultado de nosso exame das origens parece demonstrar que os
fenomenos religiosos resultam de dois processos ilusorios - uma ilusao do intelecto nao
critico, uma ilusdo da vontade excessivamente confiante. A religido é, entao, inteiramente
uma ilusao? Acho que nao37. Todo dogma que a religiao produziu até agora é provavelmente
falso, mas, apesar disso, o espirito religioso ou mistico pode ser a Uinica maneira de
apreender algumas coisas, e essas sao de enorme importancia. Pode ser também que o
contetdo dessa apreensao mistica nao possa ser colocado na linguagem sem ser falsificado

e distorcido, que tenha de ser sentido e vivido em vez de pronunciado e analisado

35 Bergson, op. cit. p. 143.

36 Eliphas Levi, Dogme et Rituel de la haute Magle, 11. p. 32, Paris, 1861, and “A defence of Magic,” by Evelyn
Underhill, Fortnightly Review, 1907. NT — “As operagOes magicas (...) s3o o resultado de uma ciéncia e de
um habito que exaltam a vontade humana para além de seus limites habituais”

37 Estou profundamente consciente de que o que digo aqui € uma opiniao ou um sentimento meramente
pessoal, sem apoio e talvez sem suporte da razao, e muito possivelmente sem valor, mas, por medo de mal-
entendidos, prefiro afirma-lo.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
18



A INFLUENCIA DO DARWINISMO NO ESTUDO DAS RELIGIOES

intelectualmente e, portanto, nao se enquadre propriamente na categoria de verdadeiro ou
falso, no sentido em que essas palavras sao aplicadas a proposicoes; no entanto, pode ser
algo para o qual “verdadeiro” seja a palavra mais proxima que existe e, muitas vezes, se nao
for necessario, pelo menos é altamente vantajoso para a vida. E por isso que o homem, por
meio de uma série de mitologias e teologias mais ou menos grosseiramente antropomorficas,
com seus rituais concomitantes, tenta reafirma-las. Entretanto, ndo precisamos nos
desesperar. A psicologia séria ainda é jovem e acaba de dar as maos a fisiologia. Os
estudantes de religiao ainda sao prejudicados por medievalismos como Corpo e Alma e pelas
talvez ndo menos mitologicas segregacoes de Intelecto, Emocao e Vontade. Mas novos
fatos38 estdao se acumulando, fatos sobre a formacao e o fluxo da personalidade e as relacoes
entre o consciente e o subconsciente. A qualquer momento, alguma grande imaginacao pode
saltar para a escuridao, tocar os lugares secretos da vida, revelar o mistério fundamental do
casamento do espacial com o nao espacial. Atrevo-me a pensar que é em direcao a apreensao
de tais mistérios, nao apenas pela razao, mas por toda a personalidade do ser humano, que
o espirito religioso, no curso de sua evolucdo por meio da magia antiga e do misticismo
moderno, estd sempre se movendo cega e persistentemente.

Seja como for, é pensando na religiao a luz da evolugao, nao como uma revelacao
dada, ndao como um fato real, mas como um processo, € € somente assim, penso eu, que
alcancamos um espirito de verdadeira paciéncia e tolerancia. Talvez nds mesmos tenhamos
aprendido laboriosamente algo sobre o funcionamento da lei natural, algo sobre as
limitacoes de nossa vontade humana e, portanto, renunciamos a pratica da magia. No
entanto, aqueles que ocupam cargos elevados nos pedem para orar: “Santifique esta agua
para a lavagem mistica do pecado”. Mistico, nesse contexto, significa magico, e nao temos
lugar para um deus-magico: a oracao é, para nos, sem sentido, irreverente. Ou ainda, depois
de muito trabalho, deixamos, ou esperamos ter deixado de pensar antropomorficamente.
Ainda assim, somos convidados a oferecer agradecimentos formais a Deus por uma refeicao
de carne cuja santidade € a altima sobrevivéncia do sacrificio de touros e bodes ao qual ele
renunciou. Esse ritual confunde nosso intelecto e ndo consegue despertar nossa emocao.
Mas, para outros, esse ritual, magico ou antropomorfico como é, esta carregado de impulso
emocional, e outros, um nimero ainda maior, pensam que agem pela razdo quando, na
verdade, estao hipnotizados pela sugestao e pela tradicao; seus pais fizeram isso ou aquilo e,

a todo custo, eles devem fazé-lo. Foi bom que o ser humano primitivo, em sua juventude,

38 Consulte os Anais da Society for Psychical Kesearch, Londres, passim, e especialmente os volumes VII.-XV.
Para uma valiosa colecdo de fenomenos do misticismo, consulte William James, Varieties of Religious
Experience, Edinburgh, 1901-1922.

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201¢02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
19



BRASIL FERNANDES DE BARROS

tivesse de suportar o jugo do costume conservador; do pescoco de cada pessoa esse jugo
caira, quando e porque ele o tiver superado. A ciéncia nos ensina a aguardar esse momento
com sua propria paciéncia interior e permanente. Essa paciéncia, essa gentileza, podemos

muito bem procurar praticar no espirito e na memoria de Darwin.

Apoio: Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior — CAPES.
Conflito de interesses: O tradutor declara ndo haver conflito de interesses.
Recebido em: 03-04-2025.

Aprovado em: 04-04-2025.

Editor de secao: Flavio Senra

INTERACOES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, €201c02, p. 01-20, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478
20



