
 
              
 

 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n2e202a04 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

 

O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: 
a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

THE SON OF MAN AND THE LEVIATHAN: 
the creation imagery in Psalm 8 in the light of the New Testament and the Targumim 

 

EL HIJO DEL HOMBRE Y EL LEVIATÁN: 
la imaginería de la creación en el Salmo 8 a la luz del Nuevo Testamento  

y de los Targumim 
 

 

Eduardo Rueda Neto∗ 
Centro Universitário Adventista de São Paulo. 

Programa de Pós-Graduação em Teologia. 
São Paulo, SP, Brasil. 

E-mail: eduardo.rueda.neto@gmail.com 
ORCID: 0000-0003-0180-3895 

 
Vanderlei Dorneles** 

Centro Universitário Adventista de São Paulo. 
Programa de Pós-Graduação em Teologia. 

São Paulo, SP, Brasil. 
E-mail: vanderlei.dorneles@unasp.edu.br 

ORCID: 0000-0001-8147-4838 
 

RESUMO 
Este artigo consiste em uma análise exegético-teológica comparativa do Salmo 8, destacando o uso 
da imagética da criação em sua releitura poético-literária do Gênesis. O estudo examina como o Novo 
Testamento, com base em precedentes veterotestamentários, expande o horizonte temático do 
salmo, elevando-o a uma dimensão escatológica na qual o Filho do Homem é apresentado como 
aquele a quem toda a criação está (e será) sujeita. Também se considera a contribuição do targum do 
Salmo 8, que menciona a figura do Leviatã em uma possível alusão ao conflito cósmico entre Deus e 
os poderes do mal. A comparação entre as perspectivas do Antigo Testamento, do Novo Testamento 
e dos Targumim, juntamente com o contexto histórico-cultural do Antigo Oriente Próximo, revela 
elementos convergentes que apontam para um quadro apocalíptico, no qual a realização plena do 
Salmo 8 se projeta para o eschaton. 
Palavras-chave: Salmo 8; Filho do Homem; Leviatã; targum; escatologia. 

                                                           
∗ Doutor em Teologia pela Pontifícia Universidade Católica de São Paulo. Mestre em Teologia pela Universidad 

Peruana Unión. Especialista em Linguística e Produção Textual pelo Instituto Brasil de Ensino e em 
Antropologia e Ciências da Religião pela Universidade Cândido Mendes. Licenciado em Filosofia pelo Centro 
Universitário ETEP e em Letras pela Faculdade de Educação Paulistana. Bacharel em Filosofia pela 
Universidade Católica de Brasília e em Teologia pelo Centro Universitário Adventista de São Paulo. 

** Doutor em Ciências da Comunicação pela Universidade de São Paulo e em Ciências da Religião pela 
Universidade Metodista de São Paulo. Mestre em Comunicação Social pela Universidade Metodista de São 
Paulo. Graduado em Comunicação Social (Jornalismo) pela Universidade de Sorocaba e em Teologia pelo 
Centro Universitário Adventista de São Paulo. 

https://www.orcid.org/0000-0003-0180-3895
https://www.orcid.org/0000-0001-8147-4838


EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

 

ABSTRACT 
This article presents a comparative exegetical-theological analysis of Psalm 8, highlighting the use 
of creation imagery in its poetic-literary rereading of Genesis. The study examines how the New 
Testament, building on Old Testament precedents, expands the thematic horizon of the psalm, 
elevating it to an eschatological dimension in which the Son of Man is portrayed as the one to whom 
all creation is (and will be) subject. The contribution of the targum of Psalm 8 is also considered, 
as it mentions the figure of Leviathan in a possible allusion to the cosmic conflict between God and 
the powers of evil. The comparison between the perspectives of the Old Testament, the New 
Testament, and the Targumim, along with the historical-cultural context of the Ancient Near East, 
reveals converging elements that point to an apocalyptic framework, in which the full realization 
of Psalm 8 projects itself toward the eschaton. 
Keywords: Psalm 8; Son of Man; Leviathan; targum; eschatology. 
 

RESUMEN 
Este artículo consiste en un análisis exegético-teológico comparativo del Salmo 8, destacando el 
uso de la imaginería de la creación en su relectura poético-literaria del Génesis. El estudio examina 
cómo el Nuevo Testamento, basado en precedentes veterotestamentarios, amplía el horizonte 
temático del salmo, elevándolo a una dimensión escatológica en la cual el Hijo del Hombre es 
presentado como aquel a quien toda la creación está (y estará) sujeta. También se considera la 
contribución del targum del Salmo 8, que menciona la figura del Leviatán en una posible alusión 
al conflicto cósmico entre Dios y los poderes del mal. La comparación entre las perspectivas del 
Antiguo Testamento, del Nuevo Testamento y de los Targumim, junto con el contexto histórico-
cultural del Antiguo Cercano Oriente, revela elementos convergentes que apuntan a un marco 
apocalíptico, en el cual la plena realización del Salmo 8 se proyecta hacia el eschaton. 
Palabras clave: Salmo 8; Hijo del Hombre; Leviatán; targum; escatología. 
 

 

1 INTRODUÇÃO 

 

O Salmo 8, de singular beleza e profundidade teológica e filosófica, tem sido objeto 

de reflexão tanto no judaísmo quanto no cristianismo ao longo dos séculos.1 Sendo o 

primeiro hino de louvor do Saltério, o poema se revela como uma obra-prima da poesia 

hebraica. Cada palavra e expressão ocupam um lugar exato nessa composição, dirigida 

diretamente a Deus (Silva, 2022, p. 24). O Salmo 8 celebra a glória, o poder e a benevolência 

de Yahweh, apresentando-o como protagonista, com o ser humano e o mundo em relação 

com Ele (Kidner, 2006, p. 81-82), e dando destaque para a natureza e o encargo da 

humanidade como vice-regente da criação. 

Tendo em vista a relevância do Salmo 8 tanto na tradição judaica quanto na tradição 

cristã, propõe-se, neste artigo, uma breve análise teológica desse poema à luz do Novo 

Testamento, com suas conexões com o Antigo Testamento, e dos Targumim, traduções 

                                                           
1 Ver, por exemplo: Peterson (1998), Kinzer (1995), Waltke, Houston e Moore (2015, p. 259-270) e Roszak 

(2011). 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

parafrásticas das Escrituras Hebraicas para as comunidades judaicas que falavam aramaico. 

Tal recorte, incluindo essas fontes literárias (Novo Testamento e Targumim), justifica-se 

pelo fato de que estas ampliam significativamente o horizonte de compreensão do Salmo 8 

e colocam em perspectiva uma interpretação apocalíptica do poema, a partir da imagética 

da criação nele empregada. Ocasionalmente, outros textos do Antigo Testamento também 

serão trazidos para a discussão, a título de referência e comparação. 

Este estudo adota uma metodologia exegético-teológica comparativa, combinando 

análise dos textos nos idiomas originais (hebraico, grego e aramaico), estudo literário e 

canônico do Salmo 8 e comparação intertextual com o Novo Testamento, os Targumim e 

tradições do Antigo Oriente Próximo, visando a uma interpretação mais ampla do salmo em 

questão. 

 

2 O SALMO 8 E SEU CONTEXTO HISTÓRICO, LITERÁRIO E TEOLÓGICO 

 

O saltério hebraico, uma coleção de 150 poemas, canções e orações, foi escrito ao 

longo de muitos séculos, refletindo diversas experiências históricas e religiosas de Israel. 

Com salmos atribuídos a Davi e a outros autores, esse conjunto poético foi fundamental para 

a adoração israelita/judaíta, sendo utilizado em celebrações no Templo e na vida diária para 

expressar uma ampla gama de emoções, desde louvores a súplicas. A coleção faz parte da 

literatura poética e sapiencial da Bíblia Hebraica, sendo marcada pelo uso de paralelismos e 

figuras de linguagem. Especificamente sobre o Salmo 8, sua data e autoria exatas não podem 

ser determinadas a partir de seu conteúdo (Craigie, 2004, p. 106); apesar disso, a tradição 

judaica o atribui a Davi, hipótese não contestada por muitos comentaristas (Carvalho, 2014, 

p. 74). 

No contexto canônico, o Salmo 8 pertence ao Livro I do Saltério (Sl 1—41) e é visto 

como o primeiro dos “salmos da natureza”, que exaltam a glória de Deus na criação. Ele 

também é considerado um poema messiânico, pois seu conteúdo é consistentemente 

aplicado a Cristo no Novo Testamento (cf. Mt 21:16; 1Co 15:27; Ef 1:22-23; Hb 2:5-8). 

Embora o Salmo 8 não apresente traços messiânicos evidentes por si sós, a tipologia permite 

que seja reconhecido como tal, fato identificado pelos autores neotestamentários (Leupold, 

1959, p. 101). 

No que concerne às características poético-literárias que enriquecem o Salmo 8, 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

destacam-se: o uso de inclusio2; paralelismo e merisma; antítese e paradoxo; rima e 

aliteração; a alternância dos nomes/títulos divinos; a variação entre Céu e Terra 

(transcendente e imanente); uma estrutura concêntrica em torno da partícula hebraica mah 

(que denota exclamação e/ou interrogação), com a questão central sobre a insignificância 

do homem diante da majestade de Deus; entre outros aspectos.3 

Quanto à temática, o poema apresenta o ser humano como representante de Deus na 

criação, exaltando sua posição, mas deixando claro que essa glória deriva inteiramente de 

Deus (Grzybek, 2020, p. 203; Maré, 2006, p. 929). A estrutura concêntrica (quiástica) do 

salmo coloca o ser humano como o clímax da criação divina, mas o tema central é Deus, o 

Criador, e sua relação com o cosmos, incluindo a humanidade (Grzybek, 2020, p. 203). O 

Salmo 8 também evoca o ambiente paradisíaco do Éden, retratando, de maneira idealizada, 

o ser humano como governante da Terra, sem menção à queda e suas consequências (Eaton, 

2003, p. 80). Com sua ênfase na natureza e na criação, e sendo uma releitura poética do 

Gênesis, o Salmo 8 retrata uma cosmovisão completa, interligando Divindade, humanidade 

e cosmos (Silva, 2022, p. 24). 

Como já mencionado, a estrutura do Salmo 8 é concêntrica, dando destaque para a 

majestade de Deus e a dignidade do ser humano concedida pelo Criador — apesar de sua 

insignificância perante o cosmos. Essa estrutura quiástica, como se nota no esquema a seguir 

(Fig. 1), se delineia tendo como referência a partícula hebraica mah (pronome 

interrogativo/exclamativo traduzido como “quem”, “quê?”, “quão” etc.). 

 

Figura 1 – Estrutura do Salmo 8 

Fonte: Os autores. 
 

A seguir, é oferecida uma tradução do Salmo 8 a partir do texto disponível na Biblia 

Hebraica Stuttgartensia (Elliger et al., 1997, p. 1.091) e das informações que constam em 

seu aparato crítico: 

 

                                                           
2 Inclusio é um recurso literário em que uma composição é estruturada de modo a começar e terminar com 

ideias ou expressões semelhantes, criando uma espécie de moldura temática. 
3 Entre os autores que abordam esses aspectos, estão: Silva (2022); Maré (2006); Prinsloo (1995). 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

Salmo 8 
Ao regente; sobre a guitite. Salmo de Davi. 
1. Yahweh, Senhor nosso, quão magnífico é o teu nome em toda a Terra! 
Porquanto puseste sobre os céus a tua majestade. 
2. Da boca dos bebês e dos que mamam constituíste força, por causa dos teus adversários, 
a fim de fazeres cessar tanto o inimigo quanto o vingador. 
3. Quando vejo os teus céus, obras dos teus dedos; a lua e as estrelas que estabeleceste, 
4. que é o ser humano mortal, para que dele te lembres? E o filho do homem, para que com 
ele te importes? 
5. Porém, tu o fizeste um pouco menor do que Deus, e de glória e honra o coroaste. 
6. Tu o fazes dominar sobre as obras das tuas mãos; sob os seus pés, tudo colocaste: 
7. todos os caprinos e bovinos; também os animais selvagens do campo; 
8. os pássaros dos céus e os peixes do mar; o que atravessa as sendas dos mares. 
9. Yahweh, Senhor nosso, quão magnífico é o teu nome em toda a Terra! 

 

Na leitura do Salmo 8, ficam evidentes os seguintes pontos: (1) O refrão que emoldura 

o salmo destaca a magnificência de Yahweh em toda a criação (v. 1a, 9). (2) Deus exibe sua 

glória, de modo especial, na expansão do céu (v. 1b). (3) O Deus transcendente é exaltado 

também na imanência (crianças) e faz calar seus inimigos (v. 2). (4) Diante da grandeza do 

cosmos criado, o ser humano (enosh, ser humano mortal; ben-adam, filho do homem, filho 

de Adão) se dá conta de sua pequenez e se pergunta quem é perante Deus (v. 3-4). (5) Deus 

dignificou o ser humano apesar de sua insignificância, fazendo-o mordomo, vice-regente ou 

rei-vassalo da criação. O Criador lhe sujeita as obras das suas mãos: animais terrestres, 

aéreos e aquáticos (o vocabulário hebraico e outras características literárias indicam se 

tratar de uma releitura poética da narrativa da criação e do estado edênico nos capítulos 

iniciais do Gênesis). 

No cenário retratado pelo salmista, sobressaem alguns elementos que compõem a 

imagética da criação, em sua reconstrução poética de Gênesis 1 e 2. A cosmologia do salmo 

é dividida em dois níveis: o sideral (celeste) e o terreno. O primeiro é composto pelos céus, 

pela lua e pelas estrelas; o segundo, pela terra e pelas criaturas que a habitam: como já 

mencionado, animais terrestres (domesticáveis e selvagens), aéreos e aquáticos — numa 

ordem inversa àquela narrada no Gênesis.4 Ainda ecoando o contexto da criação, os 

personagens principais são Deus (elohim)/Yahweh e o ser humano/filho do homem 

(enosh/ben-adam), este último tendo sido feito “pouco menor do que Deus”5 e constituído 

                                                           
4 Ver: Waltner (2006, p. 63). 
5 Na interpretação do Salmo 8:5, o termo elohim tem sido traduzido de três maneiras principais: (1) como 

“Deus”, referindo-se ao ser humano como uma “cópia” do Criador, numa alusão à criação “à imagem e 
semelhança” divina (Gn 1:27-28); (2) como “deuses” ou “seres divinos”, interpretando elohim como os seres 
poderosos que compõem o concílio celestial (cf. Sl 82:1ss; Jó 1:6ss; 1Rs 22:19ss; etc.); e (3) como “anjos” 
(assim traduzem a Septuaginta, a Peshitta e os Targumim), enfatizando uma distinção maior entre o homem 
e Deus e colocando os anjos como seres intermediários nessa relação (ver o uso que o Novo Testamento faz 
dessa tradução, em Hebreus 2:5-9). 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

governante da Terra, o que remete a Gênesis 1:26-28, texto segundo o qual o ser humano foi 

feito à imagem e semelhança do Criador e posto para dominar a criação. Em Salmos 8:6, o 

verbo mashal (governar, ter domínio, reinar) é sinônimo de radah (ter domínio, governar) 

e kavash (subjugar, dominar), empregados em Gênesis 1:26, 28. 

Nota-se, portanto, que o Salmo 8 é profundamente dependente da imagética da 

criação, enraizada nos primeiros capítulos do Gênesis, ampliando e reafirmando o quadro 

da narrativa bíblica das origens. Por sua vez, como se verá a seguir, a leitura que o Novo 

Testamento faz do Salmo 8 expande ainda mais esse quadro, elevando a uma dimensão 

escatológica as imagens associadas à criação. 

 

3 O SALMO 8 E O NOVO TESTAMENTO: O FILHO DO HOMEM DOMINA A 

CRIAÇÃO 

 

O Novo Testamento traz um importante aporte à interpretação do Salmo 8 na medida 

em que amplia seu horizonte ao aplicar sua linguagem e suas imagens ao Messias a partir de 

uma perspectiva escatológica. A primeira passagem neotestamentária que cita o Salmo 8 é 

Mateus 21:16, texto em que Jesus relembra o versículo 2 do poema davídico para contestar 

os líderes judeus incomodados com o louvor que as crianças lhe davam como “Filho de Davi” 

(um título claramente messiânico). As próximas passagens a citar o Salmo 8 se encarregarão 

de acrescentar à sua leitura um teor escatológico, possivelmente a partir da lógica da 

tipologia bíblica.6 

Em 1Coríntions 15:27, o apóstolo Paulo usa praticamente o mesmo vocabulário que a 

Septuaginta emprega no versículo 6[7, LXX] do salmo, ao dizer que “todas as coisas […] ele 

[Deus] sujeitou sob seus [de Cristo] pés” (panta […] hypetaxen hypo tous podas autou).7 O 

contexto trata da ressurreição dos mortos e da ocasião em que Cristo, a quem todas as coisas 

foram submetidas pelo Pai (e ainda o serão plenamente; v. 28), entregará o reino de volta a 

ele, na consumação da história. De acordo com Ciampa e Rosner (2014, p. 927), nessa 

passagem,  

 

Paulo une dois salmos de forma primorosa [Sl 8 com Sl 110:1, que diz: “Assenta-te à minha 
direita, até que eu ponha os teus inimigos debaixo dos teus pés”]. Seu argumento é que 

                                                           
6 Segundo DeVries (1988, p. 2109), tipologia é o “ramo da interpretação bíblica em que um elemento 

encontrado no Antigo Testamento prefigura outro encontrado no Novo Testamento”. Para estudos 
aprofundados sobre a tipologia bíblica, recomenda-se a leitura de Goppelt (2021) e Davidson (1981). 

7 O texto da Septuaginta traz: panta hypetaxas hypokatō tōn podōn autou (todas as coisas sujeitaste sob seus 
pés). Neste artigo, as citações da Septuaginta se baseiam na edição crítica de Rahlfs (2006); e as do Novo 
Testamento, na edição crítica de Aland et al. (2012). 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
7 

Cristo, o Último Adão, restaurou a condição que o primeiro Adão perdeu. 
 

De forma semelhante, em Efésios 1:22, Paulo usa, numa prece, exatamente as 

mesmas palavras de antes para dizer que “todas as coisas ele sujeitou sob seus pés” (panta 

hypetaxen hypo tous podas autou). Novamente, o sujeito da oração é Deus, o Pai, que 

submete ao Cristo glorificado todas as coisas criadas. De novo, é possível que Paulo esteja 

mesclando o cenário do Salmo 110 com o do Salmo 8. A ênfase da passagem de Efésios é no 

poder divino, que se manifestou na ressurreição de Cristo e sua entronização no Céu, acima 

de todas as coisas. Em consonância com os salmos mencionados acima, aos quais o texto faz 

alusão, “Deus não somente conquistou os inimigos cósmicos de Cristo ao ressuscitá-lo dos 

mortos e exaltá-lo à sua direita, mas também sujeitou-lhe toda a criação” (Thielman, 2014, 

p. 1.011-1.012). 

Por último, o autor de Hebreus (2:6-8) também cita o Salmo 8 (v. 4-6) para 

fundamentar seu discurso a respeito da superioridade de Cristo e de seu sacerdócio. Nessa 

aplicação do texto do Saltério, Jesus é apresentado como aquele que, por um pouco, foi feito 

menor que os anjos — uma referência à encarnação — e, após ter experimentado o 

sofrimento da morte, foi coroado de glória e de honra. Sob seus pés foram postas todas as 

coisas, embora isso “ainda não” (oupō) seja completamente visível (Hb 2:8-9). O “ainda não” 

subentende que um dia será. Segundo Guthrie (2014, p. 1163), nessa passagem de Hebreus, 

o uso do Salmo 8 — novamente em analogia com o Salmo 110:1 (citado em Hb 1:13) — 

“sugere que a comissão divina de Adão como rei sobre a criação de Deus foi cumprida em 

Cristo, o Último Adão escatológico”. Contudo, é preciso lembrar que “a realidade foi 

inaugurada, mas a consumação virá numa época futura”, pois “a subjugação completa de 

todas as coisas ainda está por vir”. 

O elemento comum a todas essas últimas passagens é o Cristo/Messias que foi 

exaltado por Deus e sob cujos pés foram submetidas todas as coisas, sujeição essa que só 

será plena na consumação dos tempos. Os três componentes articulados no Salmo 8 — Deus, 

o cosmos e o ser humano — também estão presentes na aplicação tipológica que o Novo 

Testamento faz do poema. A diferença é que o Novo Testamento o eleva a uma dimensão 

transcendental e apocalíptica ao substituir a figura do homem comum (enosh/ben-adam) 

pela de Cristo, o Homem perfeito, o “último Adão” (1Co 15:45). 

O “filho do homem” do Salmo 8 é substituído pelo “Filho do Homem” cristológico e 

escatológico. (É preciso lembrar que “Filho do Homem” é uma expressão comum na 

literatura apocalíptica, tanto bíblica quanto extrabíblica, para designar um herói divino-

humano e messiânico; ver, por exemplo, o Livro de Enoque, Daniel 7:13-14 e Apocalipse 1:13; 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
8 

14:14.8) Assim como o “filho do homem” do Salmo 8 reina sobre a criação divina com 

autoridade delegada por Yahweh, o Filho do Homem (Cristo), igualmente, recebeu 

autoridade para governar a totalidade do cosmos — governo esse, no entanto, que só será 

completo no eschaton. Ao fazer essa transposição, é como se o Novo Testamento 

subentendesse que o pleno domínio sobre a criação — interrompido pela queda (cf. Gn 3), 

mas idealizado poeticamente no Salmo 8 — só se efetivará por intermédio de Cristo no fim 

da história. Em outras palavras, em Cristo, o archē (princípio) se torna pleno no eschaton 

(fim). 

É importante dizer, ainda, que essa releitura apocalíptica do Salmo 8 e, por 

conseguinte da narrativa da criação do Gênesis, parece não ser exclusiva do Novo 

Testamento. Já no Antigo Testamento, a visão de Daniel 7, por exemplo, coloca claramente 

o Filho do Homem recebendo de Deus (o “Ancião de Dias”) o reino e governando acima das 

bestas-feras contempladas pelo profeta.9 Essas bestas — que simbolizam impérios e, 

indiretamente, as forças do mal — reúnem características de animais terrestres (leão, urso, 

leopardo), aéreos (asas) e aquáticos (emergem do mar), representando toda a fauna, 

exatamente como se vê no Gênesis e no Salmo 8. 

No texto visionário de Daniel, contudo, o cenário da criação não é edênico e 

idealizado, como no Salmo 8, mas caótico. A sequência de poderes rebeldes retratados em 

quatro bestas híbridas provenientes do “grande mar” exerce, de forma predatória, o 

“domínio” (cf. Dn 7:3, 6, 12). O aspecto híbrido e animalesco das quatro figuras indica que 

elas exercem tal domínio numa condição de caos, em que a criação original foi subvertida, 

supostamente pelo evento da queda (cf. Gn 3:15).10 Segundo Genesis 1:26, o ser humano 

exerceria domínio sobre toda a criação, incluindo as bestas, mas Daniel 7 retrata um 

contexto de inversão dessa ordem, em que “bestas simbólicas governam sobre a terra” 

(Prestes, 2023, p. 295). No entanto, uma figura descrita como “filho do homem”, ou seja, 

não da linhagem nem da natureza das bestas, recebe do “Ancião de Dias” o “domínio” para, 

então, devolvê-lo aos “santos do Altíssimo” — naturalmente uma nova humanidade, da 

mesma natureza do “filho do homem” e diferente daquela representada na figura das bestas 

(Dn 7:13-14, 22, 27).11 

                                                           
8 Ver também: Rueda Neto (2018). 
9 Em Daniel 7, a figura do Filho do Homem aparece em contraste com os quatro animais vistos anteriormente 

pelo profeta, como que representando o quinto reino, ou o reino do Céu (Smith, 2001, p. 403). Segundo Smith 
(2001, p. 404), “o filho do homem é representado como ser humano que vem das nuvens, para contrastar seu 
reino com o dos monstros que vêm do mar”. 

10 Ver: Chilton (1987, p. 304). 
11 Ver: Prestes (2023, p. 292-307). 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
9 

Como se pode notar nos textos neotestamentários analisados anteriormente, toda 

essa representação escatológica da criação, com sua ênfase no domínio do Filho do Homem 

sobre o cosmos e as forças do mal, parece ter sido ecoada na maneira pela qual o Novo 

Testamento aplica o Salmo 8. 

 

4 O SALMO 8 E OS TARGUMIM: O FILHO DO HOMEM SUBJUGA O LEVIATÃ 

 

A perspectiva apocalíptica do Salmo 8, com sua imagética da criação, apresentada 

pelo Novo Testamento parece encontrar ressonância também em outra fonte literária ou 

tipo textual: os targuns, ou targumim, traduções ou paráfrases aramaicas das Escrituras 

Hebraicas. 

Após o exílio babilônico, o hebraico deixou de ser amplamente falado entre os judeus. 

Embora os estudiosos ainda dominassem a língua e os textos sagrados, foi preciso traduzir 

o Antigo Testamento hebraico para o aramaico, a fim de que a maioria da comunidade 

judaica pudesse compreendê-lo (Widder, 2013, p. 77). Não se sabe ao certo quando os 

primeiros targumim escritos surgiram, e sua datação não é tarefa simples (Chalice, 2013, p. 

20). Entretanto, sabe-se que refletem uma tradição oral bastante antiga. Em geral, 

considera-se que os targumim foram produzidos entre o início do 2º século AEC e o final da 

Idade Média (Andrade; Ribeiro, 2020, p. 56). 

Quanto ao Targum dos Salmos, de forma específica, alguns acreditam que foi 

composto após o 5º século EC, pertencendo ao judaísmo rabínico (Edwards, 2008, p. 785-

786). Embora não tenha tanto prestígio quanto outros targumim bem reconhecidos, como o 

Targum Onkelos, do Pentateuco, e o Targum Jonatã, dos Profetas, o Targum dos Salmos é 

um excelente indicativo de como a interpretação judaica antiga entendia os textos do 

Saltério, muito mais se considerarmos a possibilidade de a tradição oral nele registrada 

remontar ao 1º século EC (Briggs; Briggs, 1906, p. xxxii).12 

Em linhas gerais, o targum do Salmo 8 não se distancia muito do original hebraico, a 

não ser pela forma de traduzir o versículo 8[9].13 A construção participial hebraica over 

orchoth yammim tem sido comumente traduzida de duas formas. A alternativa mais seguida 

pelas versões em geral é considerar essa parte do versículo 8[9] um aposto que amplia e 

generaliza o que vem antes (“peixes do mar”), ou seja, “o que atravessa as sendas dos mares”, 

                                                           
12 Para mais informações sobre os targumim, ver: Alexander (1992), Chilton (2000), Ehorn (2016), entre 

outros. 
13 Neste artigo, o targum foi citado a partir do texto disponível no site Sefaria (Aramaic Targum to Psalms 8, 

2024), biblioteca digital de textos judaicos. 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
10 

designando tudo o que, além dos peixes propriamente, passa pelos caminhos dos oceanos. 

Outra alternativa, menos comum, é traduzir como fez a Bíblia de Jerusalém, como o que 

parece ser uma referência ao ser humano: “quando percorre ele [o ser humano?] as sendas 

dos mares”. O targum, porém, segue outra direção, vertendo a expressão hebraica por 

weliwyathan dechalif israte yama (“e o leviatã que percorre as sendas do mar”). 

Sabe-se que, 

 

Na mitologia cananeia antiga, “leviatã” era uma serpente de sete cabeças que lutava contra 
os deuses e as forças do bem, portanto, era considerado uma incorporação das forças do 
mal. Textos cananeus antigos de Ras-Shamra […] falam de um monstro, “Lotã”, de sete 
cabeças, o qual se crê ser o mesmo referido na Bíblia como “leviatã” (do heb. Liwyathan). 
No antigo mito mesopotâmico da criação, havia uma tradição de um conflito original entre 
os deuses e um dragão (Nichol, 2013, p. 208).14 

 

Esse réptil misterioso é mencionado em vários lugares na Bíblia Hebraica (por 

exemplo, Jó 3:8; 41:1ss; Sl 74:14; Is 27:1), sendo algumas vezes traduzido como “crocodilo”, 

“dragão” e “monstro marinho” (ARA), ou mesmo “Leviatã” (ARC). Ao empregar o termo 

liwyathan, bem como referir-se a outros “monstros” como rahav, tannin e behemoth, o 

texto bíblico parece dialogar com o contexto do Antigo Oriente Próximo (AOP), utilizando-

se de uma referência cultural predominante para ilustrar o conceito de mal.15 Conforme 

expresso por Davis (2005, p. 743), “Leviatã pode bem ser uma criação da fantasia popular, 

um monstro marinho imaginário de que os poetas e os profetas inspirados de Israel se 

serviam para ilustrações da verdade”. Outra possibilidade, associada a essa, é que tanto a 

cultura do AOP quanto a Bíblia estejam ecoando a tradição da Antiguidade que veio a ser 

registrada no Gênesis, a narrativa da rebelião da serpente primordial (Satanás) contra Deus. 

Ao empregar o termo liwyathan, o targum do Salmo 8 parece evidenciar uma 

percepção judaica derivada de textos dos Salmos, de Isaías, Ezequiel e Jeremias. Esses textos 

empregam liwyathan associado a tannin, o que ajuda a interpretar o significado do 

primeiro. Em Salmos 74:13-14, os termos liwyathan e tannin são usados em paralelo, como 

se retratassem “o mesmo poder maligno” (Grogan, 1986, p. 170), sendo, ambos, traduzidos 

na Septuaginta por drakōn (dragão). O mesmo ocorre no texto grego de Isaías 27:1. Ezequiel 

29:3, por sua vez, emprega o termo tannin em referência ao Egito, e Jeremias 51:34 o utiliza 

para falar de Nabucodonosor, rei da Babilônia. Nesses dois casos, também, tannin é vertido 

na Septuaginta como drakōn e parece indicar que os reis/reinos ímpios eram vistos como 

                                                           
14 Para um estudo aprofundado sobre a imagem da serpente de sete cabeças, ver Dorneles (2017; 2020; 2025). 
15 Para mais informações sobre a figura do Leviatã na Bíblia e na cultura do AOP, ver: Walton, Matthews e 

Chavalas, 2018, p. 663-664, 702, 801-802, 1057; Mangum e Hamilton (2016); Day (1992), entre outros. 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
11 

uma espécie de encarnação do mal cósmico. 

Essa associação por paralelismo entre liwyathan e tannin permite ver nesses textos 

uma alusão ao relato da criação, em que Deus criou os seres vivos das águas, dentre eles os 

tanninim, ou “grandes animais marinhos” (Gn 1:21). Sendo assim, liwyathan, que é 

empregado em paralelo com tannin, pode representar uma referência a esses grandes 

animais marinhos, como parte da criação sujeita ao domínio divino e humano. Na condição 

de queda e caos, no entanto, essas figuras bestiais são retratadas exercendo domínio sobre 

os humanos (cf. Dn 7; Jr 51:34; Ez 29:3). 

É interessante notar que, ao passo que Gênesis 1:21 menciona esses animais no plural 

(tanninim), criados segundo sua espécie, em grandes manadas ou cardumes, e apesar de o 

Salmo 74 também mencionar tannin no plural, os profetas usam esse termo no singular. De 

igual forma, tanto em Salmos 74:13-14 quanto em Isaías 27:1, o liwyathan é referido no 

singular. O mesmo ocorre no targum do Salmo 8. Esse predomínio do singular no emprego 

de liwyathan e tannin possibilita uma associação entre essa figura e a da “serpente” em 

Gênesis 3:1, que também é citada no singular, em contraste com as bestas criadas. Nesse 

texto, a serpente (nachash) é inserida no relato precedida de artigo definido (ha), de forma 

que a figura em questão é “individualizada”, ao contrário dos seres criados no relato de 

Gênesis 1 e 2, em que todos são mencionados de forma coletiva e plural (Doukhan, 2016, p. 

90). Essa individualização da serpente, que inclusive é colocada como “mais sagaz” (Gn 3:1) 

que os animais selvagens, sendo ela mesma parte dos que rastejam, permite inferir que o 

texto não se refere a um animal, simplesmente. A serpente é, portanto, “não um mero 

animal; ela é apresentada como um ser sobrenatural de proporções cósmicas” (Doukhan, 

2016, p. 90). 

De fato, a “serpente” é introduzida de forma abrupta no relato da criação, como se já 

fosse dada ou conhecida. O mesmo ocorre, nos textos mencionados anteriormente, com 

liwyathan e tannin, os quais são individualizados, como se fossem já conhecidos no âmbito 

da produção desses textos. Do mesmo modo como a serpente em Gênesis 3, liwyathan e 

tannin são singularizados e empregados como metáfora do elemento opositor e caótico. 

Porém, é notório que esse elemento é introduzido de forma individualizada após os eventos 

criativos de Gênesis 1 e 2, como se se tratasse de uma entidade externa à criação, mas que se 

manifesta através dela.16 

Ao inserir a figura do Leviatã em sua leitura do Salmo 8, muito provavelmente a 

interpretação targúmica trazia uma consciência desse pano de fundo cultural e bíblico, ainda 

que, nessa tradução aramaica, a lendária serpente seja, simplesmente, uma representação 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
12 

dos grandes animais marinhos criados por Deus. Se, porém, o sentido pretendido pelo 

targum for mais amplo e simbólico, isso pode encontrar eco na parte inicial do salmo. 

Segundo alguns autores, a menção a “adversários”, “inimigo” e “vingador” (Sl 8:2) pode ser 

uma referência às forças cósmicas do mal (ou caos) que se opõem à ordem da criação 

divina.16 Outros, contudo, preferem a opinião de que os inimigos no Salmo 8 não são “as 

forças caóticas que Deus conquistou e ordenou no ato soberano da criação”, mas sim “os 

adversários do rei encontrados nos Salmos 3—7” (Futato, 2009, p. 53). De toda forma, a 

imagem do Leviatã introduzida pelo targum pode apontar para uma tradição interpretativa 

que enquadra o Salmo 8 no contexto do conflito cósmico entre Deus e os poderes do mal. 

À luz dessa linha de pensamento, outros detalhes do salmo (na versão do targum) se 

tornam significativos e ajudam a complementar o quadro apocalíptico. Primeiramente, é 

preciso observar que o targum do Salmo 8 não exclui o Leviatã da lista de criaturas que 

constituem as obras das mãos de Deus (ovade yedakh), assim como o Gênesis inclui a 

serpente entre os animais feitos pelo Criador (Gn 3:1). Do mesmo modo como ter sido criada 

por Deus não impediu a serpente genesiana de se opor a ele e se tornar uma incorporação 

do mal, de forma semelhante, não se deve supor que o Leviatã targúmico não represente as 

forças do mal simplesmente por estar listado entre as obras de Deus. Em segundo lugar, o 

meio em que vive o Leviatã, o mar, é uma imagem escatológica muito importante na Bíblia 

(Sarlo, 2020). Do mar agitado, emergem as bestas-feras apresentadas em Daniel 7, bem 

como a primeira besta de Apocalipse 13. É também sobre as águas que se assenta a Babilônia 

escatológica, epítome dos poderes que se levantam contra Deus ao longo da história e no 

tempo do fim (Ap 17:1, 5, 15). Em terceiro lugar, no contexto do Salmo 8, o Leviatã está 

sujeito ao ser humano (“filho do homem”, bar nasha em aramaico) como representante de 

Deus. Considerando que, como já visto, o Filho do Homem, na literatura apocalíptica, é uma 

figura messiânica divino-humana, parece bastante sugestivo o quadro desse Herói 

escatológico dominando, sob seus pés, a serpente dos mares, representação do mal. 

Tal cena estaria em paralelo com outras no cânon bíblico, como, por exemplo, o 

chamado protoevangelho (Gn 3:15), que anuncia o esmagamento da serpente sob os pés do 

Descendente da mulher, e Romanos 16:20, que faz alusão ao primeiro texto, identificando 

                                                           
16 Ver: Terrien (2003, p. 129, 132); Davidson (1998, p. 38); McCann (1996, p. 711); Schökel (1981, p. 70). De 

fato, diferentes cosmogonias da Antiguidade retratavam a Divindade subjugando as forças monstruosas do 
caos/mal para estabelecer a ordem do cosmos (Walton, 2021). No entanto, ao contrário dessas cosmogonias, 
o relato das origens no Gênesis não descreve um conflito entre o Criador e o mundo criado. Não há elementos 
de resistência nem mesmo por parte do “abismo” à fala criadora. “Deus é retratado nesse relato não como 
um guerreiro, mas como um artesão ou artista” que não encontra oposição ao seu comando (Middleton, 
2004, p. 353). 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
13 

Satanás como aquele que será esmagado. É igualmente notório o paralelo com o enredo do 

Apocalipse de João, em que o Filho do Homem (Ap 1:13; 14:14; cf. 12:4-5), na condição de 

protagonista, vence seu arqui-inimigo, Satanás, representado pelo “grande dragão, a antiga 

serpente” (Ap 12:9) — uma clara referência à serpente primeva que desencaminhou o 

primeiro casal (Gn 3). 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Neste artigo, foi apresentada uma breve análise exegético-teológica comparativa do 

Salmo 8, enfocando a maneira pela qual esse hino trabalha a imagética da criação numa 

releitura poético-literária do relato da criação do Gênesis. Esse estudo incluiu o exame de 

como o Novo Testamento, seguindo e ecoando precedentes veterotestamentários, amplia o 

horizonte temático do referido poema, elevando-o a uma dimensão escatológica em que o 

Filho do Homem (Cristo) é apresentado como aquele a cuja autoridade régia toda a criação 

é submetida — o cumprimento antitípico do cenário descrito no salmo. Na mesma linha, foi 

considerada também a contribuição que o targum do Salmo 8 traz à discussão. Destacou-se 

a menção feita ao Leviatã, tradicionalmente considerado um monstro mítico, símbolo do 

caos e das forças do mal, mencionado com frequência tanto na Bíblia Hebraica quanto na 

cultura do AOP. Embora a referência do targum possa ser despretensiosa, significando 

apenas uma grande criatura marinha, não se pode descartar a possibilidade de que o sentido 

simbólico dessa figura estivesse em vista também. Se esse for o caso, tem-se uma releitura 

do Salmo 8 que, implicitamente, lhe atribui uma dimensão espiritual, descritiva do conflito 

entre o bem e o mal. 

Se juntarmos a perspectiva escatológica do Salmo 8 trazida pelo Novo Testamento 

(em diálogo com seus precedentes veterotestamentários, como Daniel 7) com a perspectiva 

do conflito cósmico sugerida pelo targum ao mencionar o Leviatã (acrescida da hipótese de 

alguns especialistas quanto aos inimigos de Deus mencionados no início do salmo), temos 

um interessante cenário apocalíptico que encontra reverberações em toda a Bíblia: o Filho 

do Homem, representante máximo de Deus, reinando de forma suprema sobre a criação e 

subjugando a seus pés, de modo definitivo, toda a ordem de entes, incluindo as forças do 

mal. Esse quadro conecta, de forma histórico-profética, o archē ao eschaton. 

Por fim, embora o Antigo Testamento, o Novo Testamento e os Targumim 

representem corpos literários e contextos interpretativos diferentes dentro das tradições 

judaica e cristã, eles estão interligados por meio da herança teológica e do desenvolvimento 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
14 

orgânico da fé judaico-cristã, de modo que as intersecções indicadas neste trabalho são de 

grande relevância. Além disso, as coincidências temáticas e estruturais detectadas entre 

esses textos sagrados e a cultura do AOP sugerem, como já referido, a existência de uma 

tradição mais antiga, primordial, cuja narrativa, passada de geração em geração, preserva 

um núcleo comum que influenciou e moldou os diferentes registros. 

 

REFERÊNCIAS  
 
ALAND, Kurt et al. (ed.). Novum Testamentum Graece — Nestle-Aland: The 
Scholarly Edition of the Greek New Testament. 28. ed. rev. Stuttgart: Deutsche 
Bibelgesellschaft, 2012. 
 
ALEXANDER, Philip S. Targum, Targumim. In: FREEDMAN, David N. (org.). The 
Anchor Yale Bible Dictionary. New York: Doubleday, 1992, p. 320-331. 
 
ANDRADE, Aíla Luzia Pinheiro de; RIBEIRO, Susie Helena. Targumim, as traduções 
aramaicas do Antigo Testamento, e alguns paralelos com o Novo Testamento. 
Perspectiva Teológica, v. 52, n. 1, p. 55, 2020. Disponível em: 
https://www.faje.edu.br/periodicos/index.php/perspectiva/article/view/4368 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
ARAMAIC TARGUM TO PSALMS 8. Sefaria. Disponível em: https://bit.ly/4eKJ8r5. 
Acesso em: 15 out. 2024. 
 
BRIGGS, Charles A.; BRIGGS, Emilie G. A Critical and Exegetical Commentary on 
the Book of Psalms. V. 1. International Critical Commentary. New York: C. Scribner’s 
Sons, 1906. 
 
CARVALHO, Sandson Magalhães. Que é o homem? Estudo sobre o Salmo 8:3-8. In: 
SUÁREZ, Adolfo et al. (ed.). A Bíblia em Perspectiva: Estudos em Teologia Bíblica. São 
Paulo: Clube de Autores, 2014, p. 71-92. 
 
CHALICE, Leander. The Dead Sea Scrolls of Job from Cave 4 and Cave 11. Edição 
eletrônica. Logos Bible Software. Leander Chalice, 2013. 
 
CHILTON, Bruce D. Rabbinic Literature: Targumim. In: EVANS, Craig A.; PORTER, 
Stanley E. (org.). Dictionary of New Testament Background: A Compendium of 
Contemporary Biblical Scholarship. Downers Grove, IL: InterVarsity Press, 2000, p. 902-
909. 
 
CHILTON, David H. The Days of Vengeance: An Exposition of the Book of Revelation. 
Tyler, TX: Dominion Press, 1987. 
 
CIAMPA, Roy E.; ROSNER, Brian S. 1Coríntios. In: BEALE, Gregory K.; CARSON, Donald 
A. (ed.). Comentário do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento. São 
Paulo: Vida Nova, 2014, p. 865-973. 
 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
15 

CRAIGIE, Peter C. Psalms 1—50. Word Biblical Commentary. Ed. rev. Nashville, TN: 
Nelson Reference and Electronic, 2004. 
 
DAVIDSON, Richard M. Typological Structures in the Old and New Testaments. 
Tese (PhD), Andrews University, Berrien Springs, Michigan, 1981. 
 
DAVIDSON, Robert. The Vitality of Worship: A Commentary on the Book of Psalms. 
Grand Rapids, Edinburgh: Eerdmans; Handsel Press, 1998. 
 
DAVIS, John D. Novo Dicionário da Bíblia. Ampliado e Atualizado. São Paulo: Hagnos, 
2005. 
 
DEVRIES, Carl E. Type, Typology. In: ELWELL, Walter A. (ed.). Baker Encyclopedia of 
the Bible. Grand Rapids, MI: Baker Book House, 1988, p. 2109-2110. 
 
DAY, John. Leviathan. In: FREEDMAN, David N. (ed.). The Anchor Yale Bible 
Dictionary. Nova Yorque: Doubleday, 1992, p. 295-296. 
 
DORNELES, Vanderlei. A besta de sete cabeças e seus antecedentes em textos da cultura 
antiga. Horizonte: Revista de Estudos de Teologia e Ciências da Religião, v. 15, n. 48, p. 
1423-1445, 2017. Disponível em: 
https://periodicos.pucminas.br/horizonte/article/view/P.2175-5841.2017v15n48p1423 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
DORNELES, Vanderlei. A Besta de Sete Cabeças: Monstruosidade e Construção de 
Fronteiras da Cultura. Tese (Doutorado em Ciências da Religião), Universidade Metodista 
de São Paulo, São Bernardo do Campo, 2020. 
 
DORNELES, Vanderlei. Leviatã: A Besta de Sete Cabeças nas Escrituras e na Mitologia 
Antiga. Engenheiro Coelho: Unaspress, 2025. 
 
DOUKHAN, Jacques B. Seventh-day Adventist International Bible Commentary: 
Genesis. Nampa: Pacific Press, 2016. 
 
EATON, John H. The Psalms: A Historical and Spiritual Commentary with an 
Introduction and New Translation. London; New York: T&T Clark, 2003. 
 
EDWARDS, Timothy M. Targumim. In: LONGMAN III, Tremper; ENNS, Peter (ed.). 
Dictionary of the Old Testament: Wisdom, Poetry and Writings. Downers Grove; 
Nottingham: IVP Academic; Inter-Varsity Press, 2008. 
 
EHORN, Seth M. Targum. In: BARRY, John D. et al. (org.). The Lexham Bible 
Dictionary. Bellingham: Lexham Press, 2016. 
 
ELLIGER, Karl. et al. (ed.). Biblia Hebraica Stuttgartensia. Revisão de Hans Peter 
Rüger. 5. ed. rev. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 1997. 
 
FUTATO, Mark D. The Book of Psalms. In: COMFORT, Philip Wesley (ed.). Cornerstone 
Biblical Commentary, Volume 7: The Book of Psalms, The Book of Proverbs. Carol 
Stream: Tyndale House Publishers, 2009. 
 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
16 

GOPPELT, Leonhard. Tipologia: A Interpretação do Antigo Testamento no Novo 
Testamento. São Paulo: Fonte Editorial, 2021. 
 
GROGAN, Geoffrey W. The Expositor’s Bible Commentary: Isaiah, Jeremiah, 
Lamentations, Ezekiel. Grand Rapids: Zondervan, 1986. 
 
GRZYBEK, Stanisław. Anthropology of Psalm 8. Studia Theologica Varsaviensia, p. 
203-210, 2020. 
 
GUTHRIE, George H. Hebreus. In: BEALE, Gregory K.; CARSON, Donald A. (ed.). 
Comentário do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2014, p. 1131-1222. 
 
KIDNER, Derek. Salmos 1–72: Introdução e Comentário. Série Cultura Bíblica. São 
Paulo: Vida Nova, 2006. 
 
KINZER, Mark S. “All Things Under His Feet”: Psalm 8 in the New Testament and in 
Other Jewish Literature of Late Antiquity. Tese (PhD), University of Michigan, Ann Arbor, 
Michigan, 1995. 
 
LEUPOLD, Herbert Carl. Exposition of the Psalms. H. C. Leupold Commentary 
Collection. Grand Rapids: Baker Book House, 1959. 
 
MANGUM, Douglas; HAMILTON, Matthew J. Leviathan. In: BARRY, John D. (ed.). The 
Lexham Bible Dictionary. Bellingham: Lexham Press, 2016. 
 
MARÉ, Leonard P. Psalm 8: God’s glory and humanity’s reflected glory. Old Testament 
Essays, v. 19, n. 3, p. 926-938, 2006. Disponível em: 
https://journals.co.za/doi/10.10520/EJC85827 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
MCCANN, J. Clinton. The Book of Psalms. In: KECK, Leander E. et al. (ed.). The New 
Interpreter’s Bible, Volume 4. Nashville: Abingdon Press, 1996, p. 639-1280. 
 
MIDDLETON, J. Richard. Created in the image of a violent God? The ethical problem of 
the conquest of chaos in biblical creation texts. Interpretation, v. 58, n. 4, p. 341-355, 
2004. Disponível em: https://journals.sagepub.com/doi/10.1177/002096430405800403 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
NICHOL, Francis D. (ed.). Comentário Bíblico Adventista do Sétimo Dia. V. 4. 
Tatuí: Casa Publicadora Brasileira, 2013. 
 
PETERSON, Margaret K. Psalm 8: A Theological and Historical Analysis of Its 
Interpretation. Tese (PhD), Duke University, Durham, North Carolina, 1998. 
 
PRESTES III, Flávio. Dominion Shifts in Biblical Apocalyptic Literature: A 
Narrative Reading of Daniel 7 and Revelation 12—14 Vis-à-Vis Genesis 1—3. Tese (PhD), 
Andrews University, Berrien Springs, Michigan, 2023.  
 



O FILHO DO HOMEM E O LEVIATÃ: a imagética da criação no Salmo 8 à luz do Novo Testamento e dos Targumim 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
17 

PRINSLOO, Gert T. M. Polarity as dominant textual strategy in Psalm 8. Old Testament 
Essays, v. 8, p. 370-387, 1995. Disponível em: 
https://journals.co.za/doi/10.10520/AJA10109919_618 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
RAHLFS, Alfred (ed.). Septuaginta: Id est Vetus Testamentum Graece Iuxta LXX 
Interpretes. Revisão de Robert Hanhart. 2. ed. rev. Stuttgart: Deutsche Bibelgesellschaft, 
2006. 
 
ROSZAK, Piotr. El hombre ante Dios: Comentario de Tomás de Aquino al Salmo 8, a la luz 
de sus fuentes. Scripta Theologica, v. 43, n. 1, p. 143-162, 2011. Disponível em: 
https://revistas.unav.edu/index.php/scripta-theologica/article/view/3299 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
RUEDA NETO, Eduardo. O “Filho do Homem”: uma breve análise da expressão na 
literatura judaica antiga e cristã primitiva. Kerygma, v. 13, n. 1, p. 23-34, 2018. 
Disponível em: https://revistas.unasp.edu.br/kerygma/article/view/976 
. Acesso em: 29 dez. 2025. 
 
SARLO, Daniel. Mar. In: BARRY, John D. (ed.). Dicionário Bíblico Lexham. Edição 
eletrônica. Logos Bible Software. Bellingham: Lexham Press, 2020. 
 
SCHÖKEL, Luis A. Treinta Salmos: Poesia y Oración. Madrid: Ediciones Cristiandad, 
1981. 
 
SILVA, Valmor da. Louvor no Salmo 8. Estudos Bíblicos, v. 28, n. 105, p. 21-31, 2022. 
 
SMITH, Ralph L. Teologia do Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2001. 
 
TERRIEN, Samuel. The Psalms: Strophic Structure and Theological Commentary. Grand 
Rapids: William B. Eerdmans Publishing Company, 2003. 
 
THIELMAN, Frank S. Efésios. In: BEALE Gregory K.; CARSON Donald A. (ed.). 
Comentário do Uso do Antigo Testamento no Novo Testamento. São Paulo: Vida 
Nova, 2014, p. 1008-1033. 
 
WALTKE, Bruce K.; HOUSTON, James M.; MOORE, Erika. Os Salmos Como 
Adoração Cristã: Um Comentário Histórico. São Paulo: Shedd Publicações, 2015. 
 
WALTNER, James H. Psalms. Believers Church Bible Commentary. Scottdale; Waterloo: 
Herald Press, 2006. 
 
WALTON, John H.; MATTHEWS, Victor Harold; CHAVALAS, Mark W. Comentário 
Histórico-Cultural da Bíblia: Antigo Testamento. São Paulo: Vida Nova, 2018. 
 
WALTON, John H. O pensamento do Antigo Oriente Próximo e o Antigo 
Testamento: Introdução ao Mundo Conceitual da Bíblia Hebraica. São Paulo: Vida Nova, 
2021. 
 
WIDDER, Wendy. Textual Criticism. Lexham Methods Series. Organizado por Douglas 
Mangum. Bellingham: Lexham Press, 2013. 



EDUARDO RUEDA NETO 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 02, e202a04, p. 01-18, jul./dez. 2025 - ISSN 1983-2478 
18 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Contribuição na coautoria: Concepção e planejamento do estudo: ERN. Coleta, 
análise e interpretação dos dados: ERN, VD. Elaboração e revisão do manuscrito: ERN, 
VD. Aprovação da versão final: ERN, VD. Responsabilidade pública pelo conteúdo do 
artigo: ERN. 

Conflito de interesses: Os coautores declaram não haver conflitos de interesses. 

Recebido em: 28-09-2025 

Aprovado em: 28-11-2025 

Editor de seção: Flávio Senra 

 


