
              
 

 
 
DOI: 10.5752/P.1983-2478.2025v20n1e201e01 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
1 

 

EDITORIAL 
 

A EPISTEMOLOGIA DAS RELIGIÕES E  
CORRENTES ESPIRITUAIS 

 

THE EPISTEMOLOGY OF RELIGIONS AND  
SPIRITUAL TRADITIONS  

 

LA EPISTEMOLOGÍA DE LAS RELIGIONES Y  
CORRIENTES ESPIRITUALES 

 

 

Marià Corbí ∗ 
                            Centro de Estudios de Tradiciones de Sabiduría. 

Barcelona, CAT, España. 
E-mail: mcorbi@cetr.net 

ORCID: 0000-0002-1974-5155  
 

 

Llegar a establecer la estructura esencial de las tradiciones religiosas y espirituales es 

una consecuencia de la epistemología axiológica1, que afirma que la condición humana no 

es un compuesto de cuerpo y espíritu, ni un compuesto de cuerpo y razón. La epistemología 

axiológica sostiene que los humanos somos unos animales cuya diferencia específica es estar 

constituidos por su competencia lingüística. Somos animales y solo animales, sin nada 

añadido a nuestra condición animal. 

Llamamos DA (dimensión absoluta) al estar ahí del cielo y la tierra y la inmensidad 

de mundos. Ese estar ahí es absoluto porque no depende de las modelaciones que los 

vivientes tenemos que hacer de esa inmensidad para poder sobrevivir. Están ahí 

independientemente de nuestras necesidades de vivientes.  

La dimensión absoluta (DA) no tiene estructura, pero supuesto que se produce en los 

humanos tiene diferentes momentos, que para podernos expresar con fluidez le llamaremos 

                                                           
∗ Doctorado en Filosofía por Universidad de Salamanca. Licenciado em Teologia pela Facultad de Teología de 

Cataluña. Licenciado em Filosofia pela Universitat de Barcelona. Licenciado em Licenciado en Música y 
Piano pelo Conservatorio Superior del Liceo. 

1 La epistemología axiológica estudia las condiciones de generar valores y sus formas de desarrollo.   

https://orcid.org/0000-0002-1974-5155


MARIÀ CORBÍ  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
2 

estructura, aunque no lo es. 

Para llegar a señalar la estructura esencial de las tradiciones religiosas y espirituales 

(yoga, vedanta, budismo, sintoísmo, etc.) ha sido preciso añadir, a la antropología nueva, 

casi 60 años de lecturas, sin interrupción, de todas las corrientes espirituales, de sus textos 

fundacionales y de sus grandes escritos, sutras y maestros.  

Hay una experiencia de la forma de presentare la DA independientemente de que 

adopte una forma u otra. 

La antropología que sostiene la epistemología axiológica (EA), más la lectura 

continuada de los grandes maestros religiosos y de las tradiciones que cultivan la cualidad 

humana profunda (CHP), han posibilitado estas reflexiones. 

Esa experiencia básica y universal presenta la necesidad de tenerla en cuenta en la 

vida de los individuos y los grupos, la necesidad de concebirla, figurarla, fabularla de alguna 

forma, en breve, darle una forma. 

Esta experiencia honda de lo real es la vivencia del animal humano frente a la 

inmensidad del cielo y la tierra y lo que los habitan. Se tiene esa experiencia de forma 

explícita o implícita, clara u oscura; es una experiencia básica que marca la vida de los 

humanos y les empuja a embarcarse en la creación de proyectos axiológicos colectivos-

religión (PACs-religión) o maneras diferentes de reconocimiento y cultivo de esa dimensión. 

Esa DA que se experimenta, se dice por sí misma como lo real de lo real. Dice que lo 

que damos por real y objetivo en nuestra cotidianidad, no es más que una modelación de eso 

de ahí real a la medida de nuestras necesidades animales, no es nada con existencia propia, 

es vacío de realidad. 

Esa experiencia nos fuerza a tener que reconocer la doble experiencia de la realidad 

para nosotros los humanos. La doble dimensión es la experiencia simultánea de eso absoluto 

que está ahí y de la modelación, a la medida de nuestra necesidad, que como vivientes 

tenemos que hacer. 

Esta experiencia de la doble dimensión de lo real es la experiencia constitutiva de 

nuestra condición humana.  

Todo este conjunto de experiencias nos hace comprender y sentir que la realidad es 

única, que nuestra vivencia de la cotidianidad no es real, que es la ficción de un animal para 

poder vivir. 

Esta es la condición humana, se viva como se viva.   

La pretensión universal de las religiones y todas las corrientes espirituales es simple 

y es siempre la misma: 



EDITORIAL – A EPISTEMOLOGIA DAS RELIGIÕES E CORRENTES ESPIRITUAIS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
3 

 

-reconocer la experiencia de la dimensión absoluta (DA) de forma explícita; 

-reconocer la experiencia de la doble dimensión2, también de forma explícita, 

-reconocer que lo que damos por real en todo lo que nos rodea y en nosotros mismos 

notiene un ser propio, que su ser es el ser de lo absoluto que está ahí, el ser del 

misterio de la inmensidad de mundos, del misterio del existir, de la belleza, de la 

inacabable diversidad y complejidad de todos los seres. 

 

Esa estructura universal y fundamental de la experiencia humana es, expresada 

brevemente como: 

- Hay un dato básico y primario, universal y hondo: la experiencia de la DA; 

- Ese dato nos lleva a otro: tenemos una doble dimensión de la realidad; 

- Hay una experiencia derivada de estos dos datos: la DR no tiene existencia propia, su 

existencia es la de la DA, 

- La consecuencia de esto es que solo hay una realidad, el resto son formas de la DA, 

modelaciones de la inmensidad a la medida de las necesidades de los vivientes. 

 

¿Qué pretenden las religiones y corrientes espirituales, en las diferentes  condiciones 

de sobrevivencia humanas? 

- Sentir hondamente y reconocer con toda claridad estos hechos y realizarlos en el vivir 

de los colectivos e individuos humanos. 

 

En su hondura, aunque con estructuras y fabulaciones diferentes, y a pesar de sus 

enfrentamientos causados por la epistemología mítica (EM)3, todas las religiones y 

corrientes espirituales dicen: esa es la verdad universal, esa es la verdadera condición 

humana, la DA y solo la DA. 

Para afirmar esta verdad universal que es desnuda, hay que vestirla con las 

representaciones y fabulaciones adecuadas a las diferentes formas de sobrevivir los 

humanos a lo largo de la historia. 

Eso fue correcto y bueno. Lo que no lo fue es interpretar esas versiones de la 

                                                           
2 Experimentar la doble dimensión hace referencia a la captación, por efecto del habla, de dos dimensiones 

en la realidad: la dimensión relativa a nuestras necesidades (cotidianidad), y la dimensión ab-soluta, suelta 
de nuestras necesidades (la dimensión gratuita). 

3 Epistemología mítica es la postura epistemológica que toma las palabras, símbolos, narraciones, teorías 
científicas como descripciones de la realidad. 



MARIÀ CORBÍ  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
4 

estructura profunda de todas las formaciones religiosas, como descripciones de la realidad. 

Pero fue un error necesario, impuesto por las sociedades estáticas y sus PACs intocables. 

 

Conocer la peculiaridad profunda y universal de la experiencia de la DA de las 

tradiciones religiosas y espirituales tiene grandes consecuencias. 

Vamos a apuntar algunas de esas consecuencias: 

- Todas las tradiciones son construcciones humanas, no proceden de dioses o 

antepasados sagrados trascendentes con una ontología diferente; 

- Todas se expresan a través de los proyectos axiológicos colectivos (PACs) 

correspondientes a las maneras de sobrevivir los colectivos humanos en la historia, 

dependientes de si viven de la caza-recolección, de si son horticultores, o agricultores 

sin riego o con riego, de si son ganaderos o industriales, o si son sociedades de 

conocimiento (SC); 

- La DA no se presenta nunca fuera de un PAC; 

- Todas las tradiciones religiosas o espirituales cumplen estrictamente con la 

estructura esencial universal, ninguna se sale de esa especie de estructura; 

- Esa especie de estructura esencial se corresponde con la estructura de la experiencia 

humana descrita por la nueva antropología; 

- Así la experiencia antropológica esencial se concreta en el modo profundo de ser de 

la experiencia básica de las religiones y de su diversidad a lo largo de la historia  de 

las religiones y corrientes espirituales; 

- No hay razón, si no es por una creencia sin fundamento en la experiencia, para 

afirmar que solo una religión es verdadera y las demás son falsas; 

- No hay razón tampoco para afirmar que solo una es de gran calidad, y las demás solo 

tienen diferentes grados de aproximación a esa gran calidad; 

- Todas las religiones y corrientes espirituales son verdaderas, no hay ninguna que se 

pueda afirmar que es superior a las otras; 

- No se puede sostener, con fundamento, que hay grandes diferencias en la cualidad de 

las diferentes religiones y corrientes espirituales, porque esas cualidades respectivas, 

por definición, son cualitativas y no cuantitativas. No dan fundamento alguno para 

hablar de superioridades e inferioridades; 

- La estructura de la experiencia humana y su correspondencia con la forma de ser 

esencial y universal de las construcciones religiosas y formas de espiritualidad 

muestran con claridad, que no son el opio del pueblo, ni meros instrumentos del 



EDITORIAL – A EPISTEMOLOGIA DAS RELIGIÕES E CORRENTES ESPIRITUAIS 

 

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
5 

poder, ni imaginaciones y ensoñaciones, son, por el contrario, el fruto de una 

experiencia de la realidad, un fenómeno fundamental que surge inevitablemente de 

la condición propia del animal lingüístico que los humanos somos; 

- La experiencia básica de nuestra condición humana se expresa, necesariamente, en 

la estructura esencial de las religiones y tradiciones espirituales de la humanidad. 

- Los fenómenos sociales que se llaman a sí mismos religiones, si no cumplen con la 

peculiar y universal estructura profunda de las religiones, no son verdad y solo 

engañan a la necesidad antropológica de las gentes; 

- El diálogo interreligioso es tal, si conduce al reconocimiento de la estructura esencial 

de las pretendidas religiones. Los diálogos, mediante la comunicación y el 

intercambio, han de llevar a reconocerse mutuamente como cumplidores de esa 

peculiar estructura esencial de las tradiciones religiosas. Sin ese reconocimiento 

mutuo, no hay verdaderamente diálogo interreligioso, 

- No hay acceso posible a la dimensión absoluta (DA) y a la cualidad humana profunda 

(CHP) si no es en el PAC o proyecto axiológico colectivo de las SC construidos por 

nosotros al paso de las transformaciones en los modos de sobrevivir provocados por 

las constantes creaciones de las tecnociencias y sus consecuencias en la manera de 

sobrevivir de los colectivos.   

 

Si somos animales constituidos como tales por la competencia lingüística, sin nada 

añadido a nuestra condición animal, solo podemos experimentar la dimensión absoluta de 

lo real en el mundo de nuestras modelaciones que, como vivientes, tenemos que construir 

en esta inmensidad de mundos en el vivimos. No podemos experimentar la DA más allá de 

esa construcción inevitable a todo viviente. Si además de la naturaleza animal fuéramos 

espíritu, podríamos pensar que llegamos a ese conocimiento más allá de nuestra 

irremediable condición animal. 

La humanidad todavía no está invadida por las condiciones que imponen las 

sociedades de conocimiento, todavía queda mucha sociedad agricultora, industrial y 

agricultora, pero las sociedades de conocimiento ya han aparecido y se han asentado 

fuertemente en muchas sociedades humanas en todo el mundo, y crecerán inevitablemente, 

porque son más eficaces para poder conseguir lo que los grupos humanos necesitan. 

Las sociedades de conocimiento están ya entre nosotros para quedarse, con una 

tendencia a invadirlo todo en un tiempo no muy largo. Las sociedades que no hagan 

esfuerzos por incorporarse a ellas, con toda probabilidad quedarán sometidas, marginadas 



MARIÀ CORBÍ  

INTERAÇÕES, Belo Horizonte, Brasil, v. 20, n. 01, e201e01, p. 01-06, jan./jul. 2025 - ISSN 1983-2478 
6 

y con riesgo real, si no espabilan pronto, de perder el tren definitivamente. Teniendo en 

cuenta que estas sociedades por su poder científico y tecnológico, tendrán que adoptar un 

nuevo enfoque que no sea el utilizarlas para una explotación extensiva de los grupos 

humanos y del medio que vivimos. 

 

REFERÊNCIAS 
 
 
CORBÍ, Marià. El cultivo colectivo de la cualidad humana profunda en las sociedades de 
conocimiento globalizadas. Principios de epistemología axiológica 4. Bubok: Barcelona, 
2015a. 
 
CORBÍ, Marià. El gran olvido: la gratuidad del vivir. Principios de epistemología 
axiológica 6. Bubok: Barcelona, 2020b. 
 
CORBÍ, Marià. La construcción de los proyectos axiológicos colectivos. Principios 
de epistemología axiológica 1. Bubok: Barcelona, 2013a. 
 
CORBÍ, Marià. La sabiduría de nuestros antepasados para sociedades en 
tránsito. Principios de epistemología axiológica 2. Bubok: Barcelona, 2013b. 
 
CORBÍ, Marià. Las sociedades de conociminento y la calidad de vida. Principios de 
epistemología axiológica 5. Bubok: Barcelona, 2017. 
 
CORBÍ, Marià. Protocolos para la construcción de organizaciones creativas y de 
innovación. Principios de epistemología axiológica 3. Bubok: Barcelona, 2015b. 
 
CORBÍ, Marià. Proyectos colectivos para sociedades dinámicas: principios de 
epistemología axiológica. Barcelona: Herder, 2020a. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conflito de interesses: O autor declara não haver conflito de interesses.  

Recebido em: 24-11-2025 

Aprovado em:  30-11-2025 

Editor de seção: Flávio Senra  

 


