
FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

179INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO 

NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”1 

FAITH AND KNOWLEDGE IN JÜRGEN HABERMAS –                                                      
RELIGION IN A ‘POST-SECULAR’ SOCIETY

Markus Knapp(*)  

Tradução de Arthur Grupillo(**)

RESUMO
O processo de secularização moderno, que certamente trouxe benefícios consideráveis, 
não raro nutriu, de acordo com a expectativa de muitos, a convicção de que a religião 
seria cada vez mais marginalizada ou quem sabe desaparecesse completamente. Mas 
foi exatamente isso que não aconteceu. Da perspectiva de Habermas, coloca-se um 
complexo de problemas bem determinado, que torna necessário refletir de um modo 
novo sobre a relação entre a sociedade e a religião, a saber, o desenvolvimento das 
biociências. 
PALAVRAS-CHAVE: Habermas. Religião. Sociedade Pós-secular. Bioética.

ABSTRACT 
The modern secularization process, which certainly has brought considerable gains, has 
often nourished, according to the expectation of many, the conviction the religion would 
be increasingly marginalized or even completely disappear. But just that did not happen. 
From Habermas’s perspective, there is a well-determined complex of problems, which makes 
it necessary to reflect anew on the relationship between society and religion, namely the 
development of the Biosciences. 
KEYWORDS: Habermas. Religion. Post-secular society. Bioethics.

(*) Professor de Teologia Fundamental na Ruhr-Universität – Bochum, Alemanha.                         
E-mail: Markus.Knapp@rub.de
(**) Doutorando em Filosofia na Universidade Federal de Minas Gerais.                                                                                                  
E-mail: aegrupillo@gmail.com
1 Tradução e publicação autorizadas pelos detentores dos direitos autorais a Arthur Grupillo e à 
Interações-Cultura e Comunidade do artigo Glauben und Wissen bei Jürgen Habermas - Reli-
gion in einer “postsäkularen” Gesellschaft, de Markus Knapp, publicado originalmente na Stimmen 
der Zeit (Zeitschrift für christliche Kultur) 226 (2008), p. 270-280. 

D
eb

at
es



Markus Knapp

180 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

O adjetivo “pós-secular” ficou rapidamente famoso e se tornou pratica-
mente um chavão, depois que Jürgen Habermas, em seu discurso por ocasião 
da entrega do Prêmio da Paz concedido pelo comércio livreiro alemão no ano 
de 2001, designou as sociedades modernas como “sociedades pós-seculares” 
2. Parece que este conceito de modo nenhum está claro e não deveria ser usa-
do indiscriminadamente, pois ele é definitivamente o mais incompreendido e, 
portanto, é possível que sua escolha não tenha sido particularmente feliz. Num 
primeiro olhar, isento, falar de uma sociedade pós-secular pode sugerir facil-
mente a idéia de um desenvolvimento histórico linear. Pois que a secularização 
teria primeiramente se seguido ao mundo pré-secular e, agora, por sua vez, se-
ria suplantada por uma sociedade pós-secular. Contudo, ele não quis dizer isto 
no sentido de uma tal lógica do desenvolvimento, possivelmente até mesmo 
carregada de filosofia da história, quando designou a sociedade hodierna como 
pós-secular, ainda que esse adjetivo possa sugerir um mal-entendido como esse 
e, nessa medida, parecer enganoso. Caso se queira, portanto, estimar o conteú-
do que este conceito retém para o diagnóstico da época em Habermas e, assim, 
determinar o status da religião que ali se mostra, permanece imperativo, antes 
de tudo, clarificar este conceito com a maior precisão possível.

O QUE É UMA SOCIEDADE PÓS-SECULAR?

O processo de secularização moderno inclui uma série de fenômenos. No 
centro, encontra-se a emancipação da esfera mundana em relação ao domínio 
religioso. Política, economia, direito, ciência, educação, arte, etc. se separam 
cada vez mais  dos impedimentos e do controle da religião e se desenvolvem 
de acordo com uma lógica própria. Deste modo, a religião é cada vez mais em-
purrada para fora da esfera pública social, isto é, para o âmbito privado – com 
a conseqüência de que as convicções religiosas começam a erodir e seu legado, 
cada vez mais freqüentemente, a não ter sucesso. A isto corresponde o declínio 
da influência da Igreja, tanto na sociedade quanto em relação à conduta dos 
indivíduos. Originalmente, esse enfraquecimento da Igreja [Entkirchlichung] 
começara com aquilo que o conceito de secularização designa no âmbito jurí-
dico: a transferência forçada de bens de propriedade da Igreja para o Estado.

2 Habermas, J. Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001. In: Zeitdiagnosen. Zwölf Essays. 
Frankfurt, 2003 p. 249-262



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

181INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

Benefícios consideráveis estão ligados a este processo de secularização. 
Isso inclui um aumento significativo no espaço de liberdade individual, como 
resultado do declínio da influência da Igreja, assim como a enorme ampliação 
do conhecimento de uma ciência independente das restrições impostas pelas 
visões de mundo, ou a difundida contenção de conflitos religiosamente moti-
vados, através da mediação do Estado secular e de um correspondente sistema 
jurídico. Estes ganhos inegáveis não raro nutriram a convicção de que o pro-
cesso de secularização seria uma progressão linear, conduzida inexoravelmente 
desde a escuridão de circunstâncias não esclarecidas em direção à clara luz 
de uma civilização determinada pelo pensamento científico, pelas inovações e 
facilitações técnicas e por um estilo de vida liberal. A religião, segundo a ex-
pectativa de muitos, seria, desta forma, cada vez mais marginalizada, ou quem 
sabe até mesmo desaparecesse completamente.

Mas foi exatamente isso que não aconteceu: antes, a religião persiste 
também em contextos seculares de vida. Hoje, constatamos uma nova atenção 
voltada para a religião: não só na esfera da vida privada, mas especialmente 
também na esfera pública social. É no interior desse contexto que Habermas 
fala de uma sociedade pós-secular. A esse contexto subjaz a observação de que 
a relação da sociedade secularizada com a religião mudou, e que vem à tona 
uma forma nova e modificada de tensão entre ambas. Enquanto expressão 
dessa mudança de situação na consciência da sociedade secularizada temos, 
por assim dizer, como um presságio à porta de entrada do século 21, os acon-
tecimentos do 11 de setembro de 2001. Eles mostram inequivocamente que, 
no mundo globalizado, embora toda secularização, a religião permanece um 
poder significativo e oferece um potencial violento de motivação.

Da perspectiva de Habermas, contudo, coloca-se um complexo de pro-
blemas bem determinado, o qual, de acordo com sua visão, torna necessário 
refletir de um modo novo sobre a relação entre secularização e religião, a sa-
ber, o desenvolvimento das biociências. Em especial, através das possibilidades 
abertas por essas ciências, as intervenções pré-natais na composição genética 
de um ser humano podem ter conseqüências que minam a “autocompreen-
são ética da humanidade como um todo”3. Nas sociedades modernas, esta 
autocompreensão é essencialmente caracterizada pelo fato de que as relações 
intersubjetivas têm caráter igualitário, isto é, são relações entre pessoas funda-

3 Habermas, J. Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik? 4. 
ed. Frankfurt: 2002,  p.32



Markus Knapp

182 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

mentalmente iguais. Este “universalismo igualitário” fornece “em sociedades 
pluralistas quanto às visões de mundo a única base racional aceitável para uma 
regulação normativa dos conflitos de ação”4. Trata-se, aqui, portanto, de uma 
questão totalmente elementar a respeito de uma vida comum livre e percebida 
como justa, o que, sob pressuposições modernas, só parece ser possível se, em 
princípio, cada ser humano pode entender-se como um igual entre iguais.

Através das possibilidades abertas pelas biociências de intervenções 
manipuladoras no genoma humano, Habermas vê a base desse universalismo 
igualitário correr perigo e ser colocada em questão. Para ele, não se trata, bem 
entendido, de intervenções geno-técnicas [gentechnische] para fins terapêuticos; 
na medida em que estas seguem uma “lógica da cura”5, elas são realizadas em 
virtude da sugestão, aparentemente bem fundamentada, de que o embrião con-
cordaria com elas, se estivesse em condições de fazê-lo. O que Habermas tem 
em vista, em vez disso, são as intervenções que são determinadas pelo arbítrio 
de quem as induz. Tais intervenções manipuladoras na composição genética de 
um ser humano tornam-no um objeto de intenções e projeções estranhas, pois 
elas exercem “sobre seus produtos manipulados geneticamente um tipo de dis-
ponibilidade que intervém na base somática da autocompreensão espontânea e 
na liberdade ética de uma outra pessoa, o que, pelo menos é o que parecia até 
agora, deveria ser exercido sobre coisas, e não sobre pessoas”.6

Tais intervenções eugênicas com intenção manipuladora podem ter im-
pactos significativos. Elas alteram, antes de tudo, a relação de um ser huma-
no consigo mesmo: quem tem conhecimento da programação irreversível de 
seu próprio genoma, vê a si mesmo e sua vida como uma decisão disposta e 
planejada por outros. Por conseguinte, isso gera uma forma nova de relação 
interpessoal, até aqui desconhecida na história da humanidade, que Habermas 
avalia da seguinte maneira:

Esta relação de um novo tipo fere nosso senso moral, porque forma um corpo-estranho 
nas relações de reconhecimento juridicamente institucionalizadas nas sociedades mo-
dernas. Na medida em que cada um é para o outro uma decisão interveniente e irre-
versível, fruto de suas instalações orgânicas, a simetria de responsabilidade fundamen-
talmente existente entre pessoas livres e iguais é restringida.7

4 Ibid., p.151
5 Ibid., p.93 
6 Ibid., p.30
7 Ibid., p.30ss



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

183INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

Pois aquele que sabe a respeito de si mesmo como um ser manipulado 
geneticamente, possivelmente vê-se não mais como responsável por si mesmo 
em toda sua extensão; quanto aos efeitos indesejados, ele pode, em vez dis-
so, responsabilizar aqueles que induziram a intervenção. Neste caso, ele pode 
entender-se, portanto, não mais como autor irrestrito de sua própria vida. 

Isto tem consequências particularmente significativas em termos mo-
rais. Porque entendemos como uma pessoa moral alguém que, de maneira 
irrecusável, julga e age sob responsabilidade própria, de modo que, como diz 
Habermas, nenhuma outra voz pode falar por ela8. Só que já não parece indu-
bitavelmente garantido onde, em virtude de um genoma modificado através da 
intervenção manipuladora de outros, a possibilidade de um ser humano ser ele 
mesmo [Selbstseinkönnen] poderia ser restringida. Portanto, trata-se, para Ha-
bermas, em sua análise crítica do desenvolvimento das biociências, de intuições 
fundamentais relativas a uma autocompreensão humana livre e incólume. Pois 
os distúrbios potenciais que, em virtude disso, não são excluídos através das 
mesmas intervenções manipuladoras no genoma humano, ameaçam solapar as 
bases da responsabilidade de um ser humano por sua própria vida. Mas, com 
isso, um pressuposto moral elementar de um convívio livre em sociedades mo-
dernas e plurais seria afinal prejudicado.

É nesse contexto que Habermas chama atenção para as religiões, pois 
ele sabe: não raro a razão filosófica aprendeu também das religiões. Portanto, 
estas pertencem sem dúvida nenhuma à história da razão.

Ao fazer isso, Habermas se refere explicitamente a Hegel9, sem no entanto 
assumir a sua visão de que a religião estaria subordinada à filosofia, por perma-
necer meramente na forma da representação e não alcançar a forma do concei-
to10. Ao contrário, ele admite uma “coexistência” de religião e filosofia, na qual 
“a filosofia, mesmo em sua figura pós-metafísica, não poderá substituir nem 
desalojar a religião.”11 Pois elas são duas figuras do espírito que se relacionam, na 
medida em que ambas têm sua origem comum na revolução da visão de mundo 
da Era Axial [Achsenzeit] na metade do primeiro milênio antes de Cristo. 

8 Cf. Ibid., p.100
9 Cf. Habermas, J. Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Frankfurt: 2005, 
p. 12ss
10 Cf. Habermas, J. Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und den 
Defätismus der modernen Vernunft. In: Wenzel, K. (Ed.) Die Religionen und die Vernunft. Die 
Debatte um die Regensburger Vorlesung des Papstes. Freiburg: 2007, p.47-56, 50.
11 Habermas, J. Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt: 1988, p.60



Markus Knapp

184 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

Do ponto de vista da guinada cognitiva do mito ao logos, a metafísica se desloca para 
junto de todas as imagens do mundo que lá se originaram, incluindo o monoteísmo 
mosaico. Todas elas permitem tomar o mundo de uma perspectiva transcendente como 
um todo e diferenciar o fluxo dos fenômenos de suas essências fundamentais. E com a 
reflexão sobre a posição do indivíduo no mundo nasceu uma nova consciência da con-
tingência histórica e da responsabilidade do sujeito que age.12

Isto tem implicações ainda para a razão secular hodierna. A saber, se 
“imagens do mundo religiosas e metafísicas colocaram em movimento proces-
sos de aprendizagem similares, então ambos os modos, fé e saber, com suas 
tradições baseadas em Jerusalém e Atenas, pertencem à história da origem da 
razão secular”. Disso resulta, para Habermas, que: 

Esta razão moderna só pode aprender a compreender a si mesma, se ela tornar clara 
sua posição quanto à consciência religiosa contemporânea que se tornou reflexiva, isto 
é, na medida em que ela compreende a origem comum de ambas as figuras complemen-
tárias do espírito a partir dessa guinada da Era Axial.13

Por isso, também não pode ser descartado de antemão que as religiões, 
ainda hoje, em face de novos desafios, contêm um potencial racional essen-
cial, talvez até mesmo indispensável. Isso vale especialmente para as questões 
levantadas pelas biociências, pois “as tradições religiosas possuem um poder 
de articulação peculiar para as intuições morais, especialmente no que diz res-
peito às formas sensíveis de uma convivência humana. Esse potencial torna o 
discurso religioso, em questões políticas correspondentes, um sério candidato 
a possíveis conteúdos de verdade, que, então, podem ser traduzidos do vocabu-
lário de uma comunidade religiosa determinada para uma linguagem acessível 
a todos”.14

Portanto, Habermas defende que a religião, também nas sociedades se-
cularizadas, não seja marginalizada nem excluída do discurso público, para 
que não se perca esse potencial semântico da religião. Ao contrário de Max 
Weber, Habermas entende a religião da modernidade “desencantada” [“ent-
zauberten”] não como aquele “poder irracional e anti-racional essencialmente 
suprapessoal”15. De acordo com sua convicção, em vez disso, ela permanece ain-
da significativa para sociedades modernas, livres e igualitárias, certamente na 

12 Habermas, J. Bewußtsein, op.cit,  p.50
13 Ibid.
14 Habermas, J. Naturalismus, op.cit., p.137.
15 Weber, M. Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. 9. ed. Tübingen: 1988, p.564.



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

185INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

medida em que pretende preservar um determinado “senso de humanidade”16, 
que originalmente veio à tona nas religiões.

Habermas explica esse potencial semântico da religião, que permanece 
sendo de um significado elementar para as sociedades modernas secularizadas, 
e portanto deve sempre ser resgatado por elas, no exemplo que se segue:

No dia do juízo final, assim nós aprendemos enquanto cristãos crescidos, cada um 
de nós, individualmente e de modo irrecusável, sem a proteção de dignidades e bens 
mundanos, encontra-se diante da presença de um Deus justo, de cuja graça nós, por 
isso mesmo, dependemos, porque não duvidamos da justiça de seu juízo. Em considera-
ção do caráter inconfundível de cada história de vida responsável por si mesma, todos 
deveriam, um após o outro, esperar o mesmo tratamento. A partir dessa abstração do 
julgamento divino surgiu também aquela conexão conceitual de individualidade e 
igualdade, sobre a qual se sustentam os princípios universalistas de nossa constituição, 
mesmo que estes estejam moldados segundo a falibilidade da capacidade humana de 
julgamento.17

Essa intuição ganha expressão com o conceito de “sociedade pós-secu-
lar”, de que também as sociedades modernas, em virtude de sua secularização 
avançada e cada vez mais por avançar, permanecem referidas a potenciais de 
razão contidos nas religiões. Através desse conceito, Habermas quer tornar 
claro que na relação da sociedade e da cultura seculares com a religião é neces-
sário um novo estágio de reflexão. Porque sempre vem à luz mais claramente 
que o processo de secularização vai acompanhado não apenas de benefícios, 
mas também de perdas e riscos – uma intuição que, segundo a compreensão de 
Habermas, é promovida hoje especialmente pelo desenvolvimento das biociên-
cias. A fim de não se tornarem gradativamente cegas para estas perdas e riscos, 
também as sociedades secularizadas precisam ainda levar a sério as religiões e 
incorporá-las ao processo de autocompreensão social. Na medida em que elas 
o fazem, elas são sociedades pós-seculares.

Assim, levanta-se a seguinte questão: sob quais pressuposições a re-
ligião, em virtude dessa “tendência para uma modernização descarrilada”18, 
pode estar presente e obter validade na esfera pública política e cultural de uma 
sociedade pluralista, sem que, com isso, seus princípios liberais e democráticos 
sejam prejudicados? Nesta perspectiva, portanto, a secularização não é mais 

16 Habermas, J. Nachmetaphysisches Denken, op.cit., p.23.
17 Habermas, J. Eine Art Schadensabwicklung. Kleine Politische Schriften VI. Frankfurt: 1987, p.120
18 Habermas, J. Bewußtsein, op.cit., p.51



Markus Knapp

186 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

entendida como uma marginalização progressiva da religião, mas como um 
processo que permanece entrelaçado com o legado da religião e referido a ela. 
Habermas fala de um “processo de aprendizagem complementário”, no qual 
cidadãos religiosos e não-religiosos “levam a sério, reciprocamente, suas con-
tribuições sobre temas controversos na esfera pública, portanto, também por 
razões cognitivas”19. 

RELIGIÃO E ESFERA PÚBLICA SECULAR

Nenhum significado privilegiado convém às convicções religiosas em 
contextos secularizados; em princípio, elas são consideradas como equivalentes 
a visões de mundo não-religiosas. Sim, é preciso dizer: aos olhos de não poucos 
descrentes as convicções religiosas não se deixam entrar em concordância com 
uma imagem do mundo moderna, sobretudo influenciada pela ciência. Por 
isso, está longe de ser trivial, quando Habermas espera também de cidadãos 
não-religiosos que eles, diante de manifestações religiosas na esfera pública 
política, “não excluam a possibilidade de um conteúdo cognitivo dessas contri-
buições”. Nisso, ele está plenamente consciente de que: “do lado dos cidadãos 
seculares, isso pressupõe uma mentalidade que nas sociedades secularizadas do 
ocidente não é nada auto-evidente.”20 Não obstante, apenas sob essa pressupo-
sição é que não parece impossível um processo de aprendizagem comum entre 
cidadãos religiosos e não-religiosos; do contrário se retirariam desde já suas 
bases, se ao outro não é concedido, por princípio, que ele possivelmente possui 
intuições relevantes a contribuir.

Habermas torna concreta a afirmação de uma tal mudança de menta-
lidade através de uma sugestão que seguramente não é menos do que provo-
cante. Segundo ele, em questões elementares, como as que são levantadas no 
âmbito da bioética, as maiorias seculares não deveriam tomar nenhuma resolu-
ção, pelas quais os cidadãos religiosos se sentiriam feridos em suas convicções 
de fé, até que estes sejam suficientemente ouvidos em sua objeção; as  maiorias 
seculares “devem considerar esta objeção como um tipo de veto protelador, 
para avaliar o que podem aprender com ele”21.

19 Habermas, J. Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?. In: Habermas, J; 
Ratzinger, J. Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion. 2. ed.  Freiburg: 2005, 
p.15-37, 33.
20 Habermas, J. Naturalismus, op.cit., p.145
21 Habermas, J. Glauben und Wissen, op.cit., p.257



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

187INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

Portanto, é requerida a prontidão para uma mudança de perspectiva, 
pois um processo de aprendizagem só pode acontecer quando a perspectiva 
do outro também é envolvida e apreciada, para ver se dela resultam indicações 
e intuições novas e significativas. A prontidão para uma tal mudança de pers-
pectiva, porém, só pode se dar ali onde a própria visão secular não é absoluti-
zada [verabsolutiert]. Por isso, é necessária “uma atitude epistêmica que emerge 
de uma certificação autocrítica dos limites da razão secular”22. O pressuposto 
imprescindível de uma sociedade pós-secular reside, por conseguinte, na intui-
ção de que a razão secular no mínimo conta com a possibilidade de que um 
determinado aspecto da razão, que ainda é significativo para ela, poderia estar 
incorporado nas religiões. 

Mas então não se trata, contudo, apenas de um processo de aprendiza-
gem dos descrentes, mas de um processo de aprendizagem complementário, 
que deve ser absorvido tanto pelos cidadãos religiosos quanto pelos não-reli-
giosos. Pode-se dizer: os cidadãos religiosos devem essencialmente co-possibi-
litar o processo de aprendizagem dos não-religiosos. E isso pressupõe que eles 
mesmos têm de atravessar um processo de aprendizagem equivalente. As exi-
gências colocadas sobre eles não parecem ser menos pesadas do que as dos cida-
dãos não-religiosos. Acima de tudo, deles se esperam duas coisas: eles devem se 
esforçar para traduzir suas convicções religiosas numa linguagem secular, a fim 
de torná-las compreensíveis em sua significância também para cidadãos não-
-religiosos. Para isso, eles devem também indicar argumentos seculares, que 
tornam plausíveis e apóiam este conteúdo semântico da religião. Não basta, 
por exemplo, referir-se ao discurso bíblico sobre o homem, feito à imagem e se-
melhança de Deus. Se isto deve ser relevante no processo de autocompreensão 
de uma sociedade pós-secular, então esse teologúmeno deve ser transformado 
numa linguagem e num contexto de justificação seculares.

Para fazer justiça aos cidadãos religiosos, Habermas faz uma distinção 
entre as instituições estatais e o âmbito pré-institucional da esfera pública so-
cial. Para tanto, ele argumenta que, neste último, opiniões religiosas deveriam 
ser toleradas também numa linguagem religiosa, pois, do contrário, uma parte 
dos cidadãos religiosos seria efetivamente excluída do discurso político. Vale 
levar em conta “numa observação empírica”, “que muitos cidadãos que tomam 
posição em questões políticas a partir de uma visão religiosa não são suficiente-
mente sábios e engenhosos para encontrar argumentos seculares independentes 
de suas autênticas convicções”23. Mas mesmo para estes cidadãos deve estar cla-

22 Habermas, J. Naturalismus, op.cit., p.146
23 Ibid., p.132.



Markus Knapp

188 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

ro: para além dessa esfera pública informal, se são ultrapassados os limites até 
instituições estatais como parlamentos, tribunais ou órgãos administrativos, 
apenas uma linguagem secular e uma argumentação secular podem ser aceitas:

Sem uma tradução bem-sucedida não há nenhuma perspectiva de que os conteúdos 
das vozes religiosas encontrem uma porta de entrada na agenda e nas negociações de 
instituições estatais e sejam incorporadas ao processo político mais amplo.24

Tal processo de tradução requer que as convicções religiosas se tornem 
reflexivas. Também aqui são necessárias a prontidão e a capacidade para uma 
mudança de perspectiva. Cidadãos religiosos não podem simplesmente per-
manecer na perspectiva interna de suas convicções de fé. Em vez disso, eles 
devem refletir as próprias crenças também a partir da perspectiva externa, isto 
é, da perspectiva dos não-crentes. Unicamente sob esta pressuposição é possível 
traduzir convicções religiosas em contextos lingüísticos e de pensamento não-
-religiosos e apoiá-las com argumentos. 

No seu discurso por ocasião da concessão do prêmio da paz de 2001, 
Habermas fala precisamente de um impulso tríplice de reflexão, que deveria ser 
levado adiante pelos crentes no contexto das sociedades modernas:

A consciência religiosa deve, primeiramente, entrar num movimento cognitivo dis-
sonante com outras confissões e outras religiões. Deve, em segundo lugar, ajustar-se à 
autoridade das ciências, que detêm o monopólio social do conhecimento sobre o mundo. 
Finalmente, deve concordar com as premissas do Estado constitucional, que se funda-
mentam a partir de uma moral profana.25

Sem este impulso de reflexão, as religiões, no contexto pluralista da mo-
dernidade, ameaçam enrijecer em maciços fundamentalistas. Ao contrário, ao 
tornarem-se reflexivas, elas se colocam sobre o chão da sociedade e da cultura 
moderna e podem, assim, ser reconhecidas, por princípio, como um parceiro 
de diálogo com direitos iguais.

Finalmente, resta ainda perguntar como seria a fisionomia de uma con-
tribuição específica das religiões no processo de autocompreensão social, em 
virtude dos perigos que hoje emergem do movimento de uma modernização 
unilateral e cega. 

24 Ibid., p.138. Cf. sobre isso, também Habermas, J. Replik auf Einwände, Reaktion auf 
Anregungen. In: Langthaler, R.; Nagl-Docekal, H. (Eds.) Glauben und Wissen. Ein Symposium mit 
Jürgen Habermas. Wien: 2007, p.366-414, 410-412.
25 Habermas, J. Glauben und Wissen, op.cit., p.252



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

189INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE PÓS-SECULAR

A religião volta a figurar, em Habermas, no centro das atenções, porque 
ele teme que o avanço das biociências poderia abalar os alicerces de uma moral 
de justiça igualitária. Este avanço ameaça o surgimento de relações de depen-
dência novas, até agora desconhecidas, que perfuram o princípio da autode-
terminação autônoma. Quando a atenção recai sobre a religião, acontece de 
emergir, a partir da consciência, o fato de que os pressupostos imprescindíveis 
de uma moral segundo a qual todo homem é visto como livre e igual repousam 
em intuições que, originalmente, têm sua terra natal em contextos religiosos.26 
Habermas gostaria de desvelar novamente esses conteúdos semânticos das re-
ligiões, e com isso enfrentar o perigo de que o progresso da ciência moderna 
destrua o fundamento da modernidade social.

Esse conflito, que vem à tona de forma cada vez mais clara, torna neces-
sário discutir sobre questões antropológicas elementares. Trata-se, precisamen-
te, como Habermas formula, da “autocompreensão ética da humanidade como 
um todo”, “da identidade do homem como ser genérico”27. Está em questão, 
portanto, num sentido inteiramente fundamental, como a humanidade com-
preende sua própria humanidade e como ela molda, a partir daí, sua convivên-
cia social. Aqui, Habermas vê, hoje, uma situação de conflito intensificada, 
que, a partir de um ponto de vista antropológico, está diante de alternativas e 
decisões fundamentais: 

As imagens naturalistas do homem, que são enunciadas na linguagem da física, da 
neurologia ou da biologia evolutiva, já há muito competem com as imagens clássicas 
do homem, vindas da religião e da metafísica. Hoje, a disputa fundamental está entre 
um futurismo naturalista, baseado na auto-otimização técnica, e constituições an-
tropológicas, que, sobre as bases de um ‘naturalismo fraco’, estão comprometidas com 
as intuições do neodarwinismo (e em geral com o estado da ciência), sem evadir-se ou 
degenerar para um entendimento cientificista ou construtivista da autocompreensão 
normativa de sujeitos capazes de falar e agir, para a qual existem razões.28

26 Assim, Habermas pode dizer: “Eu não creio que nós europeus poderíamos entender seriamente 
conceitos como moralidade e eticidade, pessoa e individualidade, liberdade e emancipação (...) 
sem nos apropriarmos da substância do pensamento salvífico de procedência judaico-cristã.” 
Habermas, J. Nachmetaphysisches Denken, op.cit., p.23
27 Habermas, J. Zukunft, op.cit., p.32, 152
28 Ibid., p.152ss



Markus Knapp

190 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

O significado especial da religião nessa situação pode consistir, sobre-
tudo, no fato de que ela remete o ser humano àquilo que, na linguagem teoló-
gica, designa a sua condição de criatura [Geschöpflichkeit]. Isso não quer dizer, 
obviamente, um criacionismo anticientífico, mesmo na sua versão ligeiramente 
polida da teoria do design-inteligente. Num contexto secular, é possível mos-
trar o conteúdo significativo do discurso teológico sobre a condição de cria-
tura do homem, caso suas implicações antropológicas sejam desveladas. Elas 
incluem essencialmente três coisas: os seres humanos devem primeiro supor 
que sua existência é insuperavelmente contingente. Isso implica, em particular, 
que ela sempre permanece co-determinada por sua procedência natural, bem 
como por sua origem sócio-cultural. Em segundo lugar, o discurso teológico 
sobre a condição de criatura se refere ao fato antropológico de que nenhum 
ser humano deve atribuir-se originalmente a si mesmo, à sua própria vontade 
e efeito [Wollen und Wirken]. Assim também, a capacidade de determinar sua 
vida de modo autônomo e, por conseguinte, de assumir a responsabilidade por 
ela, não se funda ela mesma num ato de autodeterminação autônomo. Este co-
meço de sua existência permanece intocável para o ser humano. E, por último, 
o discurso teológico sobre a condição de criatura direciona o olhar para o fato 
de que o ser humano, na medida em que permanece subtraído a si mesmo, não 
é ilimitado na disponibilidade de si mesmo e de sua própria vida, não obstante 
todos os avanços da medicina.

Estes aspectos elementares e não superáveis do ser do homem permitem 
que qualquer busca pela autoperfeição humana pareça ilusória e condenada ao 
fracasso. As imagens do ser humano que não levam isto em consideração se 
mostram como ideologias. Desta forma, acaba por ser um requisito fundamen-
tal de uma ética do nosso gênero que cada ser humano deva aceitar a si mesmo 
sempre como um ser de algum modo também cindido, finito e imperfeito, 
assim como os outros devem ser reconhecidos também como tais, e devem 
ser afirmados da mesma maneira. A partir daí, o que significa teologicamen-
te a condição de criatura mostra-se como o princípio antropológico de uma 
solidariedade que, por princípio, envolve cada ser humano, a cujo prejuízo 
sempre também podem estar sujeitos os indivíduos. Se cada ser humano é 
insuperavelmente contingente, e não existe graças a si mesmo, mas permanece, 
afinal, privado de si, então todos deveriam ser considerados, em princípio, 
equivalentes em sua diversidade, deficiência e imperfeição e, portanto, tratados 
como iguais. Este vínculo de solidariedade proíbe, conseqüentemente, tam-



FÉ E SABER EM JÜRGEN HABERMAS – A RELIGIÃO NUMA SOCIEDADE “PÓS-SECULAR”,
 

191INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

bém intervenções manipuladoras arbitrárias no genoma humano de acordo 
com ideais de autofabricação. 

No entanto, o “valor agregado” religioso do discurso sobre a condição 
de criatura do ser humano continua preservado em virtude de uma tal tradução 
do seu conteúdo antropológico numa linguagem secular. Esse valor agregado 
consiste em que a existência humana, também em sua cisão e imperfeição va-
riadas, pode ser compreendida e afirmada inteiramente como uma existência 
plena de significado. Pois, num contexto religioso, os seres humanos podem 
saber-se incondicionalmente reconhecidos e aceitos exatamente como tais. Isso 
se desvela, contudo, numa relação de confiança e fé e, enquanto declaração de 
fé, não se deixa traduzir intacta numa linguagem secular.

Essa convicção especificamente religiosa tem seu fundamento na expe-
riência de uma dedicação incondicional ao homem, pela qual este reconheci-
mento e esta afirmação incondicionais são comunicadas a ele.29 De acordo com 
a compreensão cristã, isto aconteceu afinal, de uma vez por todas, na prova 
definitiva do amor de Deus na pessoa de Jesus Cristo, no qual este se mostra 
finalmente como um amor decidido por todo ser humano. Em virtude desse 
valor agregado, a religião continua, mesmo numa sociedade pós-secular, uma 
realidade própria e, como tal, pode vir a ser sempre ainda um espinho na carne 
dessa sociedade.

REFERÊNCIAS

HABERMAS, J. Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen 
Eugenik? 4. ed. Frankfurt: 2002,  p.32.

HABERMAS, J. Ein Bewußtsein von dem, was fehlt. Über Glauben und Wissen und 
den Defätismus der modernen Vernunft. In: Wenzel, K. (Ed.) Die Religionen und die 
Vernunft. Die Debatte um die Regensburger Vorlesung des Papstes. Freiburg:  2007. 

HABERMAS, J. Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001. In: Zeitdiagnosen. 
Zwölf Essays. Frankfurt: 2003.

HABERMAS, J. Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt: 1988.

HABERMAS, J. Replik auf Einwände, Reaktion auf Anregungen. In: Langthaler, R.; 
Nagl-Docekal, H. (Eds.) Glauben und Wissen. Ein Symposium mit Jürgen Habermas. 
Wien:  2007.

29 Cf. sobre isso Knapp, M. Verantwortetes Christsein heute. Theologie zwischen Metaphysik und 
Postmoderne. Freiburg, 2006, p.170ss



Markus Knapp

192 INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 9 / p. 13-26 / jan./jun.  2011INTERAÇÕES - Cultura e Comunidade / Uberlândia / v. 6 n. 10 / p. 179-192 / jul./dez.  2011

HABERMAS, J. Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?. In: 
Habermas, J; Ratzinger, J. Dialektik der Säkularisierung. Über Vernunft und Religion. 
2. ed. Freiburg: 2005. 

HABERMAS, J. Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze. Frank-
furt, 2005.

KNAPP, M. Verantwortetes Christsein heute. Theologie zwischen Metaphysik und Post-
moderne. Freiburg: 2006.

WEBER, M. Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie I. 9. ed. Tübingen: 1988. 

Recebido em 02/11/2011
Aprovado em 30/11/2011

	


