
Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

115 

 

DESCAMINHOS DO SABER E A GÊNESE DA MODERNIDADE: 

genocídios, epistemicídios desde o “Longo Século XVI” 

 

THE MISDIRECTION OF KNOWLEDGE AND THE GENESIS OF 

MODERNITY:  

genocides, epistemicides since the “Long Sixteenth Century” 

 

Lenice Gonçalves da Silva1 

Mônica de Oliveira Ribeiro Couto2 

 

RESUMO 

 

O artigo analisa a gênese da modernidade sob a perspectiva decolonial, evidenciando como os 

genocídios e epistemicídios ocorridos desde o “longo século XVI” sustentaram a formação de 

uma hierarquia global de saberes e o estabelecimento de um sistema-mundo eurocentrado. 

Fundamentado nas contribuições teóricas de Ramón Grosfoguel, Walter Mignolo, Carlos 

Walter Porto-Gonçalves e Milton Santos, discute-se a colonialidade do poder, do saber e do ser, 

bem como seus efeitos persistentes na produção do conhecimento geográfico e nas dinâmicas 

socioterritoriais contemporâneas. Argumenta-se que o projeto moderno, ao universalizar uma 

racionalidade eurocêntrica e hierarquizar culturas, instituiu um apartheid epistêmico que 

deslegitimou epistemologias indígenas, africanas e populares, relegando-as às margens do 

pensamento hegemônico. A modernidade, nesse contexto, é compreendida não apenas como 

um marco histórico de progresso técnico e científico, mas como um processo histórico de 

dominação, exclusão e silenciamento de outras racionalidades, espiritualidades e formas de 

existência. O estudo propõe, portanto, uma reorientação epistemológica que reconheça o caráter 

pluriversal do conhecimento e valorize os saberes do Sul Global como fundamento de uma 

ciência comprometida com a justiça cognitiva, o bem viver e a emancipação dos povos 

historicamente subalternizados. Defende-se que a Geografia crítica tem papel central na 

descolonização do pensamento, por promover uma leitura espacial capaz de articular saberes 

locais e globais e construir pontes entre epistemologias distintas. Ao enfatizar a importância de 

uma ecologia de saberes e de um pluriverso epistêmico, o artigo reafirma a necessidade de uma 

prática científica ética, plural e transformadora, orientada pela solidariedade, pelo diálogo 

intercultural e pelo reconhecimento da diversidade epistêmica como caminho para a superação 

das heranças coloniais e para a construção de uma modernidade mais justa, inclusiva e 

planetária. 

 

Palavras-chave: Modernidade; Colonialidade do saber; Epistemicídio; Decolonialidade; 

Geografia crítica. 

 

ABSTRACT 

 

The article analyzes the genesis of modernity from a decolonial perspective, highlighting how 

the genocides and epistemicides that have occurred since the “long sixteenth century” sustained 

the formation of a global hierarchy of knowledge and the establishment of a Eurocentric world-

 

1 Licenciada em Geografia. Mestranda do Programa de Pós-graduação em Geografia-Tratamento da Informação 

Espacial da PUC Minas. lenice.goncalves@educacao.mg.gov.br 
2 Bacharel e Licenciada em Geografia. Mestranda do Programa de Pós-graduação em Geografia-Tratamento da 

Informação Espacial da PUC Minas. moribeirocouto@gmail.com 

mailto:lenice.goncalves@educacao.mg.gov.br
mailto:moribeirocouto@gmail.com


Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

116 

 

system. Grounded in the theoretical contributions of Ramón Grosfoguel, Walter Mignolo, 

Carlos Walter Porto-Gonçalves, and Milton Santos, it discusses the coloniality of power, 

knowledge, and being, as well as their enduring effects on the production of geographical 

knowledge and on contemporary socio-territorial dynamics. It argues that the modern project, 

by universalizing a Eurocentric rationality and hierarchizing cultures, instituted an epistemic 

apartheid that delegitimized Indigenous, African, and popular epistemologies, relegating them 

to the margins of hegemonic thought. Modernity, in this context, is understood not only as a 

historical milestone of technical and scientific progress, but also as a historical process of 

domination, exclusion, and silencing of other rationalities, spiritualities, and forms of existence. 

The study therefore proposes an epistemological reorientation that recognizes the pluriversal 

character of knowledge and values the knowledge of the Global South as the foundation of a 

science committed to cognitive justice, buen vivir (well-being), and the emancipation of 

historically subalternized peoples. It argues that critical geography plays a central role in the 

decolonization of thought by promoting a spatial reading capable of articulating local and global 

knowledge and building bridges among distinct epistemologies. By emphasizing the 

importance of an ecology of knowledge and an epistemic pluriverse, the article reaffirms the 

need for an ethical, plural, and transformative scientific practice guided by solidarity, 

intercultural dialogue, and the recognition of epistemic diversity as a pathway toward 

overcoming colonial legacies and constructing a more just, inclusive, and planetary modernity. 

 

Keywords: Modernity; Coloniality of knowledge; Epistemicide; Decoloniality; Critical 

geography. 

 

INTRODUÇÃO  

 

O exercício constante da reflexão geográfica sobre a relação da sociedade com o espaço 

e o tempo que se traduz na construção de saberes sobre a natureza está associado a uma relação 

harmoniosa entre tudo o que é produzido com a participação humana e aquilo que se produz 

sem essa intervenção. Conforme Mauro Guimarães (2000), educando e educador são agentes 

sociais que atuam no processo de transformações sociais; portanto, o ensino é teoria e prática, 

é práxis, abrindo espaço para a comunidade com seus saberes e valores. 

Desse modo, para garantir uma formação crítica dos sujeitos em espaços formais e 

informais de educação, a Geografia deve integrar, em seus discursos e práticas, a multiplicidade 

de saberes que envolvem a convivência, a sociodiversidade e o contexto sociocultural das 

diferentes populações, superando o colonialismo, xenofobia e outras ideologias, que permearam 

sua presença tanto na área educacional, quanto nas práticas de campo, nas metodologias 

qualitativas e também nas metodologias quantitativas, amplamente presentes nas universidades 

do Sul Global. 

Nesse sentido, as perspectivas críticas formuladas por Ramón Grosfoguel (2011), que 

localizam no “longo século XVI” o início de uma profunda hierarquização epistêmica global, 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

117 

 

encontram ressonância direta nas contribuições de Carlos Walter Porto-Gonçalves (2006; 2019) 

e Milton Santos (2009) no século XX e Walter Damián Mignolo (2006; 2020) no século XXI. 

Grosfoguel (2011) denuncia a constituição de um apartheid epistêmico em que o saber ocidental 

— branco, masculino e eurocentrado — foi imposto como único e universal, silenciando as 

epistemologias indígenas, africanas e populares. Essa crítica à colonialidade do saber é 

expandida por Porto-Gonçalves (2006; 2019), que propõe uma reorientação da geografia e das 

ciências em geral a partir dos saberes enraizados nos territórios do Sul Global.  

A modernidade, enquanto projeto civilizatório que emergiu no “longo século XVI”, 

consolidou um modelo de poder que articulou colonialismo, capitalismo, racismo e patriarcado 

em uma única estrutura global. Essa gênese moderna não apenas instituiu novas formas de 

dominação política e econômica, mas também operou um verdadeiro genocídio e epistemicídio 

eliminando corpos e saberes em nome do progresso. Como afirma Grosfoguel (2011), o 

nascimento da modernidade está intrinsecamente ligado à destruição das epistemologias não 

europeias que foram inferiorizadas, silenciadas ou apagadas do registro histórico. Dessa forma, 

compreender a modernidade exige também compreender seus “descaminhos do saber” as 

violências que tornaram possível a hegemonia do pensamento ocidental. 

A partir dessa perspectiva, o presente trabalho propõe uma reflexão crítica sobre a 

gênese da modernidade e a colonialidade do saber, dialogando com autores do giro decolonial 

que têm buscado reverter os processos de exclusão epistêmica. Busca-se evidenciar como a 

produção de conhecimento geográfico historicamente ancorada em paradigmas eurocêntricos 

pode ser revisitada e ressignificada à luz das epistemologias do Sul Global. O objetivo é 

contribuir para a construção de uma ciência geográfica plural, ética e comprometida com a 

valorização das experiências, memórias e saberes de povos historicamente subalternizados, 

apontando caminhos para uma verdadeira descolonização do pensamento e das práticas 

acadêmicas 

Ao valorizar a ecologia de saberes e os territórios de resistência como lugares legítimos 

de produção de conhecimento, o autor desafia o monopólio eurocêntrico das universidades 

contemporâneas, em uma proposta de “Sulear” nossas discussões acadêmicas. 

Embora tenha iniciado sua trajetória muito próxima da geografia tradicional francesa, 

Milton Santos, ao pensar as relações sociais expressas na paisagem, afirma:  

 

Até que ponto a nossa descrição de um fenômeno deixa de ser uma interpretação para 

tornar-se uma reprodução fotográfica? [...] O objeto de nosso estudo, portanto, mudou. 

Manter a mesma metodologia significa expor-se a um trabalho de Sísifo, quando não 

a um genocídio”. (Santos, 2009, p.73)  



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

118 

 

Ao afirmar “Até que ponto a nossa descrição de um fenômeno deixa de ser uma 

interpretação para tornar-se uma reprodução fotográfica?”, Milton Santos (2009, p. 73) 

questiona a tendência de tratar os fenômenos sociais com excessiva objetividade, como se fosse 

possível capturá-los de forma neutra e estática, ignorando suas dinâmicas e contradições. Essa 

crítica aponta para a necessidade de reconhecer que toda descrição carrega uma carga 

interpretativa e que a pretensa neutralidade pode obscurecer aspectos fundamentais da 

realidade. Quando ele afirma que “o objeto de nosso estudo, portanto, mudou” (2009, p. 73), 

está indicando que as transformações sociais, espaciais e políticas exigem uma revisão dos 

métodos científicos, pois o mundo não é mais o mesmo e, portanto, não pode ser analisado com 

os mesmos instrumentos. Por fim, ao dizer que “manter a mesma metodologia significa expor-

se a um trabalho de Sísifo, quando não a um genocídio”, Milton Santos utiliza metáforas 

poderosas para alertar que insistir em métodos ultrapassados é não apenas inútil — como o 

esforço eterno e infrutífero de Sísifo — mas também perigoso, pois pode levar à invisibilização 

ou à negação das realidades vividas por populações marginalizadas, o que ele denuncia como 

uma forma de violência epistemológica. 

Na concepção de Mignolo (2020) representante dos pensadores do giro decolonial, o 

foco central de seus estudos está na crítica à colonialidade do saber, isto é, à forma como o 

projeto colonial europeu impôs seus modos de conhecer como universais, deslegitimando e 

silenciando outras epistemologias — indígenas, africanas, andinas, asiáticas e populares. O 

autor diz ainda que a modernidade ocidental não pode ser compreendida sem sua face oculta: a 

colonialidade, que persiste nas estruturas de poder e nos sistemas de produção do conhecimento. 

A partir disso, ele propõe a noção de “desobediência epistêmica”, um gesto político e intelectual 

de ruptura com os monopólios eurocentrados do saber, abrindo espaço para a valorização de 

epistemologias situadas e plurais, enraizadas em experiências históricas e territórios diversos.  

Mignolo (2020) também destaca a importância do locus de enunciação (lugar de fala), 

argumentando que todo conhecimento é produzido a partir de uma posição geopolítica e 

cultural, sendo fundamental reconhecer quem fala, de onde fala e a serviço de que ou de quem 

se fala; assim, o autor defende a construção de um pluriverso epistêmico, no qual múltiplas 

racionalidades coexistam em diálogo, desafiando o ideal de um saber único, neutro e universal. 

Dessa forma, as reflexões de Ramón Grosfoguel (2011), Carlos Walter Porto-Gonçalves 

(2006; 2019), Milton Santos2009) e Walter D. Mignolo (2009; 2020) convergem ao denunciar 

a centralidade do saber eurocentrado na produção do conhecimento moderno, apontando para 

a urgência de reconfigurar os marcos epistemológicos que ainda sustentam desigualdades 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

119 

 

cognitivas, políticas e territoriais. Em comum, os quatro autores evidenciam que o 

conhecimento não é neutro nem universal, mas atravessado por relações de poder que excluem 

e subalternizam outras formas de pensar e existir. Suas contribuições oferecem bases teóricas e 

éticas para um reposicionamento epistêmico comprometido com a valorização de saberes 

historicamente marginalizados, com a justiça cognitiva e com a construção de um projeto 

científico plural e situado. Ao romper com os paradigmas coloniais do saber, essas perspectivas 

não apenas ampliam o horizonte teórico das ciências humanas, como também fortalecem 

práticas educativas, geográficas e acadêmicas mais sensíveis à diversidade de experiências, 

territórios e vozes do Sul Global. 

 

2 COLONIALIDADE EPISTÊMICA E OS SABERES NEGADOS DO SUL GLOBAL 

 

É nos interstícios do mundo moderno que pulsa o inédito. É nas margens que emergem 

as alternativas (Porto-Gonçalves, 2006, p. 211). 

 

A colonialidade do saber, do ser e do poder manifesta-se, portanto, como um dispositivo 

que naturaliza a inferiorização dos povos do Sul Global, negando a validade de suas formas de 

conhecimento, suas espiritualidades e suas práticas territoriais. Assim, uma discussão 

fundamental sobre a estrutura do conhecimento nas universidades ocidentalizadas, proposta por 

Grosfoguel (2011), que chama atenção para o racismo e o sexismo epistêmicos presentes desde 

o século XVI, justifica a análise que aqui se propõe. 

Segundo o autor, a consolidação de uma cosmovisão eurocêntrica produziu o que ele 

denomina de "apartheid epistêmico", ou seja, a exclusão e desvalorização sistemática dos 

saberes não europeus, especialmente aqueles oriundos do Sul Global. A imposição de um 

pensamento ocidental universal apagou a pluralidade de perspectivas, reduzindo a diversidade 

epistêmica a um modelo homogêneo e hierarquizante. Diante disso, Grosfoguel propõe a 

construção de um pensamento transmoderno que reconheça e valorize os múltiplos sistemas de 

conhecimento historicamente marginalizados, superando a lógica colonial que ainda estrutura 

as universidades contemporâneas. 

A universidade, ainda que fundamentada nas bases científicas modernas, atua de forma 

contraditória ao reproduzir e sustentar o pensamento patriarcal e eurocentrado das potências 

ocidentais. A imposição do conhecimento hegemônico é reforçada por organismos multilaterais 

como o Fundo Monetário Internacional (FMI), Banco Mundial e a Organização das Nações 

Unidas (ONU), que institucionalizam epistemologias produzidas majoritariamente por países 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

120 

 

como França, Alemanha, Inglaterra, Estados Unidos e Itália. Como destaca Grosfoguel (2011), 

trata-se de um etnocentrismo epistemológico que, ao partir de coordenadas espaço-temporais 

europeias, constrói um saber universal que marginaliza e inferioriza os saberes do Sul Global, 

resultando em racismo e sexismo epistêmico.  

O diálogo entre Porto-Gonçalves (2006) e Boa Ventura de Sousa Santos (2010) permite 

compreender que a produção do conhecimento nunca é pensada de forma neutra, sem um viés 

de dominação. Porto-Gonçalves (2006) demonstra como a geografia, enquanto ciência 

moderna, constituiu-se historicamente como instrumento de dominação, revelando que toda 

forma de conhecer o território está inevitavelmente situada em contextos geopolíticos 

específicos e serve a projetos de poder claramente identificados. A crítica encontra ressonância 

na epistemologia do Sul elaborada por Santos (2010), que denuncia a destruição sistemática de 

saberes subalternizados – perpetrado pela ciência ocidental que, ao reivindicar para si o estatuto 

de conhecimento universal e objetivo, esconde suas raízes coloniais e suas funções de 

colonização. Os autores concordam, portanto, com a desconstrução da neutralidade científica, 

afirmando que todo saber carrega as marcas de suas condições de produção e se entrelaça com 

as relações de poder que configuram o mundo.  

O estudo crítico de Milton Santos (2009) sobre a formatação hegemônica e excludente 

do conhecimento imposto ao Sul Global articula-se a partir de três grandes eixos históricos de 

violência epistêmica: a invasão de Al-Andalus, a escravização dos povos africanos e a 

perseguição às mulheres na Europa acusadas de bruxaria. Essas três experiências, conforme o 

autor, representam o sequestro, a destruição e a deslegitimação de formas plurais de 

conhecimento.  

Em Al-Andalus, a queima das bibliotecas islâmicas apagou séculos de produção 

intelectual e científica árabe, convertendo conhecimento em cinzas. Ao mesmo tempo, a 

escravização de africanos significou não apenas a exploração de corpos, mas também o 

epistemicídio de culturas inteiras.  

Já a demonização das mulheres europeias, sobretudo aquelas que preservavam e 

transmitiam saberes populares e indo-europeus (como parteiras, curandeiras e místicas), 

transformou-as em chamas vivas, como diz Grosfoguel (2011), referindo-se às suas execuções 

nas fogueiras inquisitoriais. Segundo ele, essas três dimensões compõem os pilares da 

colonialidade do saber, do ser e do poder. Nesse sentido, o pensamento crítico moderno deve 

caminhar rumo a uma ecologia de saberes, como propõe Boaventura de Sousa Santos (2010) e 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

121 

 

a uma pluriversalidade que reconheça e valorize os saberes historicamente silenciados e 

subalternizados. 

Para compreender a proposta de transmodernidade formulada por Grosfoguel (2011), é 

indispensável realizar uma análise profunda das estruturas históricas que sustentam o racismo 

e o sexismo no mundo contemporâneo. Isso exige, como afirma o autor, um mergulho nos 

"túneis escuros" de vários séculos, marcados pela colonização, escravidão, epistemicídio e 

patriarcalismo.  

A transmodernidade não é apenas uma crítica à modernidade eurocêntrica, mas a 

abertura para um projeto civilizatório alternativo, que reconheça e valorize os saberes, 

experiências e espiritualidades historicamente silenciados. A imposição da cultura europeia 

sobre outros povos não se deu apenas pelo controle político e econômico, mas também pelo 

domínio epistemológico, isto é, pela desqualificação sistemática das cosmovisões indígenas, 

africanas, orientais e populares. 

Para Grosfoguel (2011), é fundamental romper com essa lógica monocultural e construir 

um horizonte de pluriversalidade, em que múltiplas formas de saber e ser possam coexistir em 

condições de dignidade e reconhecimento. Essa análise crítica do pensamento moderno inclui 

a filosofia cartesiana de René Descartes (1989), cuja célebre máxima "Penso, logo existo" 

inaugura um novo paradigma na estruturação do conhecimento ocidental.  

Ao deslocar o fundamento do saber de Deus para o Eu, Descartes (1989) rompe com os 

pressupostos teológicos que sustentavam a ordem medieval e inaugura um projeto racionalista 

moderno, baseado na centralidade do sujeito cognoscente. Sua filosofia se apoia em duas 

argumentações principais: uma ontológica, marcada pelo dualismo mente-corpo, e outra 

epistemológica, centrada no solipsismo metodológico, segundo o qual todo conhecimento deve 

partir da dúvida radical e da certeza do pensamento individual. Essa forma de pensar inaugura 

o que autores decoloniais como Grosfoguel (2011) e Mignolo (2009) chamam de "ponto zero" 

epistemológico um ponto de vista que se pretende neutro, universal e sem localização histórica 

ou geopolítica. No entanto, esse suposto ponto neutro é, na verdade, um lugar de enunciação 

eurocêntrico, masculino e branco, que desconsidera outras formas de saber e exclui 

epistemologias não ocidentais.  

Nesse sentido, a filosofia cartesiana contribui diretamente para a formação de um 

modelo ocidentalizado de conhecimento que ainda estrutura grande parte das instituições 

acadêmicas contemporâneas. A geografia, enquanto ciência crítica, pode e deve incorporar 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

122 

 

esses aportes, deixando de lado uma visão tecnocrática do espaço para abraçar uma abordagem 

ética, plural e comprometida com a vida.  

É nesse contexto que Porto-Gonçalves (2019) se destaca como uma importante voz para 

o pensamento crítico, ao propor uma releitura da geografia que rompe com os paradigmas 

dominantes fundados na razão típica da modernidade ocidental. O autor abre espaço para uma 

ciência mais comprometida com os saberes dos povos. Para ele, a geografia, enquanto ciência 

dedicada à compreensão das relações entre sociedade e natureza, deve superar sua tradição 

tecnocrática e reconhecer os territórios de resistência como espaços legítimos de produção de 

conhecimento. 

Esses territórios habitados por povos indígenas, quilombolas, camponeses e 

comunidades tradicionais não apenas expressam formas alternativas de habitar o espaço, mas 

também produzem saberes enraizados na vivência, na ancestralidade e na luta por dignidade. 

Ao discutir o conceito de território, Porto-Gonçalves (2019) reconhece que esses saberes são 

fundamentais para construir uma geografia crítica, ética e comprometida com um processo 

educacional descolonizado. A crítica ao pensamento moderno, portanto, não deve ser entendida 

como um retrocesso ou uma negação da ciência, mas como um convite à pluralização dos 

saberes e ao reconhecimento da dignidade epistêmica dos povos historicamente 

subalternizados.  

Assim, o pensamento transmoderno, conforme proposto por Grosfoguel (2011), que visa 

à construção de um novo horizonte civilizatório, onde a dignidade epistêmica seja um direito 

de todos os povos do Sul Global. Como nos diz Porto-Gonçalves: 

 

Mais do que um conceito da ciência moderna, território é um conceito das lutas 

sociais. É nos territórios que os povos vêm produzindo suas formas de resistir e existir, 

e é ali também que se produzem saberes que não cabem na racionalidade hegemônica 

(Porto-Gonçalves, 2006, p. 178). 

 

A crítica à tecnocracia também aparece quando o autor discute a forma como a natureza 

foi transformada em recurso pela modernidade colonial. Em oposição, propõe escutar os povos 

indígenas, quilombolas e ribeirinhos. Assim, um projeto étnico e decolonial conecta-se com os 

três grandes eixos históricos de violência epistêmica: a invasão de Al-Andalus, a escravização 

dos povos africanos e a perseguição às mulheres na Europa acusadas de bruxaria. 

A analogia de um saber universitário que se liberta das algemas de um espaço absoluto 

remete à necessidade de superar visões rígidas e eurocêntricas do conhecimento. Em vez disso, 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

123 

 

propõe-se a construção de um saber plural, que reconheça o direito e o respeito à diversidade 

epistêmica dos povos.  

A afirmativa de Mignolo (2020), “a gnose liminar e essa dupla crítica são condições 

necessárias para ‘um outro pensamento que não é mais concebível na dialética de Hegel, mas 

localizado na fronteira da colonialidade do poder no sistema mundial moderno” (p. 102) 

corrobora com as ideias de Porto-Gonçalves (2006), pois busca romper com os paradigmas 

filosóficos ocidentais, como a dialética hegeliana, e pensar a partir das fronteiras 

epistemológicas — os limiares onde se encontram os saberes silenciados pela colonialidade. 

Em continuidade à crítica feita à tecnocracia e à redução da natureza a mero recurso, a 

escuta atenta aos povos indígenas, quilombolas e ribeirinhos torna-se fundamental para a 

construção de um projeto étnico e decolonial. O pensamento liminar, como propõe Mignolo 

(2020), emerge dessas bordas do sistema-mundo moderno/colonial e desafia o monopólio 

eurocêntrico da produção de conhecimento. Trata-se de uma forma de desobediência epistêmica 

que recusa a suposta neutralidade da ciência ocidental e reivindica a legitimidade de saberes 

situados, ancestrais e populares.  

Como explica Mignolo (2020), “o pensamento liminar nasce da exterioridade produzida 

pela modernidade/colonialidade, um lugar de fronteira onde o conhecer se articula com a ferida 

colonial” (p. 98). Nessa fronteira epistemológica, o autor identifica a possibilidade de um 

pensamento “de outro modo”, capaz de habitar simultaneamente a modernidade e sua negação, 

operando desde as margens, mas recusando o lugar de subalternidade. O pensamento liminar 

não é apenas um discurso alternativo, mas um gesto de re-existência: ele desmonta o monopólio 

da racionalidade ocidental ao reinscrever o corpo, o território e a memória como lugares de 

enunciação válidos. 

Ao compreender o conhecimento como prática situada e corporal, Mignolo (2020) 

aproxima-se das cosmologias ameríndias e africanas que não separam o humano do mundo 

natural, mas reconhecem a copresença e a interdependência entre todos os seres. Assim, a 

desobediência epistêmica proposta por ele é também uma desobediência ontológica, pois 

implica romper com a cisão moderna entre sujeito e objeto, sociedade e natureza. Essa ruptura 

é fundamental para descolonizar o próprio ato de conhecer e abrir espaço a uma ética do cuidado 

e da coexistência, na qual o saber não se exerce como dominação, mas como reciprocidade. 

Nessa perspectiva, o pensamento liminar se torna um caminho para reimaginar a 

universidade como território de encontros, onde o diálogo entre saberes diversos — científicos, 

ancestrais e comunitários — não busque homogeneizar as diferenças, mas acolher a pluralidade 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

124 

 

de mundos possíveis. Trata-se, portanto, de uma virada ética e epistêmica que reconhece a 

fronteira não como limite, mas como espaço fecundo de criação, onde se torna possível pensar 

a vida, o território e o conhecimento para além das categorias impostas pela modernidade 

ocidental. 

Assim, romper com as “algemas de um espaço absoluto” não é apenas uma crítica 

conceitual, mas um gesto ético, político e epistemológico que exige da universidade a superação 

de sua função colonial e a abertura para um diálogo genuinamente intercultural, no qual a 

diversidade epistêmica dos povos seja reconhecida, respeitada e valorizada como condição para 

um conhecimento verdadeiramente emancipador. 

Diante disso, é direito de todos os povos ver seus saberes reconhecidos e valorizados. 

Romper com o eurocentrismo, o racismo e o sexismo epistêmico não é apenas uma tarefa 

intelectual: é uma exigência ética e política fundamental para que possamos habitar o planeta 

de forma mais justa. Nesse sentido, a universidade precisa deixar de ser um espaço de 

reprodução de uma epistemologia única e tornar-se um território de encontros, onde saberes 

diversos ancestrais, indígenas, afro, populares dialoguem com o saber científico tradicional. Só 

assim será possível construir um conhecimento verdadeiramente emancipador, comprometido 

com a transformação social e com a identidade de todos os povos. 

A colonialidade, conforme amplia Mignolo (2020), não se restringe ao campo do 

conhecimento, mas se estende à própria forma como a modernidade ocidental rompeu a unidade 

entre sociedade e natureza. Essa cisão, herdeira do pensamento cartesiano e do dualismo 

moderno, instaurou uma ontologia que separa o humano do não humano, o sujeito do objeto, a 

cultura da natureza. Tal ruptura fundamento da racionalidade moderna legitimou tanto a 

exploração colonial de povos quanto a apropriação predatória dos territórios. Ao transformar a 

natureza em recurso e o mundo em mercadoria, a modernidade impôs uma lógica extrativista 

que desconsidera os vínculos de interdependência que sustentam a vida.  

Para Mignolo (2020), superar a colonialidade exige, portanto, uma “desobediência 

ontológica”, capaz de restabelecer a relação entre saber e vida, entre conhecimento e cuidado. 

Essa reorientação ética e epistêmica implica reconhecer as cosmologias ameríndias, africanas e 

andinas que pensam o território não como propriedade, mas como espaço de convivência e 

reciprocidade, onde natureza e sociedade se entrelaçam num mesmo tecido existencial. 

 

 

 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

125 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Não se pode negar que, no Brasil e no mundo, cresce a busca pelo reconhecimento, 

valorização e inserção de saberes historicamente subalternizados, essenciais para compreender 

o mundo em toda a sua complexidade e diversidade de singularidades. Esses saberes, muitas 

vezes marginalizados pelas estruturas acadêmicas dominadas por paradigmas eurocentrados, 

carregam modos próprios de interpretar, viver e transformar a realidade, oferecendo respostas 

inovadoras para desafios sociais, ambientais e culturais. 

Na educação formal de nível superior, particularmente nas Ciências Humanas, diversos 

estudiosos têm questionado a hegemonia de epistemologias ocidentais e apontado caminhos 

para integrar perspectivas indígenas, afro-diaspóricas, camponesas, quilombolas e de outras 

comunidades tradicionais. Essa integração não é apenas um ato de reparação histórica, mas 

também uma oportunidade de ampliar o horizonte crítico e a capacidade de pensar soluções a 

partir de contextos e necessidades locais. 

No campo da Geografia, sobretudo com os pensadores da geografia crítica como Milton 

Santos, David Harvey e Doreen Massey e, posteriormente, com a geografia humanista — 

representada por autores como Yi-Fu Tuan e Anne Buttimer, consolidou-se uma virada 

epistemológica que abre espaço para vozes do Sul Global. Essas correntes evidenciam que a 

produção de conhecimento não é neutra: reflete relações de poder e, por isso, reconhecer os 

saberes subalternos significa também enfrentar séculos de silenciamento e exclusão. Pesquisas, 

mapas, narrativas e metodologias que partem dessas perspectivas revelam realidades 

invisibilizadas, permitindo que comunidades historicamente oprimidas sejam não apenas 

objeto, mas também sujeitos produtores de conhecimento, participando ativamente das 

discussões sobre território, identidade e justiça social. 

Ao refletir sobre os genocídios e epistemicídios que marcaram o “longo século XVI”, 

compreende-se que a tarefa de descolonizar o saber é também um ato de resistência e 

reconstrução. Trata-se de restituir dignidade epistêmica aos povos cujos modos de conhecer 

foram negados e apagados, reconhecendo que não existe um único caminho para a verdade, 

mas uma multiplicidade de mundos possíveis um pluriverso. A proposta de transmodernidade 

de Grosfoguel (2011) e Mignolo (2020) é, nesse sentido, um chamado ético para construir 

pontes entre saberes, rompendo com a arrogância universalista da modernidade e abrindo 

espaço para diálogos interculturais verdadeiramente horizontais. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

126 

 

A superação da colonialidade do saber exige uma transformação profunda das 

instituições acadêmicas e das práticas de pesquisa. É preciso que a universidade se reconheça 

como território de disputa e de reexistência, onde os conhecimentos tradicionais, populares e 

comunitários não sejam apenas tolerados, mas valorizados como fundamentos legítimos de 

compreensão da realidade. Assim, pensar a geografia e as ciências humanas sob o prisma da 

decolonialidade é um compromisso político com a justiça cognitiva, com a pluralidade 

epistemológica e com a reconstrução de um mundo em que todos os povos possam existir, 

conhecer e narrar a partir de seus próprios horizontes. 

Em síntese, descolonizar o saber é descolonizar o próprio modo de estar no mundo. É 

um convite a repensar a modernidade e suas promessas, reconhecendo que o futuro não será 

construído pela universalização de um pensamento único, mas pela coexistência de muitas 

racionalidades, muitas vozes e muitos mundos. A geografia, como ciência do espaço e da vida 

tem, diante de si, a tarefa de contribuir para essa transformação — não apenas mapeando 

territórios, mas reconhecendo e escutando as epistemologias que neles florescem, resistem e 

reexistem. 

Assim, reconhecer e incorporar os saberes subalternizados não é apenas um 

compromisso ético, mas um imperativo epistemológico para a construção de um conhecimento 

mais plural, justo e conectado às realidades concretas. Ao ampliar a escuta e legitimar vozes 

historicamente silenciadas, rompe-se com a lógica excludente da modernidade colonial e 

fortalece-se uma ciência comprometida com a transformação social, capaz de dialogar de forma 

horizontal com a diversidade de mundos que compõem o planeta. 

 

REFERÊNCIAS 

 

DESCARTES, René. Discurso do método. São Paulo: Martins Fontes, 1989 

GROSFOGUEL, Ramón. Para descolonizar os saberes: por uma crítica epistemológica da 

modernidade. In: SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (org.). 

Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2011. p. 455-491. 

GUIMARÃES, Mauro. Educação Ambiental - temas em meio ambiente. Duque de Caxias: 

Editora Unigranrio, 2000. 

MIGNOLO, Walter D. Epistemologia do Sul: o ponto zero da razão. In: SANTOS, Boaventura 

de Sousa (org.). Conhecimento prudente para uma vida decente: um discurso sobre as 

ciências revisitado. São Paulo: Cortez, 2009. p. 405-456. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 

127 

 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes subalternos e 

pensamento liminar; tradução de Solange Ribeiro de Oliveira. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2020.   

PORTO-GONÇALVES, Carlos Walter. A descolonização do saber, do ser, do poder e do 

território. Rio de Janeiro: Consequência Editora, 2019. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Epistemologias do Sul. São Paulo: Cortez, 2010. 

SANTOS, Milton. O trabalho do geógrafo no terceiro mundo. São Paulo: EDUSP, 2009. 


