
Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

156 

ENTRE LUGARES DE FALA E TERRITÓRIOS DE LUTA:  

experiências e tensões de uma escrita coletiva sobre a educação não racista  

 

BETWEEN PLACES OF SPEECH AND TERRITORIES OF STRUGGLE:  

experiences and tensions of a collective writing on non-racist education 

 

Alexsandra Braga Horta1 

Ligia Marise Lima Costa2 

Kiany de Cássia Silva3 

 

RESUMO 

 

O artigo discute caminhos para a consolidação de uma educação antirracista no Brasil, 

fundamentada no diálogo entre teoria, prática e experiência. Desenvolvido a partir de uma 

escrita coletiva de três autoras, o estudo tem como finalidade compreender como diferentes 

lugares de fala e trajetórias formativas se articulam na construção de práticas educativas 

comprometidas com a equidade racial. A pesquisa, de abordagem qualitativa e natureza 

colaborativa, propõe a valorização da coautoria como princípio ético e metodológico. As 

análises revelam que a valorização das epistemologias negras e quilombolas constitui condição 

indispensável para a transformação das relações raciais no espaço escolar. Evidencia-se, ainda, 

que o enfrentamento do colorismo, do racismo institucional e da omissão das instituições exige 

formação docente continuada e políticas de valorização da diversidade. Conclui-se que a escrita 

coletiva constitui um exercício de resistência e de enegrecimento do pensamento, reafirmando 

a escola como território de justiça racial e de produção plural de saberes. 

 

Palavras-chave: Educação antirracista; Coautoria; Lugares de fala; Colorismo; Epistemologias 

negras; Diversidade. 

 

ABSTRACT 

 

The article discusses paths for the consolidation of a non-racist education in Brazil, based on 

the dialogue between theory, practice, and experience. Developed from a collective writing 

process among three authors, the study aims to understand how different places of speech and 

formative trajectories are articulated in the construction of educational practices committed to 

racial equity. The research, with a qualitative approach and collaborative nature, proposes the 

appreciation of co-authorship as an ethical and methodological principle. The analyses reveal 

that the appreciation of Black and quilombola epistemologies constitutes an indispensable 

condition for the transformation of racial relations in the school environment. It is also evident 

that confronting colorism, institutional racism, and the omission of institutions requires 

continuous teacher training and policies for the appreciation of diversity. It is concluded that 

collective writing constitutes an exercise of resistance and of blackening of thought, reaffirming 

the school as a territory of racial justice and plural knowledge production. 

 

Keywords: Non-racist education; Co-authorship; Places of speech; Colorism; Black 

epistemologies; Diversity. 

 

 
1 Doutoranda em Educação pela PUC/MG. alexsandra.horta@educacao.mg.gov.br 
2 Doutoranda em Educação pela PUC/MG. ligia.costa@educacao.mg.gov.br 
3 Especialização em Africanidades e Cultura Afro-Brasileira. kiany.silva@educacao.mg.gov.br 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

157 

1 INTRODUÇÃO 

 

A construção de uma educação antirracista permanece como um desafio urgente no 

cenário brasileiro, marcado pela persistência de desigualdades raciais e pela reprodução de 

silenciamentos no cotidiano escolar. Este artigo coletivo parte da convicção de que a produção 

de conhecimento comprometida com a justiça racial requer escuta, diálogo e coautoria crítica 

entre sujeitos que ocupam distintos lugares de fala e atuação. Mais do que uma proposta 

pedagógica, trata-se de uma experiência de escrita que se inscreve entre lugares de fala e 

territórios de luta, reconhecendo que o enfrentamento do racismo se dá também na disputa por 

narrativas, epistemologias e espaços de visibilidade.  

O objetivo central deste trabalho é analisar as experiências e tensões emergentes de uma 

escrita coletiva que articula diferentes lugares de fala na construção de uma educação não 

racista, compreendida como prática ético-política de resistência e de transformação social. 

A relevância deste estudo reside na necessidade de fortalecer o debate sobre práticas 

educativas que reconheçam, valorizem e incorporem os saberes negros e quilombolas, 

enfrentando o racismo estrutural que atravessa as instituições de ensino. O artigo ainda se 

ancora no entendimento de que, conforme Pinheiro (2023), o educador antirracista deve adotar 

uma postura ativa e ética frente às desigualdades, comprometendo-se com a transformação das 

relações raciais e das práticas pedagógicas. 

A escrita coletiva aqui desenvolvida constitui-se como exercício de escuta e encontro 

entre trajetórias distintas, mas convergentes em seu compromisso com a educação antirracista. 

A autora 1 inicia uma trajetória de escuta e escrita sobre o tema, movida pelo desejo de 

compreender o impacto do racismo na formação docente e na produção de saberes. A autora 2, 

pesquisadora das Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na 

Educação Básica (DCNs-EEQ) e a Lei 10.639/2003, analisa os desafios e potencialidades das 

práticas quilombolas na educação básica. Já a autora 3, professora negra quilombola, 

compartilha suas experiências e práticas pedagógicas cotidianas, construídas na luta por 

reconhecimento e valorização de sua comunidade. 

Assim, ao entrelaçar vozes, experiências e fundamentos teóricos, o texto propõe-se a 

pensar a educação não racista como espaço de tensão e aprendizagem coletiva. Inspiradas em 

Desgagné (2007), compreendemos essa produção como uma pesquisa colaborativa, que 

aproxima saberes acadêmicos e práticos, reafirmando que a luta por uma educação plural e 

inclusiva é, também, uma luta por novos modos de escrever e existir na escola e na universidade. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

158 

Por fim, este artigo tem como objetivo discutir os caminhos possíveis para a 

consolidação de uma educação não racista no Brasil, fundamentada no diálogo entre teoria e 

prática, e na valorização dos saberes quilombolas e negros. Metodologicamente, o estudo adota 

uma abordagem qualitativa pautada na escrita colaborativa, compreendida como espaço de 

escuta, coautoria e reflexão crítica, em consonância com o referencial teórico de Desgagné 

(2007), que propõe uma aproximação entre pesquisadores e professores na construção 

compartilhada do conhecimento. 

 

2. FUNDAMENTAÇÃO TEÓRICA 

 

A educação não racista, conforme Ribeiro (2017), exige o reconhecimento dos lugares 

de fala como fundamentos ético-políticos para a produção de conhecimento. A autora afirma 

que “o lugar de fala não é um ponto de hierarquia, mas de consciência situada”, o que implica 

compreender que o saber não é neutro, mas atravessado por experiências históricas, identitárias 

e raciais. Assim, o debate sobre educação antirracista demanda considerar as estruturas de poder 

que definem quem fala, quem escuta e quais vozes são legitimadas. 

Nesse sentido, a promulgação da Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003, representou um 

marco legal fundamental, ao alterar a LDB e tornar obrigatória a inclusão da história e da cultura 

afro-brasileira no currículo escolar (Brasil, 2003). Contudo, como analisam Carvalho (2020) e 

Munanga (2014), sua implementação enfrenta resistências históricas que se expressam na 

ausência de formação docente crítica, na escassez de materiais didáticos adequados e na 

manutenção de uma lógica eurocêntrica que invisibiliza epistemologias negras e quilombolas. 

Carneiro (2023) aprofunda essa reflexão ao propor “enegrecer o pensamento”, conceito 

que desloca a produção do conhecimento das margens para o centro, reconhecendo a 

legitimidade das vozes negras e dos saberes comunitários. Para a autora, uma educação 

emancipatória só se concretiza quando há enfrentamento direto do racismo estrutural e abertura 

para epistemologias plurais. 

Devulsky (2022), ao introduzir o debate sobre o colorismo, amplia a compreensão do 

racismo ao revelar as hierarquias estabelecidas dentro do próprio grupo racial, a partir da 

tonalidade da pele. Essa diferenciação, presente na escola e em outros espaços sociais, evidencia 

o quanto o racismo se atualiza em formas sutis de exclusão e silenciamento. 

Maciel (2022), em sua dissertação sobre as comunidades quilombolas de Peçanha (MG), 

ressalta que a identidade quilombola é um processo histórico e cultural dinâmico, construído 

pela oralidade, pela ancestralidade e pela resistência política. O autor mostra que o 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

159 

pertencimento quilombola é também um ato educativo, pois promove a transmissão 

intergeracional de saberes e o fortalecimento da coletividade.  

Costa (2012), ao tentar compreender a constituição identitária de jovens quilombolas, 

estudantes do ensino médio em uma escola não quilombola, na área rural de Minas Novas/MG, 

concluiu que: 

 

Entendemos que as identidades étnico-raciais quilombolas dos sujeitos são 

constituídas e afirmadas a partir de várias marcas, como a descendência, as festas 

tradicionais, a associação comunitária da qual fazem parte e também as políticas 

governamentais. Para os sujeitos, ser pessoa quilombola é antes de tudo assumir sua 

participação dentro da comunidade onde vivem, [...] Ser pessoa quilombola é 

reconhecer sua descendência e assumir sua cultura como diferente da cultura do 

“outro”, é ser diferente como princípio de alteridade. (p. 256). 

 

Conforme a Costa (2012), os sujeitos pesquisados afirmavam suas identidades étnico-

raciais quilombolas a partir de categorias como descendência, associação comunitária, festas 

tradicionais, acesso às políticas públicas e alteridade, ou seja, se reconheciam como diversos a 

partir de sua própria cultura. No que diz respeito à relação escola/construção identitária, a autora 

destaca que apesar da instituição estar localizada em uma região geograficamente composta de 

inúmeras comunidades quilombolas, não conseguiu encontrar em seus documentos oficiais, à 

época da pesquisa, nenhuma prática que valorizasse as culturas quilombolas ou que ocorresse 

ali uma educação antirracista. Havia um total silenciamento com relação à estas temáticas. No 

entanto,  

 

Apesar de a escola não valorizar a cultura das comunidades quilombolas, os 

quilombolas valorizam a escola e a educação. Nossos jovens alunos relataram e 

reiteraram que a educação ocupa uma posição única em suas vidas. Segundo eles é 

através da educação que alcançarão uma ascensão social. (Costa, 2012, p. 255). 

 

Essa valorização da educação pelos jovens pesquisados reflete a luta histórica do 

Movimento Negro pelo direito a um modelo educacional que atendesse especificamente às 

populações quilombolas, promovendo uma educação antirracista, tendo como base o território, 

a ancestralidade, a oralidade e as cosmologias negras. E, foi realmente com muita luta que foi 

aprovada as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na 

Educação Básica (2012) - DCNs-EEQ.  

Por fim, Pinheiro (2023) destaca que ser um educador antirracista é assumir uma postura 

ativa e cotidiana de enfrentamento ao racismo. Para a autora, não basta incluir conteúdos afro-

brasileiros nos currículos: é necessário questionar estruturas, rever práticas e reconhecer 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

160 

privilégios. A educação antirracista, portanto, é uma prática ética e política de transformação 

social. 

 

3. CAMINHOS METODOLÓGICOS 

 

A presente pesquisa caracteriza-se como um estudo de natureza qualitativa, 

fundamentado na pesquisa colaborativa, conforme o conceito de Desgagné (2007), que propõe 

uma aproximação entre pesquisadores universitários e professores da educação básica. Tal 

metodologia reconhece a coautoria como dimensão essencial da construção do conhecimento, 

na medida em que une teoria e prática em uma relação dialógica. 

De acordo com Gil (2002), a pesquisa qualitativa busca compreender os fenômenos em 

seu contexto natural, privilegiando o significado das ações humanas e os processos sociais que 

as sustentam. Assim, a escrita coletiva adotada neste estudo permitiu articular experiências 

distintas em um mesmo processo de investigação. 

A autora 1, pesquisadora branca e em formação, posiciona-se a partir de um 

deslocamento reflexivo, exercitando a escuta e reconhecendo os limites de seu lugar. A autora 

2, também branca, contribui com uma perspectiva voltada à implementação da Lei nº 

10.639/2003 e da aprovação das DCNs-EEQ, ampliando a análise empírica e integrando 

referências legais e pedagógicas da educação quilombola. Já a autora 3, mulher negra, 

quilombola, professora e socióloga, especialista em Africanidades e Cultura Afro-Brasileira 

ancora o debate em suas práticas pedagógicas e experiências de vida, constituindo-se como 

sujeito epistêmico fundamental para tensionar a centralidade branca e ressignificar os caminhos 

da produção científica. 

A metodologia, portanto, emerge não apenas como procedimento técnico, mas como 

escolha ética e política, traduzida em um exercício de coautoria, escuta e valorização das 

experiências vividas. O percurso metodológico buscou romper com padrões excludentes da 

academia, fortalecendo a pluralidade epistêmica e reafirmando o compromisso com práticas 

educativas voltadas à justiça, reparação e equidade racial. 

 

4. EDUCAÇÃO ANTIRRACISTA E PERSPECTIVAS EDUCATIVAS 

 

Este tópico apresenta os percursos formativos e as perspectivas educativas das três 

autoras, cujas trajetórias se entrelaçam na construção de uma escrita coletiva voltada à 

consolidação de uma educação antirracista. As experiências de cada autora, situadas em 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

161 

diferentes contextos e lugares de fala, revelam modos singulares de compreender, vivenciar e 

enfrentar o racismo no espaço escolar, reafirmando a importância da diversidade epistêmica na 

produção do conhecimento e na prática docente. 

A autora 1 reflete sobre os desafios de uma educadora branca em formação, que busca 

construir um olhar crítico e ético sobre as relações raciais, exercitando a escuta e reconhecendo 

os limites de sua própria posição. A autora 2, também branca, ao longo de sua trajetória vem 

investigando questões relacionadas à implantação da Lei nº 10.639/2003, a constituição 

identitária de jovens quilombolas, a importância da aprovação das DCNs-EEQEB, para a 

consolidação de um modelo de escolarização exclusivo para quilombolas, e por fim vem se 

dedicando a compreender as confluências entre a educação escolar quilombola, a Teoria Crítica 

e Currículo Crítico em uma perspectiva emancipadora. Já a autora 3, mulher negra e 

quilombola, parte de sua vivência docente e comunitária para denunciar o racismo e o colorismo 

presentes nas instituições escolares, apontando caminhos de resistência e reexistência. 

Dessa forma, esta seção não apresenta resultados empíricos, mas contextualiza as 

perspectivas e experiências das autoras, compreendendo-as como fundamentos ético-políticos 

e formativos de uma prática docente comprometida com a transformação social e com o 

enfrentamento do racismo estrutural. 

 

4.1 Educação não racista e o reconhecimento dos lugares de fala 

 

A educação não racista exige o reconhecimento dos lugares de fala como referências 

ético-políticas no espaço escolar, compreendendo que cada sujeito carrega, em sua trajetória, 

marcas de opressão ou de privilégio que moldam seu posicionamento diante do racismo 

estrutural. Segundo Ribeiro (2017), o conceito de “lugar de fala” evidencia que “a legitimidade 

para falar sobre determinada vivência está vinculada à experiência concreta de cada grupo 

social”, especialmente daqueles que enfrentam injustiças e silenciamentos cotidianos em 

diferentes contextos, como a escola e outros espaços sociais (Ribeiro, 2017, p. 63). 

No contexto brasileiro, a escola configura-se como um terreno de lutas, onde se 

constroem ou se desconstroem, práticas sociais de respeito, inclusão e cidadania. É nesse 

ambiente que se podem romper os ciclos de exclusão e discriminação ou, ao contrário, perpetuar 

desigualdades históricas que estruturam a sociedade. Assim, a educação antirracista não se 

limita a conteúdos ou datas comemorativas, mas envolve o reconhecimento ativo das relações 

de poder e o enfrentamento do racismo em todas as suas formas. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

162 

Nesse sentido, os professores brancos também são convocados a se posicionar. É 

necessário que reconheçam seus lugares de privilégio e compreendam que não possuem o 

“lugar de fala” sobre as vivências negras ou quilombolas, mas podem e devem exercer um papel 

de escuta comprometida e de solidariedade política. Isso implica refletir criticamente sobre sua 

própria trajetória branca, desnaturalizando o olhar eurocentrado que historicamente dominou a 

educação brasileira. Como pontua Ribeiro (2017), a luta antirracista requer responsabilidade 

coletiva e abertura para ouvir as vozes historicamente silenciadas. 

Nesse horizonte reflexivo, a autora 1, professora branca da Educação Básica da Rede 

Estadual, traz uma contribuição pessoal e política ao afirmar: 

 

Autora 1: “Enquanto educadores brancos, temos o dever ético de 

reconhecer os privilégios históricos e estruturais que moldam nossa 

condição racial. Silenciar sobre isso é perpetuar o racismo. Assumir 

essa consciência é o primeiro passo para deslocar a centralidade da 

branquitude e construir, com escuta e corresponsabilidade, uma 

educação verdadeiramente antirracista.” 

 

Essa fala não parte de um sentimento de culpa, mas de responsabilidade ética e 

pedagógica. A branquitude, muitas vezes invisibilizada, ocupa um lugar central de fala e poder, 

inclusive dentro da escola, e é justamente por isso que é necessário o compromisso com a escuta 

ativa, a desconstrução de naturalizações racistas e a promoção de uma educação antirracista 

efetiva. 

Assumir esse lugar de privilégio é o primeiro passo para abrir espaço ao protagonismo 

negro, respeitando seus saberes, vivências e vozes. Não cabe a nós falarmos “por”, mas sim 

falar “com”, sempre a partir de uma escuta sensível e engajada, reconhecendo que uma 

educação comprometida com a equidade racial passa pela mudança do olhar branco sobre o 

mundo. 

Educar para a justiça racial é, portanto, também um exercício de autoconhecimento, 

deslocamento e coragem para rever práticas, discursos e silêncios. Como educadores, temos a 

obrigação ética de romper com estruturas de exclusão e contribuir ativamente para a construção 

de uma escola que reflita a diversidade e combata todas as formas de racismo. 

Como reforça Desgagné (2007), o processo educativo pode ser compreendido a partir 

da ideia de coautoria política, que implica o reconhecimento de que o conhecimento se constrói 

na relação e no diálogo entre diferentes sujeitos.  

 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

163 

O conhecimento se produz a partir de uma relação dialógica e situada entre sujeitos 

que partilham uma prática e que, ao mesmo tempo, refletem sobre ela. A experiência 

torna-se fonte legítima de saber, quando reconhecida e compartilhada em um processo 

coletivo de construção de sentido (Desgagné, 2007, p. 88). 

 

Assim, ao promover o encontro entre vozes diversas, sejam elas negras, brancas, 

quilombolas, indígenas e tantas outras, a escola torna-se não apenas um espaço de reprodução 

de discursos, mas um lugar de transformação social, onde se edificam novas práticas de respeito 

e reconhecimento mútuo. 

Dessa forma, o reconhecimento dos lugares de fala, aliado ao posicionamento crítico 

dos professores brancos e ao compromisso coletivo da comunidade escolar, contribui para 

desconstruir práticas desigualitárias e produzir novas possibilidades de existência, respeito e 

justiça racial, dentro e fora da escola. 

 

4.2 Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação Escolar Quilombola na Educação 

Básica (DCNs-EEQ) e a Lei 10.639/2003 

 

A promulgação da Lei nº 10.639/2003 representou um marco legal fundamental para a 

valorização da história e da cultura afro-brasileira no currículo escolar. Ela alterou a Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação Nacional (LDB), tornando obrigatória a inclusão dessas 

temáticas nos ambientes educativos, com implicações diretas para a educação escolar 

quilombola e a construção de práticas pedagógicas pautadas na diversidade e na justiça social 

(Brasil, 2003). 

Na condição de mulher branca e professora da Educação Básica da Rede Estadual, 

inserida na linha de pesquisa Conhecimento, Currículo e Tecnologias e no campo dos Direitos 

à Educação e Políticas Educacionais, a autora 2, como já foi dito tem direcionado suas pesquisas 

para as temáticas étnico-raciais e quilombolas. Suas pesquisas partem do reconhecimento de 

que o currículo escolar historicamente marginalizou saberes e fazeres oriundos da cultura negra 

e quilombola, reproduzindo silenciamentos e reforçando o racismo estrutural. De acordo com 

Gomes, 

 

Os projetos, os currículos e as políticas educacionais têm dificuldade de reconhecer 

esses e outros saberes produzidos pelos movimentos sociais, pelos setores populares 

e pelos grupos sociais não hegemônicos. No contexto atual da educação, regulada pelo 

mercado e pela racionalidade científico-instrumental, esses saberes foram 

transformados em não existência; ou seja, em ausências. (2017, p. 42-43). 

 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

164 

Pode-se afirmar, conforme o pensamento de Gomes, que a Educação Escolar 

Quilombola, instituída a partir da aprovação das DCNs-EEQ, é modelo de educação forjado a 

partir das ausências, a partir da ocultação e silenciamento da história e cultura de um povo que 

aqui foi cativo por mais de trezentos anos. É um currículo construído a partir da resistência 

negra. Faz parte do que Gomes nomeou de “Pedagogia das Ausências”4 (Gomes, 2017, p. 42) 

Os desafios para a implantação das DCNs-EEQ são muitos e vão desde a escassez de 

materiais didáticos adequados, a insuficiência de formação docente para o trato das 

epistemologias negras e o predomínio de perspectivas eurocêntricas nos projetos pedagógicos 

(Devulsky, 2022; Carvalho, 2020). A autora 2, destaca que é preciso concretizar as diretrizes 

nas escolas quilombolas e, também, para as escolas não quilombolas é necessário o rompimento 

com o currículo eurocentrado. É preciso que os currículos de maneira geral sejam 

descolonizados, fundamentados no diálogo, na luta contra o racismo, e com práticas, histórias 

e saberes negros e indígenas inseridos no currículo. 

Nesse processo, a autora reconhece os limites de seu lugar de fala e reforça a necessidade 

de construir pontes de escuta e corresponsabilidade entre pesquisadores brancos e comunidades 

quilombolas. Em suas palavras: 

 

Autora 2: “Como pesquisadora branca, que nasceu e cresceu em uma 

área geográfica com grande número de comunidades quilombolas, com 

proximidade cultural e emocional destes territórios, compreendo que 

meu papel não é falar por, mas aprender com. Pesquisar identidade 

étnico-raciais, e a educação escolar quilombola é um exercício 

constante de humildade epistemológica e de compromisso político com 

a valorização das vozes e saberes que historicamente foram 

silenciados. Ouvir essas comunidades é reconhecer que nelas reside 

um projeto educativo profundamente enraizado no território, na 

coletividade, ancestralidade e na resistência.” 

 

Frente ao exposto, pontua-se que a despeito de avanços normativos, persistem entraves 

na efetivação de uma educação verdadeiramente plural e antirracista, sobretudo no que diz 

respeito à valorização das identidades quilombolas e ao combate ao colorismo (Devulsky, 

2022). O contexto de atuação docente aponta ainda para a urgência de reconhecimento das 

epistemologias negras como constitutivas do conhecimento escolar, tarefa que demanda 

 
4 Inspirada na “Sociologia das Ausências e Sociologia das Emergências” de Boaventura Souza de Santos, (2002, 

p. 246), Gomes desenvolve um conceito, que ela nomeia de “Pedagogia das Ausências e das Emergências”, um 

“procedimento teórico-epistemológico”, objetivando “fazer emergir o protagonismo do Movimento Negro na 

relação educação e movimentos sociais”; saberes e conhecimentos silenciados pelos currículos e políticas 

educacionais. (2017, p. 42). 

 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

165 

compromisso institucional e político, além da abertura ao diálogo intercultural (Carvalho, 

2020). 

Dessa maneira, a contribuição da autora 2 amplia a análise empírica ao integrar 

referências legais e pedagógicas, evidenciando que a efetivação da Lei nº 10.639/2003 e das 

DCNs-EEQ, requer não apenas uma adequação legal, mas a transformação das práticas 

escolares e o enfrentamento das desigualdades raciais que historicamente atravessam a 

educação escolar quilombola no Brasil (Brasil, 2003; Carvalho, 2020). 

 

4.3 Colorismo e silenciamentos na escola 

 

O conceito de colorismo, na perspectiva de Devulsky (2022), define-se como um 

sistema de hierarquização social que opera dentro do próprio grupo racial, estabelecendo 

distinções baseadas na tonalidade da pele. Trata-se de um mecanismo de manutenção do 

racismo estrutural, que atua como o “braço articulado do racismo”, reproduzindo desigualdades 

e privilégios a partir da gradação do fenótipo negro.  

 

O colorismo é o braço articulado do racismo. É por meio dele que o sistema racista 

opera de forma ainda mais perversa, reproduzindo hierarquias dentro do próprio grupo 

racial, estabelecendo quem é visto como mais ou menos negro, mais ou menos digno 

de reconhecimento e humanidade (Devulsky, 2022, p. 21). 

 

No contexto escolar, essa lógica manifesta-se em práticas de exclusão simbólica, em 

estigmas e em diferentes formas de silenciamento, afetando diretamente o pertencimento e a 

autoestima de estudantes e educadores negros. Reconhecer o colorismo como dimensão 

estruturante das relações raciais na escola é um passo essencial para a construção de uma 

educação verdadeiramente antirracista, que valorize as múltiplas tonalidades da negritude e 

enfrente as sutis formas de discriminação naturalizadas no cotidiano educacional. 

A escola, nesse cenário, configura-se como espaço paradoxal: ao mesmo tempo em que 

reproduz estruturas de discriminação, é também o local com potencial para promover 

transformações sociais e construir novas formas de reconhecimento. O enfrentamento do 

colorismo e do racismo religioso no ambiente escolar demanda, portanto, uma educação 

antirracista, afrocentrada e decolonial, que valorize os saberes e as epistemologias afro-

brasileiras como fundamentos legítimos do conhecimento (Carvalho, 2020). 

A trajetória da autora 3, mulher negra retinta, quilombola e professora da Educação 

Básica da rede estadual, materializa esse processo de resistência e reexistência. Sua formação 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

166 

e atuação docente revelam como o percurso educacional de mulheres negras ultrapassa a 

dimensão técnica, tornando-se ato político de afirmação identitária e transformação coletiva. 

Desde sua infância no Quilombo Jorges de Água Branca, em Peçanha (MG), até o exercício da 

docência na mesma escola onde estudou, sua experiência ilustra o impacto histórico das 

desigualdades raciais e a potência da educação como instrumento de emancipação. 

Em depoimento, a autora 3 compartilha uma vivência que sintetiza as tensões e 

resistências enfrentadas na prática docente antirracista: 

 

Autora 3: “Quando ingressei na docência na Rede Estadual, senti como 

se estivesse ministrando aulas para mim mesma em um tempo passado. 

Encontrei estudantes que se pareciam comigo: jovens negros, filhos de 

famílias humildes, muitos deles quilombolas. Essa identificação foi 

profunda e imediata. Mas percebi também que, apesar da diversidade 

dos alunos, eu era uma das únicas professoras negras da escola. Ser 

uma mulher preta e ocupar esse espaço é um ato de resistência diária, 

porque ainda enfrentamos olhares de desconfiança e tentativas de 

silenciamento, especialmente quando abordamos temas sobre 

religiosidade afro-brasileira e identidade negra.” 

 

A professora desenvolve projetos de valorização da identidade negra, enfrentando 

resistências e episódios de intolerância religiosa. Durante suas ações, presenciou tentativas 

explícitas de silenciamento por parte de lideranças religiosas locais e enfrentou a falta de apoio 

institucional diante de ataques simbólicos que buscavam deslegitimar seu trabalho. Esses 

episódios revelam como o racismo religioso e o conservadorismo operam como mecanismos 

contemporâneos de exclusão e controle dos corpos negros e de suas expressões culturais dentro 

e fora da escola (Maciel, 2022). 

A fala da autora 3 explicita como a escola é também um território de disputa simbólica, 

onde o ensino da cultura e da religiosidade afro-brasileira é, por vezes, visto como uma afronta 

às normas hegemônicas de poder e fé. Sua prática docente, ancorada em uma pedagogia 

decolonial, enfrenta o racismo religioso e a intolerância que se expressam tanto em atitudes de 

alunos quanto em silêncios institucionais. Como observa Maciel (2022), tais resistências 

evidenciam o embate entre a matriz colonial do poder e os saberes ancestrais que sustentam as 

epistemologias negras. 

Segundo a autora 3, nos entremeios da realidade escolar, observa-se que muitas 

instituições ainda carecem de políticas efetivas de enfrentamento ao racismo. Apesar de alguns 

professores comprometidos em construir ambientes pautados pelo respeito e pela escuta, 

situações de discriminação e “brincadeiras” racistas continuam sendo relatadas por estudantes 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

167 

negros. Na maioria das vezes, as medidas adotadas se restringem a conversas superficiais, sem 

estrutura de responsabilização ou de acolhimento psicológico, o que revela a ausência de uma 

política antirracista consistente. Como lembra Carneiro (2003), o racismo se perpetua não 

apenas pela violência direta, mas também pela omissão e pelo silêncio das instituições diante 

da dor e da exclusão vividas pelos sujeitos negros. 

Em depoimento, a professora afirma: 

 

Autora 3: “Enquanto mulher preta, quilombola e professora da rede 

pública, reconheço que estar em sala de aula é também ocupar um 

espaço de resistência. Ser uma das poucas vozes negras na escola exige 

coragem para transformar cada aula em um ato de insurgência e cada 

gesto de acolhimento em um exercício de reexistência.” 

 

Essa fala sintetiza a potência simbólica e política de sua docência, reafirmando a 

centralidade das mulheres negras na construção de pedagogias de resistência e na produção de 

conhecimentos situados. A presença de educadoras negras nas escolas públicas, sobretudo em 

contextos rurais e quilombolas, transcende o papel pedagógico, configurando-se como prática 

de libertação e reconfiguração das relações raciais. 

Entretanto, a prática docente de uma mulher negra é atravessada por múltiplos desafios 

que ultrapassam a sala de aula. O não reconhecimento do lugar de fala, a solidão profissional e 

a falta de apoio da própria comunidade escolar são expressões do racismo estrutural que ainda 

opera nas instituições educativas. Ser uma mulher preta em espaços majoritariamente brancos 

e hierarquizados significa, muitas vezes, ter sua competência constantemente posta à prova, ter 

suas falas interrompidas ou minimizadas e suas práticas pedagógicas antirracistas vistas como 

militância indevida. Esses mecanismos sutis de deslegitimação reforçam o isolamento e o 

sentimento de exaustão, sobretudo quando o compromisso ético com os estudantes exige 

acolher dores e violências que a escola insiste em não ver.  

Nesse sentido a autora 3 afirma: 

 

Autora 3: É pesado, e por vezes frustrante, ser um dos poucos e por vezes 

o único espaço seguro onde esses jovens se sentem à vontade para 

compartilhar suas vivências, suas dores e, principalmente, as diversas 

formas de violência racial que enfrentam cotidianamente. Ouvir esses 

relatos e reconhecer neles ecos da minha própria trajetória é um 

exercício constante de empatia e força, mas também de impotência 

diante da ausência de ferramentas institucionais, infraestrutura 

adequada e apoio efetivo — seja jurídico, psicológico, social ou 

pedagógico — que possibilitem uma intervenção concreta. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

168 

 

A construção de uma educação antirracista no Brasil implica compreender que o 

currículo é também um campo de disputa política e epistemológica. Gomes (2017) enfatiza que 

o Movimento Negro Educador produziu saberes e práticas que desafiam o modelo hegemônico 

de escolarização, evidenciando que o conhecimento não é neutro, mas situado nas experiências 

históricas da população negra. Ao discutir as “pedagogias das ausências”, a autora denuncia a 

forma como o pensamento eurocêntrico apagou das escolas as contribuições africanas e afro-

brasileiras, convertendo a diversidade em silêncio. Para ela, o enfrentamento do racismo requer 

uma pedagogia da presença, que valorize as identidades negras e quilombolas como sujeitos do 

conhecimento e não apenas como temas de estudo. Essa perspectiva, ao se articular às Diretrizes 

Curriculares Nacionais para a Educação das Relações Étnico-Raciais e para o Ensino de 

História e Cultura Afro-Brasileira, reafirma que uma educação democrática só é possível 

quando a escola reconhece e legitima as múltiplas vozes que a constituem. Assim, ao “enegrecer 

o currículo”, não se trata apenas de incluir novos conteúdos, mas de transformar as bases 

epistemológicas da educação brasileira, assumindo a luta antirracista como projeto coletivo de 

justiça e emancipação. 

 

Autora 3: Muitas vezes, sinto-me cercada por barreiras erguidas pelo 

racismo estrutural, social e institucional, que insistem em limitar as 

possibilidades de transformação real dentro da escola pública. Ainda 

assim, sigo acreditando que cada aula, cada conversa e cada gesto de 

acolhimento representam atos de insurgência e reafirmação da 

existência negra em um espaço historicamente negado a nós.  

 

Desse modo, compreender o colorismo e o racismo institucional implica reconhecer que 

o silenciamento também é forma de violência, e que o combate a essas práticas deve ultrapassar 

a dimensão individual, exigindo ações coletivas, políticas de formação docente continuada e 

compromisso institucional. A docência negra, quando enraizada em princípios éticos e 

decoloniais, torna-se força transformadora que rompe o ciclo da invisibilidade e inscreve novas 

possibilidades de existência, dignidade e justiça social no cotidiano escolar. 

Ao analisar as dinâmicas de exclusão e silenciamento, Devulsky (2022) evidencia que 

o colorismo atua como uma das expressões mais sutis e persistentes do racismo estrutural, pois 

opera pela gradação das violências e pela naturalização das diferenças internas entre pessoas 

negras. A autora demonstra que essa lógica de hierarquização, baseada no tom de pele, é um 

mecanismo de reprodução do poder branco e de manutenção das desigualdades raciais. No 

contexto escolar, o colorismo se manifesta quando determinados corpos são considerados 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

169 

“aceitáveis” ou “adequados” para representar a diversidade, enquanto outros permanecem 

invisibilizados. Tais práticas, ainda que aparentemente inofensivas, consolidam o apagamento 

simbólico e emocional de estudantes e docentes negros retintos, limitando suas possibilidades 

de reconhecimento e pertencimento. Reconhecer o colorismo, portanto, é compreender que o 

racismo não se restringe à violência explícita, mas também se perpetua por meio de valorações 

estéticas, epistêmicas e institucionais que precisam ser enfrentadas por uma pedagogia 

antirracista crítica e interseccional. 

 

5. DISCUSSÃO E/OU RESULTADOS 

 

A análise construída por meio da escrita coletiva evidenciou como diferentes lugares de 

fala se entrelaçam na produção de reflexões sobre a educação não racista. O exercício de 

coautoria revelou-se um resultado em si, pois a interação entre as três autoras evidenciou tanto 

as potências quanto as tensões de um processo de escrita ética e situada. 

A autora 1, em sua trajetória de deslocamento e escuta ativa, demonstrou que a formação 

de pesquisadores brancos em processos coletivos pode contribuir para a desconstrução da 

branquitude acadêmica, tensionando hierarquias e produzindo novas formas de aprender com e 

não sobre o outro. 

A autora 2 ampliou o debate sobre a implementação da Lei nº 10.639/2003, destacando 

que a legislação, embora seja um marco, necessita ser acompanhada de engajamento docente e 

revisão curricular. Sua análise confirma que uma educação antirracista depende da valorização 

das epistemologias negras e da formação crítica dos educadores (Gomes, 2012; Munanga, 2014; 

Pinheiro, 2023). 

A autora 3, por sua vez, apresentou a força da experiência vivida como docente negra e 

quilombola, revelando como o racismo e o colorismo (Devulsky, 2022) se manifestam nas 

relações escolares. Sua práxis pedagógica demonstra que a escola pode se tornar território de 

enfrentamento e emancipação quando assume a centralidade das experiências negras. 

Corroborando Carneiro (2023), “enegrecer o pensamento” torna-se uma urgência 

política e pedagógica. Os resultados deste estudo indicam que a educação não racista deve ser 

compreendida como prática contínua de descolonização das relações escolares e 

epistemológicas, exigindo articulação entre lei, prática, pesquisa e experiência vivida. É nesse 

entrecruzamento que se encontram as possibilidades de transformação do espaço escolar em 

território de justiça racial. 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

170 

Frente ao exposto, compreende-se que a articulação entre as experiências das autoras 

evidencia que o enfrentamento ao racismo requer tanto o deslocamento ético de educadores 

brancos quanto o fortalecimento das epistemologias negras e quilombolas, numa práxis 

dialógica e emancipadora. Corroborando Carneiro (2023), enegrecer o pensamento é um ato 

pedagógico e político que reorienta as práticas educativas e descoloniza o currículo. Dessa 

forma, compreende-se que a educação não racista é um processo permanente de decolonização 

das relações escolares e epistemológicas, atravessado por escuta, coautoria e resistência. 

 

6. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

O estudo reafirma o compromisso das autoras com a consolidação de uma educação 

antirracista pautada na escuta, na coautoria e na valorização das diferentes vozes que compõem 

o campo educacional. A trajetória coletiva revelou que a produção de conhecimento 

comprometido com a justiça racial exige deslocamentos éticos, abertura ao diálogo e 

corresponsabilidade. A escrita coletiva emerge como prática ética e política, capaz de 

transformar o ato de pesquisar em um exercício de reparação simbólica e de reconhecimento da 

pluralidade epistêmica. 

A autora 1 reafirma a importância da escuta e do reconhecimento de privilégios como 

prática pedagógica transformadora; a autora 2 contribui com o olhar político e institucional 

sobre a implementação da Lei nº 10.639/2003; e a autora 3, a partir de sua vivência quilombola 

e docência negra, concretiza a luta cotidiana por reconhecimento, pertencimento e 

emancipação. 

Dessa forma, o artigo evidencia que a educação antirracista se constrói na confluência 

entre teoria, prática e experiência, em um movimento permanente de resistência e reconstrução. 

A escrita coletiva, nesse sentido, emerge como prática ética e política, capaz de transformar o 

ato de pesquisar em um exercício de reparação simbólica e de reconhecimento da pluralidade 

epistêmica. 

Por fim, compreende-se que a educação não racista é um projeto coletivo, sustentado 

pela escuta ativa, pela coautoria e pela coragem de revisitar a história para escrever novos 

futuros, onde a escola se torne um espaço efetivo de dignidade, diversidade e justiça social. 

 

 

 

 



Revista do Instituto de Ciências Humanas, v.25, n.35, 2025 -ISSN:2359-0017 
 

171 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 

1996, para incluir no currículo oficial da rede de ensino a obrigatoriedade da temática 

“História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá outras providências. Diário Oficial da União, 

Brasília, DF, 10 jan. 2003. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e bases da 

educação nacional. Diário Oficial da União, Brasília, DF, 23 dez. 1996. 

BRASIL. Ministério da Educação. Conselho Nacional de Educação. Resolução CNE/CEB 

Nº 8, de 20 de novembro de 2012. Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educação 

Escolar Quilombola na Educação Básica.  

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o pensamento: os sentidos do movimento negro. São Paulo: 

Pólen, 2023. 

CARVALHO, Iago Vilaça de. Nilma Lino Gomes: reflexões para uma educação para a 

igualdade. In: Caderno Intelectualidades Negras Brasileiras. Revista África e Africanidades, 

v. 1, n. 36, supl. 1, p. 27-32, jan. 2020. 

COSTA, Lígia Marise. “Sou quilombola, bom aluno e bom de bola”: A constituição 

identitária de alunos do ensino médio: um estudo histórico antropológico com jovens 

moradores de uma comunidade remanescente de quilombo do sertão mineiro. Minas Novas-

MG. 269f. Dissertação de Mestrado. Belo Horizonte: Pontifícia Universidade Católica de 

Minas Gerais, 2012.  

DESGAGNÉ, Serge. O conceito de pesquisa colaborativa: a ideia de uma aproximação entre 

pesquisadores universitários e professores práticos. Revista Educação em Questão, Natal, v. 

29, n. 15, p. 7-35, maio/ago. 2007.  

DEVULSKY, Alessandra. Colorismo: uma introdução ao debate sobre a discriminação por 

tom de pele. São Paulo: Jandaíra, 2022. (Coleção Feminismos Plurais). 

GIL, Antônio Carlos. Como elaborar projetos de pesquisa. 4. ed. São Paulo: Atlas, 2002. 

GOMES, Nilma Lino. O Movimento Negro Educador: saberes construídos na luta por 

emancipação. Petrópolis, RJ: Vozes, 2017. 

MACIEL, Filipe de Oliveira. O processo de identidade de comunidades quilombolas de 

Peçanha-Minas Gerais: história oral, cultura e etnicidade. 2022. 234 f. Dissertação 

(Mestrado em Estudos Rurais) – Universidade Federal dos Vales do Jequitinhonha e Mucuri, 

Diamantina, 2022. 

MUNANGA, Kabengele. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus 

identidade negra. 3. ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2014. 

PINHEIRO, Bárbara Carine Soares. Como ser um educador antirracista. São Paulo: 

Planeta do Brasil, 2023. 

RIBEIRO, Djamila. O lugar de fala. São Paulo: Jandaíra, 2017. (Coleção Feminismos 

Plurais). 


